დამხმარე სახელმძღვანელო ბიბლიის შესასწავლად
II კვარტალი 2019 წელი
ცხოვრების სეზონები
კლაუდიო და პამელა კონსუეგრები



[bookmark: _GoBack]ცხოვრების სეზონები

   შექმნის მეექვსე დღე დასასრულს მიუახლოვდა. პირველი ხუთი დღის განმავლობაში ქაოტური სამყარო ულამაზეს ადგილად იქცა. სიბნელეს სინათლე ჩაენაცვლა. წყლებმა დაიხიეს, დაემორჩილნენ ღვთის განკარგულებას. “აქამდე მოხვალ და მეტს არა. აქ უნდა შედგნენ შენი ზვიადი ზვირთები” (იობ. 38:11). ხმელეთი შეიმკო სხვადასხვა ფერითა და სურნელით. ყველა სახეობის ჩიტი დანავარდობდა ცაზე, ხოლო წყალში თევზები და ზღვის ცხოველები დაცურავდნენ. სხვადასხვაგვარი ცხოველი დარბოდა მიწაზე, დახტოდა ან ტოტებს ეკიდებოდა შემოქმედის ჩანაფიქრის თანახმად. და ბოლოს, ღვთის ხატად და მსგავსად შეიქმნენ ადამიანები - შექმნილი არსებებიდან ყველაზე უნიკალურები. 
   ღმერთი მოემზადა დედამიწაზე პირველი შაბათის დასვენებისთვის, შეხედა თავის ქმნილებას და თქვა: “ძალზე კარგია” (დაბ. 1:31).
მხოლოდ ეს რომ ყოფილიყო დედამიწის ისტორიის დასასრული – იდეალური სამყარო, სადაც მარადიულად ცხოვრობენ სრულყოფილი ადამიანები! აბა, წარმოიდგინეთ: ადამსა და ევას ჰყავთ ბევრი შვილი, შემდეგ კი შვილიშვილი და შვილთაშვილი, თაობათა რიცხვი იზრდება და ყოველი ახალი თაობა მეტ სიხარულს ანიჭებს პირველ წყვილსა და ღმერთს. ჩვენ, ცოდვილ წუთისოფელში მცხოვრებლები, რთულად თუ წარმოვიდგენთ ამ სიტუაციას. 
   ეს ყველაფერი კი იმიტომ, რომ ჩვენი წარმოდგენები ჩამოყალიბდა იმ სამყაროში, რომელიც ძირფესვიანად განსხვავდება ღმერთის მიერ თავდაპირველად შექმნილი სამყაროსგან. რამდენად განსხვავდება ეს ორი სამყარო - სამყარო ცოდვით დაცემამდე და მის შემდეგ? მოვიყვანოთ მაგალითი. ელენ უაითი წერს, რომ “როდესაც ადამმა და ევამ დამჭკნარ ყვავილში და ჩამოცვენილ ფოთლებში სიკვდილის პირველი ნიშნები შეამჩნიეს, მათი მწუხარება უფრო დიდი იყო, ვიდრე დღევანდელი ადამიანისა, რომელმაც თავისი ახლობელი დაკარგა. ნაზი ყვავილების ჭკნობამ, რა თქმა უნდა, დიდად დაამწუხრა ისინი, მაგრამ, როცა ტანაშოლტილმა ხეებმა ფოთლები ჩამოყარეს, მათ ცხადად დაინახეს სიკვდილის რეალობა და გარდუვალობა, რომელსაც ადრე თუ გვიან, ვერც ერთი ცოცხალი არსება გვერდს ვერ აუვლის” (პატრიარქები და წინასწარმეტყველები, გვ. 28). არც ერთ ჩვენგანს არ აქვს ასეთი რეაქცია ჩამოცვენილ ფოთლებზე, რადგან მივეჩვიეთ ცოდვილ სამყაროში ცხოვრებას და სიკვდილსა და ტანჯვას აღვიქვამთ როგორც ცხოვრებისეული ციკლის განუყოფელ ნაწილს.
   ამ კვარტალში ვისაუბრებთ ცოდვილ მიწაზე არსებული ცხოვრების სეზონების შესახებ. და მოცემულ სეზონებს განვიხილავთ ადამიანთა უმრავლესობისთვის ნაცნობ კონტექსტში - ოჯახის კონტექსტში.
   ედემში ადამიანები შეიქმნენ როგორც ერთი ოჯახი - ჯერ ქმარი და ცოლი, შემდეგ შვილები, რომლებმაც გააჩინეს უკვე საკუთარი შვილები. ერთი ოჯახის ისტორია გადაიზარდა ჩვენი სამყაროს ისტორიაში, მოყოლებული შექმნიდან დღემდე. ბიბლიური მრავალი უძველესი მოვლენა ადამისა და ევას, პატრიარქებისა და დავითის დინასტიის მონაწილეობით, მიმდინარეობდა ოჯახისა და ოჯახური ურთიერთობების კონტექსტში. გასაკვირი არაა, რომ ჩვენი ცხოვრების სეზონებს ასევე ოჯახის ფონზე გავდივართ. 
   მიუხედავად ყველა მცდელობისა, გაუქმებულიყო ოჯახის ინსტიტუტი, როგორც დღეს, ასევე წარსულში (მაგალითად, მრავალცოლიანობის პრაქტიკა ბიბლიურ დროში), საზოგადოებაში მთავარ როლს მაინც ოჯახი თამაშობს. აქ ვიწყებთ ჩვენს ცხოვრებისეულ გზას და იგი თავიდანვე წარგვმართავს სიკეთისკენ ან ბოროტებისკენ. მისი ზეგავლენა განსაზღვრავს, თუ როგორი იქნება ჩვენი ცხოვრება, რა რეაქცია გვექნება გამოწვევებზე, რომლებსაც ყოველდღიურობაში ვხვდებით. 
ყოველი ოჯახი ისევე, როგორც თითოეული ადამიანი, ინდივიდუალურია. მაგრამ ყველა ოჯახი ერთნაირ ცხოვრებისეულ ეტაპებს გადის. წმიდა წერილზე დამყარებული პრინციპების ცოდნა გვეხმარება შევინარჩუნოთ და განვამტკიცოთ ოჯახი მის ყოველ ეტაპზე. 
კლაუდიო და პამელა კონსუეგრები 
ხელმძღვანელობენ საოჯახო მსახურებას
ჩრდილოეთ ამერიკის დივიზიონში. 
მათ 30 წელზე მეტი ხანი იმსახურეს 
ეკლესიაში სხვადასხვა თანამდებობებზე განყოფილებაში.






გაკვეთილი 1                                                                                                  30 მარტი - 5 აპრილი
ცხოვრების რიტმები
   გამოსაკვლევად მოცემული ბიბლიური მუხლები: დაბ. 1; დაბ. 8:22; ფსალმ. 89:10; იობ. 1:13-19; საქმე. 9:1-22; ფილიპ. 1:6; რომ. 8:1.
სამახსოვრო მუხლი:
   “ყოველივეს თავისი დრო და ყოველ საგანს თავისი ჟამი აქვს ცის ქვეშ” (ეკლ. 3:1).
   ერთ-ერთი ყველაზე პოეტური ტექსტი, რომელიც სოლომონის კალამს ეკუთვნის, არის: “ყოველივეს თავისი დრო და ყოველ საგანს თავისი ჟამი აქვს ცის ქვეშ: ჟამი დაბადებისა და ჟამი სიკვდილისა; ჟამი დარგვისა და ჟამი დარგულის აღმოფხვრისა; ჟამი მოკვლისა და ჟამი კურნებისა; ჟამი ნგრევისა და ჟამი შენებისა; ჟამი ტირილისა და ჟამი სიცილისა; ჟამი გლოვისა და ჟამი ცეკვისა; ჟამი ქვათა სროლისა და ჟამი ქვათა შეგროვებისა; ჟამი ხვევნისა და ჟამი ხვევნისგან განშორებისა; ჟამი პოვნისა და ჟამი დაკარგვისა; ჟამი შენახვისა და ჟამი გადაგდებისა; ჟამი რღვევისა და ჟამი კერვისა; ჟამი დუმილისა და ჟამი ლაპარაკისა; ჟამი სიყვარულისა და ჟამი სიძულვილისა, ჟამი ომისა და ჟამი მშვიდობისა” (ეკლ. 3:1-8).
   ეს სიტყვები მოიცავს ადამიანის არსებობის უდიდეს ნაწილს - ჩვენი ცხოვრების სეზონებს. დიახ, დაბადების მომენტიდან ჩვენი ცხოვრება უამრავ ცვლილებას განიცდის. ისინი ყოველთვის სასიამონვო როდია, ყოველთვის როდი ვაკონტროლებთ მათ. ამ კვირის განმავლობაში გადავხედავთ ჩვენი ცხოვრების სეზონებსა და რიტმებს და იმას, თუ რა ზეგავლენა აქვთ მათ ჩვენზე და ჩვენს ოჯახებზე.

კვირადღე                                                                                                                            31 მარტი
დასაწყისში
   ბიბლია თავის ამბავს თავიდანვე მოგვითხრობს და შემთხვევით არ იწყება ის სიტყვით “დასაწყისში…” (დაბ. 1:1). დაბადების წიგნის პირველი თავი გვაუწყებს, თუ როგორ გარდაიქმნა “უსახური” და “უდაბური” (დაბ. 1:2) მიწა სრულყოფილ სამყაროდ, რომელზეც მეექვსე დღეს თავად ღმერთმა თქვა: “ძალზე კარგია” (დაბ. 1:31). არსებითად, აქ აღწერილია ჩვენი სამყაროს დაბადება.
   წაიკითხეთ დაბ. 1. მიუხედავად აქ აღწერილი მრავალი მოვლენისა, ჰკითხეთ საკუთარ თავს: განა მოგვეპოვება აქ შემთხვევითობის თუნდაც მცირე ელემენტი თუ ყველაფერი საჭირო დროსა და საჭირო ადგილას ხდება? რას გეუბნებათ თქვენი პასუხი ღვთის ხასიათის შესახებ?
   ელენ უაითი წერდა, რომ “წესრიგი არის ზეცის პირველი კანონი” (დროის ნიშნები, 8 ივნისი, 1908 წელი). ნათელია, რომ დედამიწაზეც იგივე კანონი მოქმედებს. თუმცა ცოდვამ გარკვეულწილად დაამახინჯა ბუნება, მაგრამ წესრიგი, რიტმი და რეგულარულობა ჯერ კიდევ არსებობს. 
   წაიკითხეთ დაბ. 8:22. როგორ მჟღავნდება აქ წესრიგი?
   ცოდვით დაცემის შემდეგაც კი წელიწადის დროები ერთმანეთს თანმიმდევრულად ცვლის. ზეციურ მნათობებთან, მზესა და მთვარესთან ერთად, რომლებიც გამიზნული იყო “დღისა და ღამის გასაყრელად, და იყვნენ ისინი ნიშნებად, რომ აღენიშნათ წელიწადის დრონი, დღენი და წელნი” (დაბ. 1:14), არსებობს წელიწადის დროებიც.  და თუმცა ახლა ვხედავთ მხოლოდ მომავლის სინათლეს, ეს. 66:23-ში ნათქვამია, რომ ახალ ცასა და ახალ მიწაზე ასევე იქნება გარკვეული ციკლი. 
   დაფიქრდით იმაზე, თუ როგორ მოქმედებს შაბათი თქვენს ცხოვრებაზე, განსაკუთრებით თქვენს საოჯახო ცხოვრებაზე, როგორიც არ უნდა იყოს იგი. რა თვალსაჩინო უპირატესობები გააჩნია შაბათის რეგულარობას?

ორშაბათი                                                                                                                           1 აპრილი
ცხოვრების რიტმები
   მეცნიერები საუბრობენ ე. წ. ცირკადულ რიტმებზე, როცა ეყრდნობიან იმ იდეას, რომ არსებობს ბიოლოგიური რიტმები (რომლებსაც ხანდახან “შიდა საათს” უწოდებენ), რომლებიც არეგულირებს ადამიანის ორგანიზმის ფუნქციებს. სხვა სიტყვებით, ჩვენს ორგანიზმს გააჩნია ცხოვრებისეული პროცესების გარკვეული რეგულარობა. აქედან გამომდინარე, რიტმები, ასე თუ ისე, არსებობს ყველგან, თვით ჩვენშიც კი. 
   ცხოვრების რომელ პროგნოზირებად სეზონებზე საუბრობს წმიდა წერილის შემდეგი ნაწყვეტები და როგორ უკავშირდება ისინი პირდაპირ ოჯახურ ცხოვრებას?
ეკლ. 3:2
დაბ. 21:8; მსაჯ. 13:24
ფსალმ. 70:5; იგავ. 5:18
დაბ. 15:15; მსაჯ. 8:32
ფსალმ. 89:10
   ცხოვრების დასაწყისსა და დასასრულს, დაბადებასა და სიკვდილს შორის ყველა გავდივართ სხვადასხვა სეზონებს – ყოველი ადამიანი განსხვავებულს. დაბადების შემდეგ ზოგიერთი ბავშვი მალევე იღუპება; სხვები იზრდებიან და სიბერემდე ცოცხლობენ. ბავშვები თავისებურად იზრდებიან და ვითარდებიან. ზოგიერთი სიარულსა და ლაპარაკს სხვაზე ადრე იწყებს. მრავალი მათგანი შეძლებს სკოლაში სიარულს და რომელიმე სფეროში სპეციალისტიც კი გახდება, სხვანი კი სხვა საქმიანობას მიუძღვნიან თავს. ზოგიერთს ეყოლება ოჯახი, სხვები კი შეიძლება არასდროს დაოჯახდნენ და არც შვილები იყოლიონ.  
   დედამიწაზე ცხოვრობს მილიარდობით ადამიანი და თუმცა ყველას გვაქვს საერთო (იხ. საქმე. 17:26), მაინც თითოეული ჩვენგანი განუმეორებელი პიროვნებაა და ამგვარად, ჩვენი ცხოვრებაც განსხვავებული იქნება. 
   ეს განსხვავებები მნიშვნელოვანია, რადგან თითოეულ ჩვენგანს აქცევს უნიკალურად, ეს კი ნიშნავს იმას, რომ თითოეულ ადამიანს მოეპოვება რაღაც, რისი გაზიარებაც შეუძლია სხვისთვის. ეს განსხვავებები საშუალებას გვაძლევს სხვებისთვის ვიქცეთ კურთხევად. მაგალითად, როგორც ახალგაზრდებს, ასევე ხანდაზმულებს სარგებლის მიღება შეუძლიათ იმისგან, რასაც სთავაზობს მეორე მხარე: “ჭაბუკთა დიდება მათი ძალაა, ხოლო მოხუცთა ბრწყინვალება - ჭაღარა” (იგავ. 20:29). ცხოვრების რომელ ეტაპზეც არ უნდა ვიმყოფებოდეთ, მიუხედავად ჩვენი განსხვავებულობისა, ყველას გაგვაჩნია რაღაც, რისი შეთავაზებაც შეგვიძლია არა მარტო უფლისთვის, არამედ ერთმანეთისთვისაც. 
   როგორიც არ უნდა იყოს თქვენი ცხოვრებისეული გარემოებები, რა შეგიძლიათ გააკეთოთ, რომ კიდევ ვინმესთვის იყოთ კურთხევა? რატომ არ შეიძლება გამოიყენოთ შეგნებული ძალისხმევა, რათა იყოთ ასეთი კურთხევა ვინმესთვის, განსაკუთრებით თქვენი ოჯახის რომელიმე წევრისთვის?

სამშაბათი                                                                                                                           2 აპრილი
მოულოდნელობები
   წაიკითხეთ იობ. 1:13-19; 2:7-9. რა დაემართა იობს? როგორ ასახავს მისი გამოცდილება იმას, რაც, ადრე თუ გვიან, ყველა ჩვენგანს ემართება?
   ბერძენი ფილოსოფოსი ჰერაკლიტე ამბობს: “ყველაფერი მიედინება, ყველაფერი იცვლება”. როცა გვეჩვენება, რომ ყველაფერი კარგადაა, მაშინ ხდება მოულოდნელი რამ. სამსახურის დაკარგვა თუ დაავადება, ხანძარი, სტიქიური უბედურება ან უბედური შემთხვევა.
   რა თქმა უნდა, ყველა ცვლილება არ არის ნეგატიური. შესაძლოა, სამსახურში დაწინაურებამ მატერიალური კეთილდღეობა მოგიტანთ ან შეხვდეთ იმას, ვინც გახდება თქვენი მეუღლე, რის შემდეგაც ბევრი ადამიანი ცვლილებას ელის.
   ყოველ შემთხვევაში, ჩვენი ცხოვრების მშვიდი რიტმი შეიძლება ნებისმიერ მომენტში დაირღვეს, ჩვენს მიერ აშენებული კი წამში დაინგრეს. 
   ეჭვგარეშეა, იობი თავის ცხოვრებაში არ ელოდა ახალ სეზონს. ბიბლია მასზე ამბობს, რომ ის იყო  “კაცი ალალი, წრფელი, ღვთისმოშიში და ბოროტებას განრიდებული” (იობ. 1:1). ასევე ვიცით, რომ იყო დაოჯახებული, ჰყავდა შვიდი ვაჟი, სამი ქალიშვილი და იყო ძალიან მდიდარი კაცი (იობ. 1:2,3). წიგნის შუა ნაწილამდე მან განიცადა, ყოველ შემთხვევაში, ექვსი დიდი დანაკარგი: დაკარგა ქონება, მუშახელი, შვილები, ჯანმრთელობა, მეუღლის მხარდაჭერა და მეგობრების დახმარება. მისი სამყარო თავდაყირა დადგა  და მისი ოჯახური ცხოვრება დაცარიელდა. 
   თუმცა იობს თავს დაატყდა განსაკუთრებული უბედურება, მაგრამ რომელ ჩვენგანს არ გადაუტანია მოულოდნელად თავს დატეხილი უბედურება? უცბად და მთლიანად იცვლება ჩვენი და ჩვენი ოჯახის აწყობილი ცხოვრება.
   ამაში არაფერია ახალი. ალბათ, აბელი არ ფიქრობდა, რომ ვინმეს შეეძლო მისი მოკვლა, იოსები კი ნამდვილად არ ელოდა, რომ ეგვიპტის მონობაში გაყიდიდნენ. ორივე შემთხვევაში ოჯახის წევრები იქცნენ მოღალატეებად და ორივე ისტორიაში მომხდარმა მოვლენებმა შესამჩნევად იმოქმედეს ყველა პერსონაჟზე. წმიდა წერილში ბევრი მაგალითია იმისა, თუ როგორ შეიცვალა ადამიანისა და მისი ოჯახის ცხოვრება მოულოდნელი მოვლენის გამო. 
   როგორ დაგეხმარათ თქვენი რწმენა გაგეძლოთ იმ განსაცდელისთვის, რომელმაც მოულოდნელად დაარღვია თქვენი ცხოვრების ჩვეული რიტმი?

ოთხშაბათი                                                                                                                        3 აპრილი
გარდაქმნა
   ადამიანები ხშირად ემონებიან თავიანთ ჩვევებს და ეს ფაქტია. სინამდვილეში, რაღაცას ვეჩვევით და რაც უფრო გვემატება ასაკი, მით უფრო გვიჭირს ჩვენი ჩვევების მიტოვება. 
   რთულია, შეიცვალო. წლების განმავლობაში რამდენი ცოლი ჩივის: “ვცდილობდი შემეცვალა ჩემი ქმარი, მაგრამ ამაოდ”? მიუხედავად ამისა, ღმერთი ცდილობს გარდაგვქმნას და ცვლის არა იმდენად ჩვენს პიროვნებას, რამდენადაც ხასიათს. ზუსტად ეს არის ხსნის გეგმის არსი: ღმერთი თავის თავში გვაქცევს ახალ ადამიანებად.
   რა მნიშვნელოვანი ცვლილება დაატყდა თავს ტარსუსელ სავლეს და როგორ მოხდა ეს? იხ. საქმე. 8:1,3; 9:1-22; გალ. 1:15-17.
   “როცა სავლე სრულად დაემორჩილა სულიწმიდის მამხილებელ ძალას, მიხვდა თავისი ცხოვრების შეცდომას და აღიარა ღვთის რჯულის ყოვლისმომცველი მოთხოვნები. მან, ვინც ოდესღაც იყო ამაყი ფარისეველი და დარწმუნებული, რომ აქვს გამართლება თავისი კეთილი საქმეების დამსახურებით, ქედი მოიხარა ღმერთის წინაშე მორჩილებით, ბავშვური უბრალოებით, აღიარა ყველა უღირსობა და დაეყრდნო ჯვარცმული და აღმდგარი მხსნელის დამსახურებებს. სავლეს სწყუროდა მამასთან და ძესთან სრული თანხმობა და სურდა რაც შეიძლება ახლოს ყოფილიყო ღმერთთან; მადლის ტახტის წინაშე აღავლენდა მიტევების მტკიცე თხოვნებს, რადგან ეყრდნობოდა პატიებასა და მოწყალებას.
   მონანიე ფარისეველის ლოცვები არ აღმოჩნდა უშედეგო. მისი წრფელი განზრახვები და აზრები ღვთის მადლით გარდაიქმნა და მისი განახლებული არსება ახლა თანხმობაში იმყოფებოდა ღვთის საუკუნო ნებასთან. ქრისტე და მისი სიმართლე სავლესთვის ყველაზე ძვირფასი გახდა” (ე. უაითი. მოციქულთა საქმეები, გვ. 119,120).
   შეიძლება ღვთისკენ ჩვენი შემობრუნების ისტორია არ იყოს ისეთივე დრამატული, როგორიც სავლესია, თუმცა უფალი მოქმედებს ჩვენს ცხოვრებაშიც, სურს გარდაგვქმნას ისეთებად, როგორებიც უნდა ვიყოთ. დიახ, ეს პროცესი შეიძლება აღმოჩნდეს ხანგრძლივი და ხანდახან არც კი გვჯეროდეს, რომ ოდესმე შევიცვლებით. ასეთ დროს მნიშვნელოვანია მივმართოთ ბიბლიურ ორ ტექსტს.
   წაიკითხეთ ფილიპ. 1:6 და რომ. 8:1. რომელი ორი უდიდესი დანაპირები დევს ამ ტექსტებში და როგორ შეესაბამება ისინი ერთმანეთს ქრისტიანის გამოცდილებაში?

ხუთშაბათი                                                                                                                                 4 აპრილი
ურთიერთობები
   ბიბლია არის ურთიერთობების წიგნი. ღმერთმა შეგვქმნა სხვებთან ურთიერთობების ასაგებად. მართლაც, ცოტა ვინმე თუ ცხოვრობს სრულ განცალკევებაში.  პირველ რიგში, ნაკლებად სავარაუდოა, რომ რომელიმე ჩვენგანი ამქვეყნად დაბადებულიყო გარეშე პირის დაუხმარებლად. დაბადების შემდეგაც კი გვჭირდება ვინმე, ვინც იზრუნებდა ჩვენზე, ყოველ შემთხვევაში, გარკვეულ ასაკამდე, როდესაც, თეორიულად მაინც, შევძლებდით დამოუკიდებლად არსებობას. და რომც შეგვძლებოდა მლიანად ავტონომიურად გვეცხოვრა, ვინ მოისურვებდა ამას? უმრავლესობას ესაჭიროება სხვა ადამიანებთან ურთიერთობა. თუმცა ისეთი შინაური ცხოველები, როგორებიც არიან ძაღლები, შეიძლება იყვნენ არაჩვეულებრივი მეგზურები, მაგრამ ყველაზე ღრმა, მნიშვნელოვანი და საბედისწერო ურთიერთობები მაინც ადამიანებს შორის მყარდება. ამიტომ არ არის გასაკვირი, რომ ოჯახი და ოჯახური ურთიერთობები ამდენად მნიშვნელოვანია ჩვენი არსებობისთვის.
   რადგან უმრავლესობას, პრაქტიკულად, გამუდმებით აქვს ურთიერთობა სხვა ადამიანებთან, ამ ურთიერთობებს ჩვენს ცხოვრებაში კორექტივები შემოაქვს. ეს ორმხრივი ზეგავლენაა. სხვა ადამიანები ახდენენ ზეგავლენას ჩვენს ცხოვრებაზე მაშინ, როცა ჩვენც ვახდენთ ზეგავლენას მათ ცხოვრებაზე. ვაცნობიერებთ ამას თუ არა (უფრო ხშირად - არა), ეს ორმხრივი ზეგავლენა შეიძლება აღმოჩნდეს ჩვენთვის სასიკეთო ან საბოროტო. რამდენად მნიშვნელოვანია ჩვენთვის ვიყოთ ყოველთვის აქტიურ პოზიციაზე, რათა მოვახდინოთ უწყვეტი სასიკეთო ზეგავლენა სხვებზე, განსაკუთრებით კი მათზე, ვინც ყველაზე უფრო ახლობელია ჩვენთვის - ჩვენი ოჯახის წევრებზე.
   წაიკითხეთ შემდეგი მუხლები. რას გვირჩევენ ისინი, თუ როგორ უნდა მოვიქცეთ სხვა ადამიანებთან ურთიერთობაში? რომ. 15:7; ეფეს. 4:2, 32; 1თეს. 3:12; იაკ. 5:16.
   ამ მუხლებში ჩანს უბრალო პრინციპი. თუკი სხვებს მოვექცევით პატივისცემით, თანაგრძნობითა და სიკეთით, მათზე მოვახდენთ დადებით ზეგავლენას და შესაძლებელია, მათი ცხოვრება უკეთესობისკენაც კი შევცვალოთ. მოცემული გვაქვს ადამიანთა ცხოვრების უკეთესობისკენ შეცვლის პრივილეგია, მსგავსად იმისა, როგორც ამას იესო აკეთებდა. უნდა გვახსოვდეს, რომ ჩვენი ზეგავლენა იქნება ან კარგი, ან ცუდი, როგორ უმნიშვნელოდაც არ უნდა გვეჩვენებოდეს იგი. და ეს ზეგავლენა განსაკუთრებით აშკარაა ჩვენს ოჯახებში.
   შეხედეთ იესოს ორ მტკიცებულებას ლუკ. 11:34 და მარკ. 4:24, 25-ში. რას გვეუბნება ისინი სხვებთან ჩვენი ურთიერთმოქმედების შესახებ?

პარასკევი                                                                                                                           5 აპრილი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   წარმოიდგინეთ, რამხელა ცვლილებები მოხდა ქრისტეს იმ მოწაფეთა ცხოვრებაში, რომლებიც თავის საკუთარ დროს მასთან ერთად ატარებდნენ. ძირითადად, ისინი იყვნენ უსწავლელი, უბრალო ადამიანები, იუდეველთა ტრადიციებით აღზრდილები, მაგრამ გალილეველ მოძღვართან შეხვედრამ დაარღვია მათი ცხოვრების წესი. მათ შურდათ (იხ. მათ. 20:20-24) და მტრობდნენ ერთმანეთს (იხ. იოან. 3:25). როგორც ჩანს, არ გააჩნდათ საკმარისი რწმენა (იხ. მარკ. 9:28,29), იესოც კი უარყვეს (იხ. მათ. 26:56) და გასცეს იგი (იხ. მათ. 26:69-74). ამავე დროს, ისინი გაიზარდნენ სულიერად, რადგან ადამიანებმა იცნეს პეტრე, რომ იგი იყო იესოსთან ერთად (იხ. მათ. 26:73). სინედრიონის წევრებსაც კი უკვირდათ კიდეც პეტრესა და იოანეს გამბედაობა, “მიხვდნენ, რომ ისინი უწიგნური და უბრალო ადამიანები არიან”. “თანაც იცოდნენ, რომ ისინი იესოსთან ნამყოფები იყვნენ” (საქმე. 4:13).
   ასევე დაფიქრდით იმ დადებით ზეგავლენაზე, რომლის მოხდენაც შეგვიძლია ჩვენს ოჯახებზე, თუკი ჩვენი სიტყვები და ქცევები მჭევრმეტყველურად გამოაცხადებდა, რომ “იესოსთან ნამყოფები ვართ”.
   რას გვამცნობს ელენ უაითის ქვემოთ მოყვანილი სიტყვები ოჯახში ზეგავლენის შესახებ? “სახლი შეიძლება იყოს უბრალო, მაგრამ იგი ყოველთვის უნდა იყოს ადგილი, სადაც წარმოითქმება გამამხნევებელი სიტყვები და კეთდება კეთილი საქმეები, სადაც მუდამ დასადგურებულია თავაზიანობა და სიყვარული” (ქრისტიანული სახლი, გვ. 18).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	წაიკითხეთ ეკლ. 3:1-8. რას გვეუბნება ეს ტექსტები და როგორ შეგიძლიათ გამოიყენოთ ეს პრინციპი თქვენს ცხოვრებასა და გამოცდილებაში?
2.	მოყევით კლასში იმ მოვლენების შესახებ, რომლებმაც გარდაქმნეს თქვენი ცხოვრება, გაუზიარეთ თქვენს მიერ გაკეთებული დასკვნები და თუკი საჭიროდ მიიჩნევთ, დაშვებული შეცდომებიც. მომხდარმა რა ზეგავლენა იქონია თქვენს ოჯახზე?
3.	დაფიქრდით იმის შესახებ, თუ როგორ ცხოვრობთ დღეს. თქვენს ცხოვრებაში რომ არ ყოფილიყო ქრისტე, როგორ იცხოვრებდით მაშინ? რას გეუბნებათ ეს ქრისტეს გარდამქმნელი ძალის შესახებ?




გაკვეთილი 2                                                                                                                 6 - 12 აპრილი
არჩევანი, რომელსაც ვაკეთებთ
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: 
ეფეს. 1:1-4; მათ. 22:35-37; მათ. 7:24,25; იგავ. 18:24; 1კორ. 15:33; ეკლ. 2:1-11.
სამახსოვრო მუხლი: 
   “და თუ ავად მიგაჩნიათ თქვენს თვალში უფლის მსახურება, აირჩიეთ დღეს, ვის ემსახუროთ: ღმერთებს, ვისაც თქვენი მამები ემსახურებოდნენ მდინარის გაღმა, თუ ამორეველთა ღმერთებს, რომელთა ქვეყანაშიც თქვენ ცხოვრობთ. მე და ჩემი სახლი კი უფალს ვემსახურებით” (იესო. 24:15).
   შეგიმჩნევიათ თუ არა, რომ ცხოვრებაში ყოველთვის უნდა აკეთოთ არჩევანი? მთელი დღის განმავლობაში, გაღვიძებიდან დაძინებამდე სულ არჩევანს ვაკეთებთ. იმდენად ხშირად ვაკეთებთ არჩევანს, რომ აღარც კი ვუფიქრდებით ამას. უბრალოდ ვირჩევთ. 
   ხანდახან არჩევანი შეიძლება იყოს მარტივი და მოსაწყენიც კი, მაშინ, როცა არსებობს საბედისწერო გადაწყეტილებები, რომლებიც ცვლიან ჩვენს ცხოვრებას და სამუდამო შედეგი აქვთ არა მხოლოდ ჩვენთვის, არამედ ჩვენი ოჯახებისთვისაც.
   როცა სერიოზულ საკითხებში ვღებულობთ გადაწყვეტილებას, მნიშვნელოვანია, რომ გვესმოდეს, რომ მას შეუძლია შეცვალოს როგორც ჩვენი, ასევე ჩვენი ახლობლების ცხოვრებაც.
 მრავალი ჩვენგანი ახლა ნანობს მიღებულ გადაწყვეტილებებს. ბევრი დღემდე ცხოვრობს წარსულში მიღებული არასწორი გადაწყვეტილების გამო დამსხვრეული იმედების ტვირთით. საბედნიეროდ, არსებობს პატიება. არსებობს დახსნა და განკურნება მათთვისაც კი, ვინც სავალალო გადაწყვეტილება მიიღო.
   ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ ჩვენს მიერ მიღებულ გადაწყვეტილებებსა და იმას, თუ როგორ მოქმედებს ჩვენი არჩევანი ჩვენზე და ჩვენს ოჯახებზე. 

კვირადღე                                                                                                                             7 აპრილი
თავისუფალი ნება, თავისუფალი არჩევანი
   ზოგიერთ ქრისტიანს სჯერა, რომ ღმერთმა ჯერ კიდევ ადამიანის დაბადებამდე განსაზღვრა მისი გადარჩენა თუ დაღუპვა. ამ ლოგიკის თანახმად, ის, ვინც, ბოლოს და ბოლოს, დაიღუპება, დაკარგავს სასუფეველს, ვინაიდან ღმერთმა თავისი სიბრძნით გადაწყვიტა, რომ ეს ადამიანი დაიღუპოს. აქედან გამომდინარე, გამოდის, რომ ეს ადამიანი განიკითხება თავისი არჩევანის მიუხედავად. 
საბედნიეროდ ჩვენ, როგორც მეშვიდე დღის ადვენტისტები, არ ვიზიარებთ მსგავს ღვთისმეტყველებას. გვჯერა, რომ ღმერთმა მოუწოდა ყოველ ადამიანს გადასარჩენად და რომ ჯერ კიდევ ამ სამყაროს შექმნამდე მან აგვარჩია, რათა საუკუნო სიცოცხლე მოენიჭებინა.
   წაიკითხეთ ეფეს. 1:1-4; ტიტ. 1:1, 2; 2 ტიმ. 1:8, 9. რას გვეუბნება ეს ტექსტები იმის შესახებ, თუ როდის აგვარჩია ღმერთმა?
   მიუხედავად ამ მშვენიერი უწყებისა, ზოგიერთი ადამიანი მაინც დაკარგული იქნება სასუფევლისთვის (იხ. მათ. 25:41). თუმცა ღმერთმა ყველას მოგვიწოდა გადარჩენისკენ, ადამიანებს მაინც მიცემული აქვთ ყველაზე წმიდა ძღვენი – არჩევანის ნების თავისუფლება.
   რას გვეუბნება მათ. 22:35-37 არჩევანის თავისუფლების შესახებ?
   უფალი არ გვაიძულებს გვიყვარდეს იგი. სიყვარული რომ იყოს სიყვარული, ამისთვის საჭიროა ნებაყოფლობა. ბიბლია არის ისტორია იმის შესახებ, თუ როგორ მოუწოდებს ღმერთი გზააბნეულ კაცობრიობას და როგორ სურს ძალის გარეშე მიიზიდოს ადამიანთა გულები. ეს საუკეთესოდ ჩანს იესოს ცხოვრებასა და მსახურებაში და იმაში, თუ როგორ პასუხობდნენ მის მოწოდებას ადამიანები, რომლებიც იყენებდნენ თავიანთ თავისუფალ არჩევანს. ერთნი მოიქცნენ მისკენ; სხვებს მისი სიკვდილი სურდათ.
   დიახ, ღმერთმა ამოგვირჩია გადარჩენისთვის, მაგრამ, ბოლოს და ბოლოს, უნდა გავაკეთოთ არჩევანი, რათა მივიღოთ ეს ხსნა. ეჭვი არ არსებობს იმაში, რომ ყველა არჩევანს შორის, რომელიც მომავალში უნდა მივიღოთ, უფლის მსახურებას უდიდესი შედეგები მოაქვს ჩვენთვის და ჩვენი ახლობლებისთვის.

ორშაბათი                                                                                                                              8 აპრილი
სწორი არჩევანი
   ჩვენ კარგად ვიცით, თუ რაოდენ მნიშვნელოვანია ნებისმიერი არჩევანი, რომელსაც ვაკეთებთ. და არც არის საჭირო განვმარტოთ, რომ არასწორი არჩევანი შეიძლება ნეგატიურად აისახოს ჩვენსა და სხვა ადამიანთა ცხოვრებაზე. შეკითხვა მდგომარეობს შემდეგში: როგორ გავაკეთოთ სწორი არჩევანი?
   შემდეგი ტექსტები გვთავაზობენ რჩევებს, რომლებიც დაგვეხმარება მისწრაფებაში ყოველთვის მივიღოთ სწორი არჩევანი. რა რჩევებია ეს?
1.	1თეს. 5:17; იაკ. 1:5
2.	ეს. 1:19; მათ. 7:24, 25
3.	ფსალმ. 118:105; 2 ტიმ. 3:16
4.	იგავ. 3:5, 6; ეს. 58:11
5.	იგავ. 15:22; 24:6
   როცა ვიღებთ სერიოზულ გადაწყვეილებას, აუცილებელია უფალს ლოცვაში მივმართოთ, რათა დავრწმუნდეთ, რომ ჩვენი არჩევანით არ ვარღვევთ ღვთის მცნებებს და უფლის სიტყვის პრინციპებს. მეტად მნიშვნელოვანია, რომ ღმერთს ვენდობოდეთ და ვემორჩილებოდეთ. უნდა ვილოცოთ, რომ ჩვენმა გადაწყვეტილებებმა განადიდონ უფალი და მზად უნდა ვიყოთ უარვყოთ საკუთარი სურვილები, თუკი ისინი ეწინააღმდეგება მის ჩანაფიქრს ჩვენი ცხოვრების თაობაზე. 
   მრავალ შემთხვევაში, როცა აუცილებელია არჩევანის გაკეთება, შეიძლება დაგვეხმარონ ბრძენი მრჩეველები. ბოლოს და ბოლოს, შეგვიძლია ვიყოთ მშვიდად, რაკი ვიცით, რომ ღმერთს ვუყვარვართ და ჩვენთვის საუკეთესო სურს. თუკი ჩვენს ცხოვრებას რწმენითა და თავმდაბლობით დავუმორჩილებთ ღმერთს, მაშინ შევძლებთ სწორი გადაწყვეტილებების მიღებას და ცხოვრებაში წინსვლას. 
   როგორ იქცევით, როცა ცხოვრებაში უნდა მიიღოთ მნიშვნელოვანი გადაწყვეტილება? რით ხელმძღვანელობთ თქვენს გადაწყვეტილებაში?

სამშაბათი                                                                                                                             9 აპრილი
მეგობრების შერჩევა
 ცხოვრებაში ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი არჩევანია მეგობრების შერჩევა. ხშირად წინასწარი განზრახვით არ ვეძებთ მეგობრებს; მეგობრობა ბუნებრივად ვითარდება, რადგან დროს ვატარებთ ადამიანებთან, ვისაც მოსწონთ იგივე, რაც ჩვენ. 
   მეგობრების შერჩევის რომელ პრინციპებს ვხვდებით შემდეგ ტექსტებში? იგავ. 12:26; 17:17; 18:24; 22:24, 25.
   იგავების 18:24-ში ნათქვამია, რომ, თუკი გვსურს გვყავდეს მეგობრები, მაშინ თავადაც უნდა ვიყოთ მეგობრულები. ხანდახან ადამიანები მარტონი რჩებიან. მათ დაღვრემილ, ნეგატიურ დამოკიდებულებას სხვები ერიდებიან. “საუკეთესო ადამიანშიც კი არსებობს ხასიათის არასასიამოვნო თვისება. აი, რატომ არის მნიშვნელოვანი, რომ მეგობრის შერჩევისას არჩევანი შევაჩეროთ მათზე, ვინც ზურგს არ გვაქცევს მაშინაც კი, როცა დაინახავს ჩვენს არასრულყოფილებას. საპასუხო პატივისცემა და ანგარიშის გაწევა - აი, ის, რაც სჭირდება ნებისმიერ ურთიერთობას. ერთმანეთის მიმართ სიყვარული და პატივისცემა უნდა გამოიხატოს მიუხედავად ახლობელთა შეცდომებისა და არასრულყოფილებისა, როგორი საშინელიც არ უნდა ჩანდეს ისინი, რადგან ეს არის ქრისტეს სული.  ჩვენში უნდა აღვზარდოთ მორჩილება, თვითგანადგურება და მომთმენნი ვიყოთ სხვათა შეცდომების მიმართ. საბოლოოდ, ეს აღმოფხვრის ყველანაირი სახის ეგოიზმსა და ვიწრო აზროვნებას, რაც გვაქცევს დიდსულოვან პიროვნებად სხვა ადამიანებთან დამოკიდებულებაში” (ე. უაითი. საპასტორო მსახურება, გვ. 95).
   დავითისა და იოანათანის მეგობრობა არის ერთ-ერთი ყველაზე ცნობილი მეგობრობის ისტორია. საული, ისრაელის პირველი მეფე და იონათანის მამა, ერთგული და მორჩილი რომ ყოფილიყო, მისი მეფობა შეიძლება რამდენიმე თაობის განმავლობაში გაგრძელებულიყო და იონათანი მისი მემკვიდრე იქნებოდა. როცა საული არ აღმოჩნდა თავისი მოწოდების ღირსი, ღმერთმა შეარჩია დავითი, რათა ისრაელის ახალი მეფე ის გამხდარიყო. ამის შედეგად იონათანმა დაკარგა ის, რაც წესით, მას ეკუთვნოდა. ეს თვალსაჩინო მაგალითია იმისა, თუ როგორ იმოქმედა ოჯახის ერთი წევრის (საულის) არასწორმა არჩევანმა მეორე წევრზე (იონათანზე).
   მაგრამ იონათანი არ განრისხებულა დავითზე და არ შეშურებია მისი. ამის ნაცვლად მან გადაწყვიტა დავითს დახმარებოდა და საკუთარი მამის რისხვისგან დაიცვა. “შეეკრა იონათანის სული დავითის სულს, და შეიყვარა იგი იონათანმა, როგორც საკუთარი სული” (1მეფ. 18:1). ნამდვილი მეგობრობის რა საოცარი მაგალითია!
   “ნუ დაიბნევით: ცუდი საზოგადოებანი ხრწნიან კეთილ ჩვევებს” (1კორ. 15:33). გაუზიარეთ სხვებს თქვენი მეგობრობის გამოცდილება. გქონიათ თუ არა შემთხვევები, როცა მეგობრებს არ ნდომებიათ თქვენთვის ბოროტება, მაგრამ, საბოლოო შედეგად, ზიანი მოგაყენეს? როგორ აზიანებს ოჯახურ ურთიერთობებს მეგობართა არასწორი შერჩევა?

ოთხშაბათი                                                                                                                        10 აპრილი
ცხოვრების მეგზურის შერჩევა
   თუკი აუცილებელია ასე საგულდაგულოდ მეგობართა შერჩევა, მაშინ გაცილებით ფრთხილად უნდა ვიყოთ მომავალი მეუღლის შერჩევის საკითხში. ადამს ნამდვილად გაუმართლა, რომ ღმერთმა მას საკუთარი ხელით შეუქმნა ცხოვრების მეგზური. მას არ უწვალია არჩევანის გაკეთებაში, რადგან ევა იყო არა მხოლოდ ერთადერთი, არამედ იდეალური ქალიც. სხვა ადამიანებს კი შედარებით რთულად აქვთ საქმე, რადგან არც ერთი ჩვენგანი არ არის იდეალური და არჩევანი უნდა გავაკეთოთ ადამიანთა უზარმაზარ რაოდენობას შორის.
   რადგან ეს გადაწყვეტილება მეტისმეტად მნიშვნელოვანია, ჩვენი ცხოვრების ამ საკითხში ღმერთს არ მივუტოვებივართ ხელმძღვანელობის გარეშე. ორშაბათის გაკვეთილში განხილული ყველა სხვა მნიშვნელოვანი ნაბიჯის გარდა, გვაქვს კიდევ რამდენიმე კონკრეტული ნაბიჯი, რომლებიც უნდა გავითვალისწინოთ ცხოვრების მეგზურის შერჩევის დროს (ქორწინების საკითხს უფრო დაწვრილებით განვიხილავთ მე-6 გაკვეთილში). მსგავსად იმისა, როგორც უფლის მიმართ სამსახურის არჩევანი განსაზღვრავს მთელ ჩვენს შემდგომ ცხოვრებას, ცხოვრების მეგზურის შერჩევას კიდევ უფრო შორეული შედეგები აქვს.
   მეუღლის შერჩევასთან დაკავშირებით რა საერთო რჩევებს მოიცავს ეს ტექსტები? იხ. ფსალმ. 36:27; 119:97; 1კორ. 15:33; იაკ. 1:23-25. 
   გარდა იმისა, სანამ ოჯახის შესაქმნელად იპოვით შესაბამის ადამიანს, ჯერ თქვენ გახდით ასეთი. “ამიტომ, ყველაფერში, როგორც გინდათ, რომ მოგექცნენ ადამიანები, თქვენც ისევე მოექეცით მათ. ვინაიდან ეს არის რჯული და წინასწარმეტყველნი” (მათ. 7:12). შეგიძლიათ იპოვოთ არაჩვეულებრივი პოტენციური მეუღლე, რომელსაც გააჩნია ყველა სასურველი თვისება, მაგრამ თუკი ის, ვინც სხვა ადამიანში ეძებს კარგ თვისებებს, თავად არ ფლობს მათ, პრობლემებს ვერ აარიდებს თავს. 
   ეს წესი ეხება არა მხოლოდ ქორწინებას, არამედ მთელ ცხოვრებას. რომაელთა წერილის დასაწყისში პავლე მიმართავს იუდეველებს, რომლებიც წარმართებს განიკითხავენ სამარცხვინო ქცევების გამო, თავად კი იგივეს აკეთებენ (იხ. რომ. 2:3). იესომ ჭეშმარიტად თქვა: “რად უყურებ წველს შენი ძმის თვალში, საკუთარ თვალში კი დირესაც ვერ ამჩნევ?” (მათ. 7:3). 
   რამდენად ხშირად ამჩნევთ, რომ სხვებისგან (შესაძლებელია, მეუღლისგან) ელით კეთილ თვისებებს, თავად კი არ გაგაჩნიათ ისინი? დაფიქრდით ამის შესახებ.

ხუთშაბათი                                                                                                                         11 აპრილი
გზის არჩევა
   გარკვეულ მომენტში აუცილებელია გადავწყვიტოთ, თუ რა გვინდა ვაკეთოთ ცხოვრებაში, იგულისხმება სამუშაო ან კარიერა. გარდა შეძლებული ადამიანებისა ან მათი, ვინც მთელი დღე სახლში მუშაობს, ზრუნავს სახლზე და ოჯახზე (ყველაზე კეთილშობილური პროფესია), უმრავლესობას უწევს მონახოს გზები, რათა გამოიმუშაოს ცხოვრების სახსრები. ეჭვგარეშეა, ყველა ვიმყოფებით გარკვეულ გარემოებებში, რომლებიც, მნიშვნელოვანწილად, ზღუდავს სამუშაოს არჩევის საზღვრებს. მაგრამ ასეთი გადაწყვეტილებების მიღება შეგვიძლია იმ შრომით საქმიანობასთან დაკავშირებით, რომლებიც ჩვენს ცხოვრებას დამატებით აზრსა და მიზანს მიანიჭებს (განსაკუთრებით იმ შეგნების ფონზე, რომ ხსნა იესო ქრისტეში გვაქვს). რასაც არ უნდა ვაკეთებდეთ, შეგვიძლია ვაკეთოთ ღვთის სადიდებლად.
   რა შეცდომა დაუშვა სოლომონმა და როგორ შეგვიძლია თავი ავარიდოთ მსგავს შეცდომებს? იხ. ეკლ. 2:1-11. 
   არ არის აუცილებელი იყო მდიდარი, რომ იმავე მახეში გაება, რომელშიც სოლომონი. “ვინაიდან ყოველგვარი ბოროტების ფესვი ვერცხლის მოყვარეობაა და ზოგიერთები, რომლებიც მან გაიტაცა, განშორდნენ რწმენას და თავიანთ თავს მრავალი ტკივილი მიაყენეს” (1ტიმ. 6:10). შეიძლება ღარიბი იყო, მაგრამ ისევე გიყვარდეს ფული, როგორც მდიდარს.
   დიახ, საჭიროა ცხოვრების სახსრების გამომუშავება, მაგრამ, მიუხედავად იმისა, თუ რას ვაკეთებთ და რამდენს გამოვიმუშავებთ, სიმდიდრე კერპად არ უნდა ვაქციოთ. მრავალი ოჯახი იტანჯება იმის გამო, რომ მამა, რომელიც შეპყრობილია ფულის შოვნით, უგულებელყოფს ოჯახთან ურთიერთობას. ბავშვებისა და ცოლების უმრავლესობას ურჩევნია შედარებით ხელმომჭირნედ იცხოვროს, ვიდრე მამასთან და ქმართან გაიფუჭოს ურთიერთობები. 
  ღმერთმა შექმნიდანვე განაწესა, რომ შრომა წარმოადგენდეს ცხოვრების ნაწილს (იხ. დაბ. 2:15). საშიშროება წარმოიქმნება მაშინ, როცა ჩვენი სამსახური ჩვენი ცხოვრების ცენტრად ან გამდიდრების საშუალებად იქცევა. სოლომონი მცდარად ეძებდა აზრს თავის საქმიანობაში და თუმცა ზოგიერთი ჩანაფიქრი კმაყოფილებას ანიჭებდა, საბოლოოდ გააცნობიერა, რომ ყოველივე ამაოა. 
   ერთხელ ვიღაცამ თქვა: “იშვიათად უნანია მომაკვდავ ადამიანს ის, რომ ნაკლები დრო გაატარა ოფისში და მეტი - ოჯახში”. რა მნიშვნელოვანი აზრი დევს ამ მტკიცებულებაში?

პარასკევი                                                                                                                                     12 აპრილი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   მთელ წმიდა წერილში გვხვდება ადამიანის თავისუფალი ნების გაგება. უცოდველ ადამსა და ევასაც (იხ. დაბ. 3) კი ჰქონდათ არჩევანის თავისუფლება და, სამწუხაროდ, არასწორად გამოიყენეს იგი. თუკი უცოდველმა, სრულყოფილმა არსებებმა ბოროტად გამოიყენეს თავისუფლება, მაშინ რა უნდა ვთქვათ ჩვენზე, ცოდვაში ჩაფლულ ადამიანებზე?
   უნდა გვახსოვდეს, რომ არჩევანი იმიტომაც არის თავისუფალი, რათა მიუხედავად როგორც შინაგანი, ასევე გარეგანი ზეწოლისა, ვალდებულნი არ ვიყოთ, რომ ბოროტება ავირჩიოთ. ჩვენში არსებული ღვთის ძალის წყალობით შეგვიძლია გავაკეთოთ სწორი არჩევანი იმ თავისუფალი ნების დახმარებით, რომელიც უფალმა მოგვანიჭა. ამგვარად, საჭიროა საგულდაგულოდ ავწონოთ ჩვენი გადაწყვეტილებები, დავფიქრდეთ იმაზე, თუ როგორ იმოქმედებს ისინი ჩვენს ოჯახურ ცხოვრებაზე. 
   კაენის ნებაყოფლობითმა გადაწყვეტილებამ, მოეკლა თავისი ძმა, ეჭვგარეშეა, დაანგრია მისი ოჯახი. იოსების ძმის ნებაყოფლობითმა გადაწყვეტილებამ, რომ იგი მონად გაეყიდათ, დააქცია მათი მამის ცხოვრება. «მან იცნო ის და თქვა: “ჩემი შვილის კვართია. მძვინვარე მხეცს შეუჭამია იგი! დაგლეჯილია იოსები!” და შემოიხია იაკობმა სამოსელი, და შემოიხვია ძაძა წელზე, და დიდხანს გლოვობდა თავის შვილს. და ადგნენ მისი ძენი და მისი ასულნი, რათა ნუგეში ეცათ მისთვის, მაგრამ არ ინდომა მან ნუგეშისცემა, და თქვა: “მგლოვიარე ჩავალ ჩემს შვილთან შავეთში!” და დიდხანს გლოვობდა მამა თავის ძეს» (დაბ. 37:33-35).
   როგორც ბიბლიაში, ასევე ცხოვრებაში შეგვიძლია ვიპოვოთ მაგალითები იმისა, თუ როგორ მოქმედებს ოჯახის ერთი წევრის არჩევანი სხვა წევრებზე დადებითად ან უარყოფითად. ამის შესახებ მოწმობს, მაგალითად, კორახის, დათანის და აბირამის არჩევანი (რიცხ. 16:1-32; იხ. აგრეთვე დან. 6:23, 24; დაბ. 18:19).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	რა ნებაყოფლობითი არჩევანი გააკეთეთ დღეს? რას გეუბნებათ თქვენი არჩევანი თქვენს შესახებ, ასევე თქვენსა და ღმერთს შორის ან თქვენსა და სხვებთან ურთიერთობის შესახებ? არის თუ არა თქვენს გადაწყვეტილებებს შორის ისეთები, რომელთა შეცვლასაც ისურვებდით?
2.	ბიბლიის რომელმა პერსონაჟებმა მიიღეს არასწორი გადაწყვეტილება? რა შეგვიძლია ვისწავლოთ მათი შეცდომებიდან? რა ნეგატიური ზეგავლენა იქონია მათმა არჩევანმა ოჯახზე?
3.	რაც უფრო მეტად ვნანობთ არასწორ გადაწყვეტილებებს, მით უფრო ფასეულია ჩვენთვის სახარება. ბიბლიის რომელ დაპირებას ეყრდნობით, როცა დანაშაულს გრძნობთ წარსული შეცდომების გამო?
4.	თქვენთვის რომ ეკითხათ რჩევა ქორწინებასთან დაკავშირებით, რას ურჩევდით და რატომ? რა პრინციპებზე შეგიძლიათ მიუთითოთ ღვთის სიტყვაში სხვებს, რათა დაეხმაროთ, მიიღონ ეს მნიშვნელოვანი გადაწყვეტილება? 

გაკვეთილი 3                                                                                                                13 - 19 აპრილი
მზადება ცვლილებებისთვის
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: 1კორ. 10:1-13; დაბ. 2:24; 1კორ. 13:4-8; 3მეფ. 1:27; ფსალმ. 70; 1კორ. 15:24-26.
სამახსოვრო მუხლი: 
   “სიმართლე ივლის მის წინ და გზას გაუკაფავს მის ნაბიჯებს” (ფსალმ. 84:14).
   ჩვენს ცხოვრებაში ყველაფერი იცვლება და მუდმივიც მხოლოდ ცვლილებებია. ისინი ჩვენი არსებობის განუყოფელი ნაწილია. ფიზიკური კანონებიც კი გვიჩვენებენ, რომ ცვლილებები მთლიანად განსაზღვრავს რეალობას.
   ხშირად ცვლილებები მოულოდნელად ხდება. ვცხოვრობთ ჩვეული ცხოვრებით, მოულოდნელად იცვლება ყველაფერი, და თავგზას გვიბნევს.
ხანდახან ვხვდებით, რომ ცვლილებები გარდაუვალია. გვაქვს გაფრთხილებები, ნიშნები, სიგნალები, რომლებიც გვაგებინებენ, რომ მალე რაღაც შეიცვლება. როცა მსგავსი რამ ხდება, გონივრული იქნებოდა, თუკი წინასწარ მოვემზადებოდით მომავალი ცვლილებებისთვის. წინასწარ ცნობილ ცვლილებებს მიეეკუთვნება: ქორწინება, შვილის დაბადება, სიბერე და სიკვდილიც კი.
   დიახ, ჩვენ არ ვცხოვრობთ იზოლირებულად. ეს იმას ნიშნავს, რომ ჩვენი ცხოვრებისეული ცვლილებები აუცილებლად შეეხება ჩვენს ოჯახებსაც. იმავე დროს, ცვლილებები ოჯახში ასევე ახდენს ზეგავლენას ოჯახის თითოეულ წევრზე. 
   ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ იმ ცვლილებებს, რომლებსაც, ადრე თუ გვიან, მრავალი ჩვენგანი ხვდება და იმას, თუ რა ზეგავლენის მოხდენა შეუძლია ამ ცვლილებებს ჩვენს ოჯახურ ცხოვრებაზე.

კვირადღე                                                                                                                           14 აპრილი
მოუმზადებლები
   ღვთის სიტყვას აქვს ერთი თავისებურება: იგი არ მალავს ადამიანის ცხოვრების სინამდვილეს. პირიქით, ის გვიჩვენებს მთელ მის ულამაზობას, აუტანლობასა და უსაშველობას. ფაქტობრივად, ბიბლიის პირველი და ბოლო რამდენიმე გვერდის გამოკლებით, ღვთის სიტყვა გვიჩვენებს კაცობრიობის სავალალო მდგომარეობის სურათს. პავლე არ აზვიადებდა, როცა წერდა: “ვინაიდან ყველამ შესცოდა და მოკლებულნი არიან ღვთის დიდებას” (რომ. 3:23).
   წაიკითხეთ 1კორ. 10:1-13. რა გაფრთხილებასა და რა დაპირებას შეიცავს ეს ტექსტები?
   ცხოვრებაში მრავალი ჩვენი ქმედება წარმოადგენს რეაქციას ცვლილებებზე, რომლებსაც გამუდმებით ვხვდებით. ჩვენ, ქრისტიანები კი ამ ცვლილებებს უნდა მივუდგეთ ღმერთის რწმენით და ეს რწმენა გამოვხატოთ მორჩილებაში, როგორც არ უნდა გვინდოდეს სხვანაირად მოქცევა.
“თანამედროვე სამყაროს ყველაზე დიდ ნაკლს წარმოადგენს ნაკლებობა ადამიანებისა, რომელთა ყიდვა თუ გაყიდვა შეუძლებელია, სამართლიანი და გულწრფელი ადამიანებისა, რომელთაც არ ეშინიათ ცოდვას დაარქვან თავისი სახელი; ვისი სინდისიც მოვალეობის ერთგულია იმდენად, რამდენადაც კომპასის ისარი პოლუსისა; რომლებიც იდგებიან სამართლიანობის დასაცავად მაშინაც კი,  თავზე ზეცაც რომ დაემხოთ” (ე. უაითი. აღზრდა, გვ. 57).
   ეს სიტყვები ერთნაირად განეკუთვნება როგორც ძველ ისრაელს, ასევე ელენ უაითის პერიოდს და ჩვენს დროსაც.
რა შეცდომები დაუშვეს შემდეგი ნაწყვეტების გმირებმა ცვლილებების პირობებში და რა შეგვიძლია ვისწავლოთ მათი შეცდომებიდან?
საქმე. 5:1-10
დაბ. 16:1, 2, 5, 6
მათ. 20:20-22
   მომხდარ ცვლილებებს ხშირად თან მოსდევს ცდუნებები, პრობლემები და ხანდახან შიშიც კი. სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანია, რომ სულიერად ვიყოთ შეიარაღებულები და სწორად დავხვდეთ მათ. მზად უნდა ვიყოთ როგორც მოსალოდნელი, ასევე მოულოდნელი ცვლილებებისთვის.

ორშაბათი                                                                                                                           15 აპრილი
მზადება ქორწინებისთვის
   ადამიანი ყველაზე დიდ ცვლილებებს ხვდება მაშინ, როცა გადაწყვეტს შექმნას ოჯახი. 
   რა თქმა უნდა, ყველა არ ქორწინდება და არ თხოვდება. ბოლოს და ბოლოს, იესო, ჩვენთვის უდიდესი მაგალითი, არასდროს ყოფილა დაოჯახებული, ასევე ბიბლიის სხვა მრავალი პერსონაჟიც.
   მიუხედავად ამისა, ბევრი ადამიანი ოჯახდება, ამიტომ ბიბლია ბევრს საუბრობს ქორწინებაზე, რომელიც, რა თქმა უნდა, მნიშვნელოვნად ცვლის ჩვენს ცხოვრებას.
   ბიბლიაში მოხსენიებულ პირველ სოციალურ მოვლენას წარმოადგენს ქორწინება. იგი ღმერთისთვის იმდენად მნიშვნელოვანია, რომ იგივე სიტყვები, რაც მან უთხრა ადამსა და ევას ედემში ქორწინებასთან დაკავშირებით, ბიბლიაში ნახსენებია კიდევ სამ ადგილას. “და ამიტომ მიატოვებს კაცი თავის მამას და თავის დედას და მიეკრობა თავის დედაკაცს. და იქნებიან ისინი ერთ ხორცად” (დაბ. 2:24; იხ. აგრეთვე მათ. 19:5; მარკ. 10:7; ეფეს. 5:31). ეს ტექსტები გვამცნობს: როგორც კი ადამიანი ქმნის ოჯახს, მის ცხოვრებაში უმნიშვნელოვანეს ურთიერთობას წარმოადგენს მეუღლესთან ურთიერთობა. ეს კავშირი უფრო მჭიდროა, ვიდრე მშობელსა და შვილს შორის არსებული ურთიერთობა. ქორწინება დედაკაცსა და მამაკაცს შორის ღმერთისთვის იმითაც არის მნიშვნელოვანი, რომ იგი წარმოადგენს სიმბოლოს ურთიერთობისა ღვთის ძის - იესოსა და ეკლესიას - მის სასძლოს შორის (იხ. ეფეს. 5:32).
   თუკი გადაწყვიტეთ სახლის აშენება, უპირველეს ყოვლისა, უნდა შეჩერდეთ და შეადგინოთ ხარჯთაღრიცხვა (იხ. ლუკ. 14:28-30). ეს ორმაგად უფრო გამართლებულია, როცა საუბარი მიდის ოჯახის შექმნაზე. სახლი შენდება აგურისა და ქვიშა-ცემენტისგან, ხისგან, რკინისა და მინისგან. ოჯახი კი შენდება იმ მასალებისგან, რომლებიც ყოველთვის არ ჩანს.
   რა არის ის კომპონენტები, რომლებიც ცხოვრების ყველა ასპექტისთვის არის მნიშვნელოვანი, განსაკუთრებით კი ქორწინებისთვის მზადების პროცესში? იხ. 1კორ. 13:4-8; გალ. 5:22, 23.
   ქორწინებისთვის მზადება უნდა იწყებოდეს პირადად თითოეულისგან. ამავე დროს, ყურადღებით უნდა დავაკვირდეთ მომავალ მეუღლეს, რათა დავრწმუნდეთ, რომ ნამდვილად შეგვეფერება. უყვარს თუ არა მას შრომა (იხ. იგავ. 24:30-34)? კარგი ხასიათი აქვს თუ არა (იხ. იგავ. 22:24)? გაკავშირებთ თუ არა საერთო მრწამსი (იხ. 2კორ. 6:14,,15)? როგორ ექცევიან ჩემი ოჯახი და მეგობრები ჩემს მომავალ მეუღლეს (იხ. იგავ. 11:14)? ვხელმძღვანელობ თუ არა რწმენით თუ მხოლოდ გრძნობები მამოძრავებს (იხ. იგავ. 3:5, 6)? ამ შეკითხვებზე პასუხი აღნიშნავს ან მომავალ ბედნიერებას, ან სინანულით აღსავსე ცხოვრებას.
   დაფიქრდით ბედნიერი ქორწინების მაგალითებზე. კეთილდღეობის მომტანი რომელი პრინციპების გამოყენება შეიძლება სხვა სახის ურთიერთობებში პიროვნებებს შორის?

სამშაბათი                                                                                                                           16 აპრილი
მოემზადო, რათა გახდე მშობელი
   არც თუ ისე ბევრ მოვლენას შეუძლია ჩვენი ცხოვრების შეცვლა უფრო ძლიერ, ვიდრე ბავშვის დაბადებას. ოჯახში პატარას დაბადებასთან ერთად უნდა დავემშვიდობოთ ცხოვრების უწინდებურ სტილს.
“როგორც ისრები მეომრის ხელში, ისეა ახალგაზრდა თაობა. ნეტარია კაცი, რომელმაც გაივსო კაპარჭი მათით” (ფსალმ. 126:4, 5).
   ბავშვებს არ მოჰყვებათ ინსტრუქცია, რომელიც გაითვალისწინებდა ყველა მოულოდნელ სიტუაციას. ხშირად გამოცდილი მშობლებიც კი იბნევიან და არ იციან რა რეაქცია ჰქონდეთ თავიანთი შვილების ქცევებზე, სიტყვებსა თუ შეხედულებებზე.
   რამდენადაც მნიშვნელოვანია მზადება ქორწინებისთვის, იმდენადვე მნიშვნელოვანია, რომ ის, ვინც შვილის დაბადებას ელოდება, მზად იყოს ასეთი დიდი პასუხისმგებლობისთვის.
   თუმცა დაბადების შემდეგი ისტორიები საკმაოდ უნიკალურია, მაინც რა პრინციპების აღება შეუძლიათ აქედან მათ, ვინც ემზადება გახდეს მშობელი? იხ. 1მეფ. 1:27; მსაჯ. 13:7; ლუკ. 1:6, 13-17, 39-45, 46-55, 76-79.
   რა დიდი პასუხისმგებლობა და რა საოცარი შესაძლებლობები მიიღეს ამ მშობლებმა! სამ ოჯახში დაიბადნენ ვაჟები, რომლებიც მომავალში ისრაელის წინასწარმეტყველები და ლიდერები გახდნენ, ერთ-ერთი ბავშვი გახდა დაპირებული მესიის წინამორბედი, ხოლო მარიამისა და იოსების ოჯახში დაიბადა თავად ქრისტე.
   მაგრამ ჩვენი შვილები კიდევაც რომ არ გახდნენ ბიბლიური წინასწარმეტყველები, მშობლები მაინც უნდა ემზადებოდნენ რადიკალური ცვლილებებისთვის თავიანთ ცხოვრებაში.
“ჯერ კიდევ ბავშვის დაბადებამდე უნდა გაკეთდეს ის, რაც მას დაეხმარება ბოროტებასთან გამკლავებაში. თუკი ბავშვის დაბადებამდე დედა იკმაყოფილებდა ყველა თავის სურვილს, თუკი იგი იყო ეგოისტური, გაღიზიანებული, მომთხოვნი, მაშინ მისი ეს თვისებები აისახება ბავშვის ხასიათშიც. ასე იღებს ბევრი ბავშვი მემკვიდრეობით ბოროტებისაკენ თითქმის დაუძლეველ სწრაფვას” (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი, გვ. 256).
   იქნება ეს საკუთარი შვილების აღზრდა თუ სხვა ადამიანებზე ზრუნვა, როგორ შეგვიძლია აღვასრულოთ საუკეთესო სახით ჩვენი მოვალეობები?

 ოთხშაბათი                                                                                                                        17 აპრილი
მზადება სიბერისთვის
   “ჩვენს წელთა რიცხვი სამოცდაათი წელიწადია, ხოლო ჯანმაგრობის დროს - ოთხმოცი წელიწადი; და ამათგან უმეტესი ჯაფისა და არარაობისა, რადგან სწრაფად მიჰქრიან და ჩვენც იქით მივფრინავთ” (ფსალმ. 89:10). მოსეს ეს სიტყვები გვახსენებს დროის სწრაფ სვლას. წლები მიდის, ჩვენს სხეულზე ვხედავთ და ვგრძნობთ ცვლილებებს. თმები გვცვივა ან გვიჭაღარავდება, უფრო სწრაფად ვიღლებით, ხოლო ტკივილი და ავადმყოფობა ჩვენს ყოველდღიურ თანამგზავრებად იქცევა. თუკი ვართ დაოჯახებულები და გვყავს შვილები, ახლა მათ უკვე შეუძლიათ საკუთარი შვილების გაჩენა და შეგვიძლია დავტკბეთ შვილიშვილებთან ურთიერთობით. ცხოვრების წინა სეზონები გვეხმარება მოვემზადოთ უკანასკნელისთვის.
   წაიკითხეთ 70-ე ფსალმუნი. რას გვასწავლის ის?
   70-ე ფსალმუნი არის ასაკოვანი ადამიანის ფსალმუნი, რომელიც აგვარებს ცხოვრებისეულ საკითხებს, მაგრამ ბედნიერია, რადგან განუწყვეტლივ ენდობა ღმერთს. სიბერე არ არის საშიში, თუკი ღმერთს ჯერ კიდევ ახალგაზრდობაში მიენდეთ. ამ ფსალმუნის ავტორი გვასწავლის სამ მნიშვნელოვან რამეს, რომელიც თავად შეისწავლა თავისი ცხოვრების უკანასკნელ სეზონთან მიახლოების დროს.
1.	ღვთის სიღრმისეულად, პირადად გაცნობის განვითარება. ყრმობიდანვე (ფსალმ. 70:17) ღმერთი იყო მისი თავშესაფარი (ფსალმ. 70:1, 7) და მხსნელი (ფსალმ. 70:2). ღმერთია მისი ბურჯი და სიმაგრე (ფსალმ. 70:3), მისი იმედი და სასო (ფსალმ. 70:5). მეფსალმუნე საუბრობს ღვთის საოცრებების შესახებ (ფსალმ. 70:16, 17), მის ძალასა და დიდებულებაზე (ფსალმ. 70:18) და ყველა იმ დიდებულ საქმეზე, რომელიც მოიმოქმედა (ფსალმ. 70:19). ბოლოს და ბოლოს, იგი შესძახებს: “ღმერთო, ვინ არის შენი ბადალი?” (ფსალმ. 70:19). ღმერთთან ყოველდღიურად გასაუბრება, როცა ვსწავლობთ ღვთის სიტყვას და ვფიქრობთ იმაზე, რაც მან გააკეთა ჩვენთვის, ეს ყველაფერი აღრმავებს ჩვენს სულიერ გამოცდილებას.
2.	განავითარეთ კარგი ჩვევები. კარგი კვება, ფიზიკური ვარჯიში, წყალი, მზის სინათლე და დასვენება დაგეხმარებათ უფრო ხანგრძლივად დატკბეთ ცხოვრებით. განსაკუთრებული ყურადღება მიაქციეთ იმას, რასაც მეფსალმუნე ამბობს ნდობის (ფსალმ. 70:3), განდიდებისა (ფსალმ. 70:6) და იმედის (ფსალმ. 70:14) ჩვევაზე.
3.	განავითარეთ სიყვარული ღვთის საქმის მიმართ. ამ ფსალმუნში ადამიანი არ მოელოდა, რომ სიბერეში უსაქმოდ იქნებოდა. მას მაშინაც კი სურდა ღვთის განდიდება (ფსალმ. 70:8) და სხვებისთვის მის შესახებ თხრობა (ფსალმ. 70:15-18).
   რა შეუძლიათ თქვან უფროსი თაობის წარმომადგენლებმა თავიანთი ასაკის უპირატესობების შესახებ? რა იცით ახლა, რაც არ იცოდით ახალგაზრდობაში და რა შეგიძლიათ გაუზიაროთ ახალგაზრდებს?

ხუთშაბათი                                                                                                                          18 აპრილი
მომზადება წასასვლელად
   თუკი სიცოცხლეში ვერ მოვესწრებით მეორედ მოსვლას, მაშინ ყველას გველის ყველაზე დიდი ცვლილება შესაძლებელთა შორის: სიცოცხლიდან სიკვდილში გადასვლა. ქორწინებასთან და დაბადებასთან ერთად კიდევ რომელი ცვლილება ახდენს დიდ ზეგავლენას ოჯახზე, ვიდრე უახლოესი ნათესავის სიკვდილია?
   წაიკითხეთ 1კორ. 15:24-26. რას გვამცნობს ეს ტექსტები სიკვდილის შესახებ?
   ხშირად სიკვდილი მოდის მოულოდნელად და ტრაგიკულად. ყოველდღე ტოვებენ ქვეყანას მამაკაცები, ქალები და ბავშვებიც კი. ათასობით ადამიანი გლოვობს უახლოესი პიროვნების დაკარგვას.
   ერთადერთი, რისი გაკეთებაც შეგვიძლია, არის იმის დაჯერება, რომ რწმენით ვართ გაერთიანებულები უფალში და მისი სიმართლის მფარველობის ქვეშ ვიმყოფებით (იხ. რომ. 3:22). არ არსებობს სხვა საშუალება მოემზადო სიკვდილისთვის, რადგან ხომ არ იცით, თუ როდის მოვა იგი თქვენთან ან მათთან, ვინც გიყვართ.
   სხვა მხრივ, რას გააკეთებდით, თუ გეცოდინებოდათ, რომ სიცოცხლის რამდენიმე თვეღა დაგრჩენიათ? ზუსტად ვერასდროს გავიგებთ, თუ როდის მოვა სიკვდილი, მაგრამ, ეჭვგარეშეა, შეგვიძლია ვიცოდეთ ჩვენი ცხოვრების აღსასრულის მოახლოება. ამიტომ ძალიან მნიშვნელოვანია მოვემზადოთ ჩვენც და მოვამზადოთ ჩვენი ოჯახიც იმისთვის, რაც გარდაუვალია.
   წაიკითხეთ 3მეფ. 2:1-4 ბოლო სიტყვები, რომლებიც დავითმა უთხრა თავის ძეს - სოლომონს. რა შეგვიძლია ვისწავლოთ ამ სიტყვებიდან, რომლებიც ეხება როგორც ჩვენს, ასევე ჩვენი ახლობლების სიკვდილს?
   ვიღაცას შეუძლია შემეწინააღმდეგოს: “აი, ეს მესმის! დავითი, რომელმაც მოკლა ურია მას შემდეგ, რაც უკანონოდ დაეუფლა მის ცოლს (იხ. 2 მეფ. 11), თავის ძეს ურჩევს, იაროს უფლის გზებით”. სხვა მხრივ, შესაძლებელია, ზუსტად ამ ცოდვისა და მისი საშინელი შედეგების შემდეგ იყო დავითის სიტყვები ასეთი ფასეული. ეჭვგარეშეა, იგი ცდილობდა დაეცვა თავისი ძე უგუნურებისაგან, რამაც თავად მას ამდენი ტკივილი მიაყენა. დავითმა საკუთარი გამოცდილებიდან გამომდინარე იცოდა ცოდვის ნამდვილი ფასი და იმედი ჰქონდა, რომ დაიცავდა თავის ძეს იმ ტკივილებისაგან, რაც თავად გამოსცადა.

პარასკევი                                                                                                                             19 აპრილი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   თუკი წავიკითხავთ ძველი ისრაელის ისტორიას უდაბნოში, დავინახავთ, რომ დიდი ცვლილებების პირისპირ აღმოჩენილი ადამიანები კვლავ და კვლავ ეცემოდნენ, მიუხედავად ღვთის სიყვარულისა და ძალის საოცარი გამოვლინებისა. როცა ისრაელი, ბოლოს და ბოლოს, მზად იყო შესულიყო აღთქმულ მიწაზე, და ამგვარად გადაეტანა კიდევ ერთი ცვლილება, მოსემ შემდეგი რამ უთხრა ხალხს: «თქვენმა თვალებმა იხილეს, რაც უყო უფალმა ბაყალ-ფეღორს: რადგან ყველა კაცი, რომელიც მიჰყვა ბაყალ-ფეღორს, მოსრა უფალმა, შენმა ღმერთმა, შენგან. ხოლო თქვენ, რომელნიც მიელტვით უფალს, თქვენს ღმერთს, ცოცხლები ხართ ყველანი დღემდე. შეხედეთ, გასწავლეთ თქვენ წესები და სამართალნი, როგორც მიბრძანა მე უფალმა, ჩემმა ღმერთმა, აღსასრულებლად იმ ქვეყანაში, სადაც თქვენ მიდიხართ დასამკვიდრებლად. დაიცავით და აღასრულეთ, რადგან ესაა თქვენი სიბრძნე და თქვენი გონიერება, სხვადასხვა ხალხების თვალწინ, რომელნიც ყურს მოკრავენ ამ წესებს და იტყვიან: “მხოლოდ ეს ხალხია ბრძენი და გონიერი, დიდი ერია ეს.” რადგან რომელი დიდი ერია, რომელთანაც ისე ახლოს იყვნენ (მისი) ღმერთები, როგორც ახლოსაა ჩვენთან ჩვენი უფალი, ჩვენი ღმერთია ჩვენთან როცა კი ვუხმობთ მას? და რომელი დიდი ერია, რომელსაც ჰქონდეს ისეთი სამართლიანი წესები და სამართალნი, როგორც მთელი ეს რჯულია, რომელსაც მე გაძლევთ თქვენ დღეს? მხოლოდ გაფრთხილდი და გულისყურით დაიცავი თავი, ნუ დაივიწყებ იმ საქმეებს, რომელნიც შენმა თვალებმა იხილეს; და გულიდან ნუ ამოგივარდება სიცოცხლის განმავლობაში. და აცოდინე შენს ძეთ და შენს ძეთა ძეებს»(რჯლ. 4:3-9). რამდენად მნიშვნელოვანია არ დავივიწყოთ ის, რაც ჩვენთვის გააკეთა უფალმა. და ამის გასაკეთებლად საუკეთესო საშუალებაა - ამის შესახებ დავუმოწმოთ სხვა ადამიანებს და მათ, ვინც მას კვალდაკვალ მიჰყვება. ასევე ყურადღება მიაქციეთ იმას, თუ ამ ყველაფერში რაოდენ მნიშვნელოვანი ადგილი უკავია ოჯახს, რადგან ისრაელიანები სწორედ ოჯახში ასწავლიდნენ თავიანთ შვილებს და გადასცემდნენ საკუთარ გამოცდილებას. ფეღორის მთაზე ჩადენილ ცოდვასაც გამანადგურებელი შედეგი ჰქონდა ოჯახური ცხოვრებისთვის. “დანაშაულს, რამაც გამოიწვია ღვთის სასჯელი ისრაელზე, წარმოადგენდა უზნეობა. დედაკაცთა მზაობა, გამოეჭირათ სხვები, არ დასრულებულა ბაყალ-ფეღორთან” (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი, გვ. 326).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	მოყევით ჯგუფში, როგორ ემზადებოდით თქვენი ცხოვრების უდიდესი ცვლილებებისთვის: ქორწინებისთვის, ბავშვების დაბადებისთვის, საპენსიო ასაკისთვის. როგორ იმოქმედა ამ ცვლილებებმა თქვენს ოჯახზე?  რა რჩევის მიცემა შეგიძლიათ სხვა ადამიანებისთვის, რომლებიც იმავე ეტაპებს გადიან?
2.	დაფიქრდით დავითის სიტყვებზე, რომელიც უთხრა სოლომონს და გაითვალისწინეთ მისი ცოდვა ბათ-შებაყთან, უბედურება, რომელმაც ჩრდილი მიაყენა დავითის შემდგომ მმართველობას და დიდად დააზიანა მისი ოჯახი. ვხედავთ თუ არა ამ ისტორიაში უფლის მადლის გამოხატვას? რაში მდგომარეობს იგი?

გაკვეთილი 4                                                                                                             20 - 26 აპრილი
თუ მარტოსულად გრძნობთ თავს
 გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: ეკლ. 4:9-12; ფილიპ. 4:11-13; 1კორ. 7:25-34; მათ. 19:8; დაბ. 37:34; ეს. 54:5.
   სამახსოვრო მუხლი:
    “და თქვა უფალმა ღმერთმა: “არაა კარგი ადამის მარტოობა! შევუქმნათ მას შესაფერისი შემწე” (დაბ. 2:18). 
   რამდენიმე წლის წინ ახალ ამბებში გაჟღერდა ერთი საოცარი, მაგრამ სამწუხარო ისტორია. ახალგაზრდა ქალი მკვდარი იპოვეს საკუთარ ბინაში. სიკვდილი თავისთავად ტრაგიკული მოვლენაა, მაგრამ ამ ისტორიაში ყველაზე დიდ საშინელებას წარმოადგენდა ის, რომ ქალი აღმოაჩინეს მისი სიკვდილიდან ათი წლის შემდეგ. ათი წლის შემდეგ! ბევრი ადამიანი ამან გააოგნა: ასეთ დიდ ქალაქში, სადაც ამდენი ადამიანი და ურთიერთობის საშუალებაა, ქალი, რომელიც არ იყო უსახლკარო, ამდენ ხანს იწვა მკვდარი და არავინ იცოდა ამის შესახებ?
   მიუხედავად იმისა, რომ ეს ისტორია განსაკუთრებულია, იგი კარგად ასახავს რეალობას მარტოობისა, რითაც დღეს უამრავი ადამიანი იტანჯება. 2016 წელს ჟურნალმა “ნიუ-ორკ ტაიმს” გამოაქვეყნა სტატია სახელწოდებით “გამოვლენილია მარტოობის ეპიდემია”. ეს პრობლემა მართლაც რომ რეალურია. 
   თავიდანვე ჩაფიქრებული იყო, რომ ადამიანები არ იქნებოდნენ მარტო. ედემის დროიდანვე ჩვენთვის დაწესებულია სხვა ადამიანებთან ერთად ცხოვრება. მაგრამ ცოდვის გაჩენასთან ერთად ბევრი რამ შეიცვალა. ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ ჩვენი ცხოვრების სხვადასხვა პერიოდში ურთიერთობის უკმარისობას, რასაც, სავარაუდოდ, ყოველი ჩვენგანი შეხვედრია. 

კვირადღე                                                                                                                         21 აპრილი
მეგობრული ურთიერთობები
   წაიკითხეთ ეკლ. 4:9-12. რა არის ძირითადი აზრი? რომელ ცხოვრებისეულ პრინციპზეა აქ საუბარი?
   არც თუ ისე ბევრ ჩვენგანს შეუძლია მარტო ცხოვრება. კიდევაც რომ გვიყვარდეს განმარტოება, ადრე თუ გვიან შეგვაწუხებს ურთიერთობის მწვავე მოთხოვნილება. ჩვენ შექმნილები ვართ ურთიერთობისა და მეგობრობისთვის. რა ბედნიერები არიან ისინი, ვისაც ჰყავთ ახლო ნათესავები, რომლებიც მზად არიან რთულ პერიოდში მხარში ამოუდგნენ და თანაუგრძნონ მათ!
   სამწუხაროდ, ეკლესიაში, სამსახურში, საზოგადოებაში გვყავს ადამიანები, რომლებიც ვერავის მიმართავენ დასახმარებლად და ვერავის გაესაუბრებიან დღის ბოლოს. მარტოობის შეგრძნება შეიძლება გვეწვიოს ნებისმიერ დროს. “კვირადღე არის ჩემთვის ურთულესი დღე! - აღიარებს უცოლო მამაკაცი. მთელი კვირის განმავლობაში ჩემს ირგვლივ იმყოფებიან კოლეგები, შაბათს - და-ძმები ეკლესიიდან, კვირას კი სრულიად მარტო ვარ!”
   რა პრინციპები შეგვიძლია დავინახოთ შემდეგ ნაწყვეტებში, განსაკუთრებით თუკი გავდივართ მარტოობის პერიოდს? იხ. იოან. 16:32, 33; ფილიპ. 4:11-13.
   როგორც ქრისტიანებმა, არა მხოლოდ ის ვიცით, რომ არსებობს ღმერთი, არამედ ისიც, რომ მასთან შეგვიძლია გვქონდეს ურთიერთობა. და ნამდვილად შეგვიძლია მასში ვპოვოთ სიმშვიდე, რაკი ვიცით, რომ ღმერთი მუდამ ჩვენს გვერდით იმყოფება. მაგრამ ედემში ადამთან სიახლოვეს ხელი არ შეუშლია ღმერთისთვის, რომ ეთქვა: “არაა კარგი ადამის მარტოობა” (დაბ. 2:18). ამგვარად, ღმერთმა იცოდა, რომ ადამი, რომელიც ცხოვრობს ცოდვისგან წაუბილწავ სამყაროში და ღმერთთან აქვს ურთიერთობა, მაინც საჭიროებს ადამიანთან ურთიერთობას. რამდენად უფრო მეტად ესაჭიროებათ ყველა დანარჩენ ადამიანებს ურთიერთობა!
   შეცდომა იქნებოდა, გვეფიქრა, რომ ადამიანი ვერ იქნება მარტოსული მრავალთა გარემოცვაში. ზოგიერთი ყველაზე მარტოხელა ადამიანი ცხოვრობს დიდ ქალაქებში, სადაც ხშირი ურთიერთობა აქვს სხვებთან. თუკი ადამიანი იმყოფება სხვათა გარემოცვაში, ეს სულაც არ ნიშნავს იმას, რომ მას არ შეუძლია იგრძნოს მარტოობა, გაუცხოება და არ ესაჭიროებოდეს ურთიერთობა.
   ადვილად ვერ შეამჩნევ ადამიანს, რომ თავს გრძნობს მარტოსულად, გარიყულად თუ უბრალოდ მოსაუბრე ესაჭიროება. როგორ შეგიძლიათ ქმედითი მონაწილეობა გამოიჩინოთ ასეთ ადამიანთა ცხოვრებაში?

ორშაბათი                                                                                                                           22 აპრილი
დასაოჯახებელი ადამიანის ცხოვრება
   ახალგაზრდა ქალი ამბობს დაუოჯახებლობის უპირატესობაზე: “ორჯერ მომეცა მისიონერად მსახურების საშუალება და მეც უყოყმანოდ დავთანხმდი”. დაოჯახებულ ადამიანს, სავარაუდოდ, მეტი დრო დასჭირდებოდა დასაფიქრებლად, რომ მიეღო თუ არა ეს გადაწყვეტილება, რადგან ეს ეხება არა მარტო მას, არამედ მის მეუღლესა და შვილებსაც.
   პავლეს სიტყვების თანახმად, რა არის ადამიანის ოჯახის გარეშე დარჩენის საფუძვლიანი მიზეზები? იხ. 1კორ. 7:25-34.
   ადამიანთა უმრავლესობა ფიქრობს, რომ ოჯახის შექმნა არის ის, რასაც მისგან ელის ღმერთი. განა მან არ თქვა: “არაა კარგი ადამის მარტოობა?” და მაინც, ბიბლიაში არის ბევრი პერსონაჟი, რომელიც არ ყოფილა დაოჯახებული, მათ შორის, ჩვენთვის ყველაფერში უდიდესი მაგალითი - იესო ქრისტე.
   იერემიას ებრძანა არ დაოჯახებულიყო (იხ. იერ. 16:1-3) ისტორიული გარემოების გამო. ჩვენ არ ვიცით, ეს შეზღუდვა მას როდისმე მოეხსნა თუ არა, მაგრამ ნათელია, რომ იერემია იყო უდიდესი წინასწარმეტყველი, თუმცა დაოჯახებული არ ყოფილა.
   გარდა ამისა, ეზეკიელის ოჯახურ მდგომარეობას, როგორც ჩანს, არ ჰქონდა დიდი მნიშვნელობა. როცა წინასწარმეტყველის ცოლი მოულოდნელად დაიღუპა, მას უფლება არ მიეცა ეგლოვა იგი, რადგან უნდა გაეგრძელებინა უფლის მიერ დაკისრებული მსახურება (იხ. ეზეკ. 24:15-18). ოსია წინასწარმეტყველმა გადაიტანა განქორწინება, მაგრამ შეძლო გაეგრძელებინა მსახურება. ეს ისტორია შეიძლება უცნაურად მოგეჩვენოთ _ მას ღმერთმა უბრძანა ცოლად მოეყვანა მრუში ქალი, რომელიც, როგორც უფალმა იცოდა, მას სხვა მამაკაცების გამო მიატოვებდა (იხ. ოს. 1-3). როცა უკან ვიხედებით, ვხვდებით, რომ ამით უფალს უნდოდა ეჩვენებინა, რომ მისი სიყვარული ისრაელისა და ჩვენს მიმართ ხშირად განუყოფელია, მაგრამ თავად ოსიასთვის ეს გამოცდილება მეტად მტკივნეული იყო. 
   ყველა ამ მაგალითში ოჯახური მდგომარეობა არ წარმოადგენდა დაბრკოლებას. ღმერთს სჭირდებოდა სიმართლე, მორჩილება და ღვთის ნების გადაცემის უნარი. უნდა დავრწმუნდეთ, რომ ჩვენი ცხოვრება არ განისაზღვრება მხოლოდ ოჯახური მდგომარეობით. დღეს მრავალს შეუძლია თქვას, რომ თუ არ შევქმენი ოჯახი, ვერ ჩამოვყალიბდი პიროვნებად. პავლე ასე უპასუხებდა: “ნუ მიესადაგებით ამ წუთისოფელს”. ნაცვლად ამისა, “შესწირეთ თქვენი სხეული ცოცხალ, წმიდა, ღვთის სასურველ მსხვერპლად” (რომ. 12:1,2).
   რა პრაქტიკული საშუალებებით შეგიძლიათ ემსახუროთ მათ, ვინც არ დაოჯახებულა, იქნებიან ისინი ეკლესიის წევრები თუ წუთისოფლის ადამიანები?

სამშაბათი                                                                                                                            23 აპრილი
ოჯახური ურთიერთობების დანგრევა
   გარდა ფიზიკური ტანჯვისა და სიკვდილისა, ცოდვამ მოიტანა ოჯახისთვის გამანადგურებელი შედეგები. ფრაზამ “არაჯანსაღი ოჯახური გარემო” პრაქტიკულად დაკარგა თავისი აზრი. გარკვეულწილად, განა ყველა ოჯახი არ არის “არაჯანსაღი”?
   სიკვდილის გამოკლებით, ერთ-ერთი ურთულესი მოვლენა, რომელსაც შეიძლება გადაეყაროს ოჯახი, არის განქორწინება. ადამიანები, რომლებმაც გადაიტანეს ეს საშინელი მოვლენა, განიცდიან უამრავ ემოციას. შესაძლებელია, ერთ-ერთი უწინარესი არის გლოვა, რომელიც, ადამიანის ხასიათიდან გამომდინარე, განსხვავებული ინტენსივობით შეიძლება გრძელდებოდეს რამდენიმე თვე ან რამდენიმე წელიწადი. ზოგიერთს შეიძლება ეშინოდეს გაურკვევლობის ან მატერიალური გაჭირვების გამო. ზოგიერთი ადამიანი შეიძლება განიცდიდეს დეპრესიას, რისხვას ან მარტოობას.
   განქორწინებასთან დაკავშირებული რა საერთო პრინციპების დანახვა შეგვიძლია შემდეგ ტექსტებში? იხ. მალ. 2:16; მათ. 5:31, 32; 19:8; 1კორ. 7:11-13.
   “ეკლესია, როგორც ქრისტეს გამომსყიდველი სხეული, მოვალეა ემსახუროს თავის წევრებს მათ ყველა საჭიროებაში, რითაც ხელს შეუწყობს თითოეულს, მოწიფულ ქრისტიანად ჩამოყალიბდეს. ეს განსაკუთრებით სამართლიანია იმ შემთხვევებში, როცა ეკლესიის წევრები დგანან გადაწყვეტილების მიღების წინაშე, რომელიც განსაზღვრავს მათ მომავალს, ისეთის, როგორიცაა: ქორწინება, ან თუკი ელით ისეთი რთული განცდები, როგორიცაა განქორწინება. თუკი ქორწინება საფრთხის ქვეშაა, მაშინ მეუღლეებმა, მათმა ახლობლებმა და ეკლესიის მსახურებმა უნდა გამოიყენონ მთელი ძალისხმევა, რათა, ღვთის მიერ დადგენილი პრინციპების თანახმად, მიაღწიონ შეთახმებას და აღადგინონ დანგრეული ნათესაური კავშირი (იხ. ოს. 3:1-3; 1კორ. 7:10, 11;13:4-7; გალ. 6:1).
ადგილობრივი ეკლესია და ეკლესიის სხვა ორგანიზაციები განკარგავენ სახსრებს, რომლებიც საშუალებას აძლევთ დაეხმარონ თავიანთ წევრებს შექმნან მტკიცე ქრისტიანული ოჯახი. ამ სახსრებში შედის: (1) ინფორმაციული სახის პროგრამები იმ პირებისთვის, რომლებიც აპირებენ დაოჯახებას; (2) დაოჯახებული წყვილებისთვის დარიგება ოჯახური ცხოვრების საკითხებში; (3) პროგრამები დანგრეული ან განქორწინებული ოჯახების დასახმარებლად” (მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ეკლესიის ხელმძღვანელობა. ზაოკსკი: ისტოჩნიკ ჟიზნი, 2016, გვ. 208, 209).
   რა საშუალებები არსებობს განქორწინების წინაშე მდგარი ადამიანის პრაქტიკული და მიუკერძოებელი დახმარებისთვის?

ოთხშაბათი                                                                                                                         24 აპრილი
სიკვდილი და მარტოობა
   ადამიანებიც და ცხოველებიც არიან მოკვდავები, მაგრამ ცხოველებისაგან განსხვავებით ადამიანებმა იციან, რომ დაიღუპებიან. გარდაუვალი სიკვდილის გაცნობიერება ძლიერ ზეგავლენას ახდენს ჩვენს ცხოვრებაზე.
   ჩვენ ვიცით, რომ ყველა ურთიერთობა, მათ შორის ცოლ-ქმრულიც, ადრე თუ გვიან, მთავრდება ჩვენი უდიდესი მტრის - სიკვდილის მოსვლასთან ერთად. მიუხედავად სიყვარულისა, ერთიანობისა, ნდობისა და ერთად გატარებული დროისა, ვიცით, რომ ადრე თუ გვიან, მოვა სიკვდილი და ჩვენი ურთიერთობები დასრულდება. ასეთია ჩვენი ხვედრი ცოდვის გაჩენის მომენტიდან იესოს დაბრუნებამდე.
   ბიბლია არ გვამცნობს, ვინ დაიღუპა პირველი, ადამი თუ ევა, მაგრამ ცოცხლად დარჩენილი მეუღლისთვის განსაკუთრებით მძიმე იყო დანაკარგი, მითუმეტეს, რომ სიკვდილი იყო არაბუნებრივი მოვლენა. როგორც წინა გაკვეთილში აღვნიშნეთ, თუკი ერთმა ჩამოვარდნილმა ფოთოლმა აატირა ადამიანი, მძიმედ წარმოსადგენია ის ემოციები, რომლებიც მეუღლის სიკვდილმა გამოიწვია.
პრობლემა იმაში მდგომარეობს, რომ იმდენად მივეჩვიეთ სიკვდილს, რომ ბუნებრივად აღვიქვამთ მას. მაგრამ სიკვდილი მუდამ წარმოადგენდა ადამიანისთვის არაბუნებრივ მოვლენას. მთელი ძალით ვცდილობთ ვიპოვოთ მასში რაიმე აზრი მაინც, მაგრამ ამაოდ.
   რას გვეუბნებიან შემდეგი ტექსტები სიკვდილის შესახებ და იმაზე, თუ როგორ ებრძვიან მას ადამიანები? იხ. ეს. 57:1; გამოცხ. 21:4; 1თეს. 4:17, 18; მათ. 5:4; 2 მეფ. 18:33; დაბ. 37:34.
   ეჭვგარეშეა, რეალურად აღვიქვამთ არა მხოლოდ საკუთარ სიკვდილს, არამედ სხვა ადამიანების, ახლობლებისა და, შესაძლებელია, ჩვენი ცხოვრების თანამგზავრის სიკვდილსაც კი. ამიტომ, ადრე თუ გვიან, მრავალ ჩვენგანს ეწვევა მარტოობის სეზონის განცდა, რაც გამოწვეული იქნება ახლობელი ადამიანის სიკვდილით. ეს მძიმე და მტკივნეულია, მაგრამ ასეთ დროს შეგვიძლია დავეყრდნოთ ღვთის დაპირებებს. ბოლოს და ბოლოს, მეტი რა დაგვრჩენია ცოდვის, ტანჯვისა და სიკვდილის ამ წუთისოფელში?
   როგორ შეუძლია თქვენს ეკლესიას დაეხმაროს ადამიანებს, რომლებიც იტანჯებიან ახლობლების დაკარგვით?

ხუთშაბათი                                                                                                                           25 აპრილი
სულიერი სიმარტოვე
ახალგაზრდა ქალი, სახელად ნატალია, გათხოვილი იყო უკვე შვიდი წელი, როცა მეგობრის მიწვევით დაესწრო მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ადგილობრივი ეკლესიის რამდენიმე ევანგელისტურ შეხვედრას. მოსმენილი გულს შეეხო და მან თავი მიუძღვნა ქრისტეს, გამოსცადა ზეციდან შობა და მიუხედავად ძლიერი წინააღმდეგობისა ქმრის, მშობლების, ნათესავებისა და მეზობლების მხრიდანაც კი, ქალი შეუერთდა მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ეკლესიას. მან მრწამსთან შესაბამისად თავისი ცხოვრების სტილიც შეცვალა, რამდენადაც კი იყო ეს შესაძლებელი.
   როგორც შეგვიძლია ვივარაუდოთ, მის წინააღმდეგ დაიწყეს პროტესტი; განსაკუთრებულად აქტიურობდა ქმარი, რომელმაც სრულიად სამართლიანად განუცხადა: “მე თანხმობა არ გამომითქვამს ამასთან დაკავშირებით, როცა ვიქორწინეთ. ახლა სრულიად სხვა ადამიანი ხარ, მე კი მინდა, რომ იყო ისეთი, როგორიც ადრე იყავი”.
   უკვე მრავალი წელი ნატალია მთელი ძალისხმევით ცდილობს იცხოვროს რწმენით. თუმცა გათხოვილია, მაგრამ განიცდის იმას, რასაც ჰქვია “სულიერი მარტოობა”.
   რა იმედისმომცემი სიტყვებია ჩაწერილი შემდეგ ტექსტებში მათთვის, ვინც თავს გრძნობს სულიერად მარტოდ? იხ. ეს. 54:5; ოს. 2:19, 20; ფსალმ. 71:12.
   ჩვენს ეკლესიაში მსოფლიო მასშტაბით ყველგან არიან ასეთი ნატალიები. დაქორწინებული მამაკაცები ან გათხოვილი ქალბატონები ეკლესიაში დადიან მარტონი ან შვილებთან ერთად. შესაძლებელია, მათ ოჯახი შექმნეს სხვა კონფესიის მორწმუნესთან ერთად. ან შესაძლებელია, როცა ისინი შეურთდნენ ეკლესიას, მათმა მეუღლემ არ გააკეთა ეს არჩევანი. ან ოჯახის შექმნის დროს ორივე იყო ეკლესიის წევრი, მაგრამ გარკვეული მიზეზის გამო ერთ-ერთი მეუღლე განუდგა ეკლესიას და მეორე მხარის მიმართ მტრულადაც კი განეწყო. ეს მამაკაცები და ქალები მსახურებასა და საეკლესიო სადილებს ესწრებიან მარტონი ან ასევე მარტონი ასრულებენ მისიონერულ თუ ეკლესიის საზოგადოებრივ საქმიანობას. ისინი მოწყენილები არიან, როცა მეუღლე არ აძლევს უფლებას, რომ ეკლესიას შესწიროს ის თანხა, რომელიც მას სურს. თუმცა ჰყავთ ოჯახი, მაგრამ სულიერად მარტონი არიან.
   შესაძლებელია, რომელიღაც მომენტში ყოველი ჩვენგანი შეხვედრია ასეთ ადამიანებს ეკლესიაში და მათ ძალიან სჭირდებათ ჩვენი სიყვარული და მხარდაჭერა.
   რა პრაქტიკული ნაბიჯების გადადგმა შეგვიძლია ჩვენ, როგორც ქრისტეში ერთ ოჯახს, რათა დავეხმაროთ სულიერად მარტოხელა ადამიანებს?

პარასკევი                                                                                                                                       26 აპრილი
შემდგომი გამოკლევისათვის
“ხანოქი თავის ცხოვრებას აქტიურ შრომაში ატარებდა და ღმერთთან მუდმივ ურთიერთობაში იმყოფებოდა. რაც უფრო რთულად მიდიოდა საქმე, მით უფრო გულწრფელი იყო მისი ლოცვები. მან ჩვევად გამოიმუშავა ხანდახან გარიდებოდა ყველანაირ საზოგადოებას. გარკვეული პერიოდი ხანოქი იმყოფებოდა ადამიანებს შორის, მათი კეთილდღეობისთვის შრომობდა დარიგებითა და საკუთარი მაგალითით, შემდეგ კი, როცა იგრძნობდა იმ ღვთაებრივი ცოდნის წყურვილს, რასაც მხოლოდ ღმერთი უზიარებდა, იგი გაერიდებოდა ყველას, რომ მარტო ყოფილიყო.
   ღმერთთან ამგვარი ურთიერთობის შემდეგ ხანოქი სულ უფრო მეტად და მეტად ირეკლავდა მის ხატებას. ხანოქის სახე ასხივებდა წმიდა სინათლეს, რომელიც გვაგონებს იესოს სახის ბრწყინვალებას. როცა იგი ღმერთთან ურთიერთობის შემდეგ ბრუნდებოდა, უწმიდურებიც კი მოწიწებით ამჩნევდნენ, რომ მისი სახის გამომეტყველება თითქოს ზეცის ნიშანს ატარებდა” (ე. უაითი. სახარების მსახურები, გვ. 52).
   თუმცა ხანოქის ისტორია გვაიმედებს და შეუძლია გაამხნევოს ისინი, ვინც უპირატესობას ანიჭებს მარტოდ ყოფნას, მაგრამ მრავალი ადამიანი იძულებულია, მარტო იყოს. მათ არ სურთ მარტოდ ყოფნა. ეჭვგარეშეა, ყოველთვის შეგვიძლია დავტკბეთ უფალთან ურთიერთობით, მაგრამ ხანდახან გვწყურია ადამიანური სითბო და ურთიერთობა. ამიტომ მნიშვნელოვანია, რომ ჩვენ, როგორც ეკლესია, მზად ვიყოთ მხარში დავუდგეთ მათ, ვინც ყოველ შაბათს ზის ჩვენს გვერდით და განიცდის მარტოობის სეზონს. თუკი თავად განიცდით რაიმე მსგავსს, იპოვეთ ეკლესიაში ადამიანი, რომელიც მზად იქნება მოისმინოს თქვენი აზრები  და თანაგიგრძნოთ. უბრალოდ, როცა უყურებ ადამიანს, ყოველთვის ვერ მიხვდები, თუ რას განიცდის იგი. ადამიანთა უმრავლესობა მოხერხებულად მალავს თავის გრძნობებს.
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	როგორ შეუძლია თქვენს ეკლესიას იყოს უფრო მეტად მგრძნობიარე თავის გარემოში არსებული მარტოხელა ადამიანების საჭიროებების მიმართ?
2.	“გაჭირვების გამო არ ვამბობ ამას, ვინაიდან ვისწავლე იმით დაკმაყოფილება, რაცა მაქვს” (ფილიპ. 4:11). პავლეს სიტყვებზე დაფიქრდით ფართო კონტექსტში.  როგორ შეგვიძლია მივიღოთ ისინი ჩვენს მიმართ? ამავე დროს, რატომ უნდა ვიყოთ ძალიან ფრთხილად ამ მუხლის ციტირებისას, თუკი ეს ადამიანი მართლაც განიცდის უბედურებას?
3.	გაუზიარეთ ჯგუფს თქვენი გამოცდილება, თუ როგორ გადაიტანეთ მარტოობის პერიოდი. რა დაგეხმარათ? რამ გატკინათ გული? როგორ დაეხმარება თქვენი გამოცდილება სხვებს?

გაკვეთილი 5                                                                                                       27 აპრილი - 3 მაისი
ბრძნული სიტყვები ოჯახებისთვის
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: იგავ. 5:3-14; მათ. 19:5; 1კორ. 7:3, 4; იგავ. 13:22; 14:26; 17:22; 23:13; 31:10-31. 
სამახსოვრო მუხლი: 
   “დაენდე უფალს მთელი შენი გულით და შენს გონებას ნუ დაეყრდნობი. ყველა შენს გზაზე შეიცანი იგი და ის გაასწორებს შენს ბილიკებს” (იგავ. 3:5,6).
   ცხოვრების რომელ ეტაპზეც არ უნდა ვიმყოფებოდეთ ახლა, ყოველი ჩვენგანი თავის დროზე დაიბადა დედისა და მამისგან, როგორც არ უნდა ჩამოყალიბებულიყო ჩვენი ურთიერთობა მათთან ჩვენი დაბადების შემდეგ. ზოგიერთ ადამიანს არ ჰყავს თავისი საკუთარი ოჯახი, გარდა იმისა, რომელშიც გაიზარდა და ტკბება თავისი ძმების, დებისა და სხვა ნათესავების საზოგადოებით.
   როგორიც არ უნდა იყოს ჩვენი მდგომარეობა, ცხოვრების რომელ ეტაპზეც არ უნდა ვიმყოფებოდეთ, იგავების წიგნი შეიცავს მრავალ დარიგებას, ტექსტებს, თემებსა და და ბრძნულ გამონათქვამებს ჩვენთვის. მასში ოჯახურ ურთიერთობებზეც არის ლაპარაკი. იგავების წიგნი, არსებითად, წარმოადგენს ოჯახურ საბუთს, რომელშიც მშობელი თავის შვილს ღვთისმოშიში ცხოვრების საიდუმლოს უზიარებს. მსგავსად მშობლის წერილისა შვილისთვის, რომელიც წავიდა სასწავლებლად, დაიწყო ცალკე ცხოვრება ან სხვა ქალაქში მოეწყო სამუშაოდ, იგავების წიგნიც შეიცავს მამობრივ დარიგებას ძისთვის: “ისმინე, შვილო ჩემო, მამაშენის დარიგება და დედაშენის სწავლებას ნუ მიატოვებ” (იგავ. 1:8). მეორე რჯულის წიგნი მშობლებს მოუწოდებს დაარიგონ მომდევნო თაობა. იგავების წიგნი ზუსტად ამ ფუნქციას ასრულებს. მიწიერი მამის სიტყვებში გვესმის ზეციერი მამის ხმა, რომელიც სწავლისკენ მოგვიწოდებს.

კვირადღე                                                                                                                             28 აპრილი
გიყვარდეს შენი სიყრმის ცოლი
   ჩამოთვალეთ იგავ. 5:3-14-ში ნაჩვენები პრობლემები და შედეგები, რომლებიც დაკავშირებულია ქორწინებამდე ან ქორწინების მიღმა არსებულ სექსუალურ ურთიერთობებთან.
   ღვთისმოშიში ადამიანი თავს ინახავს (თუკი არ დაქორწინდა) და იცავს (თუკი დაქორწინდა) თავის ღრმა სიყვარულს და ინტიმურ სიახლოვეს ქორწინებისთვის. იგავების წიგნი მიმართავს მამაკაცებს, მაგრამ იგივე იდეა, რომელიც შეგვიძლია მივუსადაგოთ ქალებს, გამოხატულია ქებათა ქების წიგნში (იხ. ქებ. 4:12-15). არაკანონიერი სიყვარულის მიმზიდველობა უნდა შევადაროთ ამ ცოდვის საშინელ შედეგებს. შემთხვევით სექსუალურ კავშირში არ არის მიძღვნა, ამიტომ მათ შორის ჭეშმარიტი სიახლოვე შეუძლებელია. იხარჯება მატერიალური, ფიზიკური და ემოციური რესურსები. ყველაზე მთავარი - ღვთის წინაშე ყველა პასუხისმგებელია საკუთარი არჩევანის გამო.
   სექსუალური სიახლოვე, რომელიც ღვთის ძღვენს შორის ერთ-ერთი უდიდესთაგანია, წარმოადგენს მხოლოდ ქორწინების პრივილეგიას (იხ. მათ. 19:5; 1კორ. 7:3, 4; ებრ. 13:4). იგავებში მაცოცხლებელი და უხვი წყლით სავსე წყაროს ხატება წარმოადგენს მოსიყვარულე მეუღლეთა წყვილის სიამოვნებისა და დაკმაყოფილების სიმბოლოს. ღალატის შემთხვევაში, პირიქით, ადამიანი იმკის მწარე შედეგებს. გამონათქვამი “შენი სიყრმის ცოლი” (იგავ. 5:18) გვიჩვენებს, რომ სიბერეშიც კი მეუღლეები კვლავ ერთმანეთისთვის არიან მიძღვნილები. ცოლისადმი ქმრის სიყვარული უწინდებურად თავბრუს ხვევს მას (იხ. იგავ. 5:19).
   იმ ადამიანის სექსუალურმა ინსტინქტებმა, რომელიც ცოდვილ მდგომარეობაშია, შეიძლება ძალიან შორს წაიყვანოს იგი სექსუალობის ღვთაებრივი დანიშნულებისგან. თუმცა ღმერთმა ადამიანს ასევე მისცა მსჯელობისა და არჩევანის უნარი. ცდუნებამ, თუკი ის გამუდმებით არ გადაილახება, შეიძლება შეიპყროს ადამიანი. ქორწინებაში სექსუალობასთან დაკავშირებით ღვთის ჩანაფიქრის მტკიცე ერთგულებას შეუძლია აღკვეთოს უკანონო სექსუალური ურთიერთობები. მოცემულ საკითხში ღვთის ნების მორჩილება არა მხოლოდ გონივრულია, არამედ უხვი კურთხევებიც მოქვს. 
   თუკი გაიგებთ, რომ ვინმე ებრძვის სექსუალურ ცდუნებას, რომელიც ქორწინებას დანგრევით ემუქრება, რა რჩევას მისცემდით ამ ადამიანს?

ორშაბათი                                                                                                                           29 აპრილი
მოწოდება მამებს
   ყურადღება მიაქციეთ მამის მახასიათებელ თვისებებს, რომლებიც აღწერილია იგავების წიგნში და შვილებში ხანგრძლივ შედეგებს გამოიწვევს: 
იგავ. 13:22; 27:23,24	
იგავ. 14:26
იგავ. 15:1, 18; 16:32
იგავ. 15:27
იგავ. 29:17
   მამის პიროვნება უშუალო ზეგავლენას ახდენს თავის შვილებზე და იმ მემკვიდრეობაზე, რასაც მათ გადასცემს. შვილები უყურებენ მამას, მასში ეძებენ მხარდაჭერას, ახლო ურთიერთობებს, წინამძღოლობასა და მისაბაძ მაგალითს. იგავების წიგნი აქებს იმ მამებს, რომლებიც ინახავენ ოჯახებს და ბრძნულად მართავენ ოჯახურ რესურსებს. “ის ვინც მომხვეჭელობს, თავის სახლს აუბედურებს” (იგავ. 15:27), ამიტომ მამას უნდა ახსოვდეს, რომ ოჯახი უფრო მნიშვნელოვანია, ვიდრე სამსახური. ღვთისმოშიში მშობელი ცდილობს იყოს მომთმენი და აკონტროლოს თავისი ემოციები. იგი ხვდება, რომ შვილები მასზე არიან დამოკიდებულები. იგი ზრდის თავის შვილებს, მაგრამ ცდილობს ბოროტად არ გამოიყენოს თავისი ავტორიტეტი. ყველაზე მნიშვნელოვანი კი ის არის, რომ მიძღვნილ მამას სურს ღმერთს გაჰყვეს, რათა მას ხელმძღვანელობდეს ღვთის სიყვარული, მისი სიტყვის სწავლება და მან სწორ გზაზე დააყენოს თავისი შვილები.
   ბოლოს და ბოლოს, ყველაზე დიდი რამ, რისი გაკეთებაც შეუძლია მამას შვილებისთვის, არის ის, რომ უყვარდეს მათი მშობელი დედა. მამის ერთგულება და დედასთან მისი მუდმივი სიყვარული ან პირიქით, ამ სიყვარულის არარსებობა, მნიშვნელოვან ზეგავლენას ახდენს ბავშვების კეთილდღეობაზე, მაშინაც კი, როცა ისინი გაიზრდებიან.
   იგავების წიგნის ძირითადი თემებია: ღვთის ერთგულება, ქორწინებისა და ოჯახის მიმართ თავდადებულება, ასევე პირად და საზოგადოებრივ ცხოვრებაში ერთიანობა. ჩვენი წარმატება დამოკიდებულია ჩვენი გულის მდგომარეობაზე. ცოდვა, იქნება ეს არაკანონიერი სექსუალური კავშირი, სიმდიდრისა თუ ძალაუფლების ბოროტად გამოყენება შეიძლება იყოს მიმზიდველი, მაგრამ ბრძენი ქმარი და მამა მუდამ მიმართავს ღმერთს დახმარებისთვის, რათა ყოველთვის სწორ არჩევანს აკეთებდეს.
   რამდენად მნიშვნელოვანია აქ მოყვანილი მორალური პრინციპები ნებისმიერი ადამიანისთვის, მიუხედავად იმისა, ჰყავს თუ არა მას შვილები? როგორ იმოქმედა თქვენმა ქცევებმა, კარგმა თუ ცუდმა, სხვებზე, განსაკუთრებით ბავშვებზე? როგორ შეგვიძლია მივაღწიოთ მეტ წინდახედულობას?

სამშაბათი                                                                                                                           30 აპრილი
გამოსწორება სიყვარულით
   რას ამბობს იგავების წიგნი ბავშვის ცხოვრებაში დისციპლინისა და აღზრდის მნიშვნელობაზე? იგავ. 10:17; 23:13, 14; 29:1; 29:15.
   შვილებთან მიმართებაში მშობლები ზოგჯერ იყენებენ დისციპლინურ ზომებს, რათა უჩვენონ ამა თუ იმ ქცევის მიუღებლობა, სჯიან დაუმორჩილებლობის გამო და ხანდახან კიდეც გამოხატავენ თავიანთ უკმაყოფილებას. მაგრამ როგორია ღვთის ჩანაფიქრი თავისი ოჯახის ამ ნორჩი წევრების დისციპლინასთან დაკავშირებით? იგავების წიგნი დისციპლინაზე საუბრობს მომავლის იმედის კონტექსტში (იხ. იგავ. 19:18). მორწმუნე მშობლებმა იციან, რომ ბავშვებს აქვთ ცოდვილი ბუნება. ამიტომ მათი დახმარება შეუძლია ერთადერთ ძალას - ქრისტეს (იხ. ე. უაითი. აღზრდა, გვ. 29). ქრისტიანული აღზრდის, მათ შორის დისციპლინის ამოცანა იმაში მდგომარეობს, რომ ბავშვები მივიყვანოთ ღმერთთან.
   მხარში ამოვუდგეთ სათუთ  ყლორტს. ქრისტიანული დისციპლინა განიხილება არა როგორც დასჯა, არა როგორც ძალაუფლების გამოვლინება, არამედ როგორც გამომსყიდველი გამოსწორება. ღვთის გეგმა იმაში მდგომარეობს, რომ მოსიყვარულე მშობლებმა, რომლებმაც იციან ცოდვის დამღუპველი ძალა, თავიანთი შვილები ქრისტესკენ წარმართონ. მზრუნველი მშობლები კეთილგანწყობილად და მტკიცედ, თავშეკავებულად არიგებენ თავიანთ შვილებს და ადრეულ წლებში მიმართავენ მათ ისევე, როგორც მებაღე უვლის დარგულ ხეს, მანამ, სანამ არ გამოუმუშავდებათ თვითკონტროლი, სანამ ახალგაზრდები არ მიენდობიან ღმერთს და არ გაჰყვებიან ხსნის, ზრდისა და ზრდასრული ასაკის მიღწევის ღვთიურ გეგმას.
   მშობლებისთვის რა უწყებას შეიცავს იგავ. 13:24;  23:13, 14?
   ბავშვების აღზრდასთან დაკავშირებით ზოგიერთ ტექსტში ნახსენები “როზგი” (ებრ. შევეტ). ქრისტიანულ ლიტერატურაში ბავშვების აღზრდასთან დაკავშირებით აღინიშნება, რომ მშობლის მხრიდან როზგის გამოყენება უნდა ემსახურებოდეს იმავე მიზანს, რისთვისაც ზეციერი მწყემსი გამოიყენებს კვერთხს - გზა უჩვენოს თავის სამწყსოს (ფსალმ. 22:4). წმიდა წერილი ხშირად მიუთითებს საშუალებებზე, რომლებიც აუცილებელია ჩვენი შვილების გამოსასწორებლად. საჭიროა ვასწავლიდეთ მოთმინებით, უცვლელად ვუჩვენებდეთ მაგალითს, გვქონდეს მათთან ნდობის ურთიერთობა (იხ. რჯლ. 11:18,19). ბავშვისთვის სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანია გრძნობდეს, რომ მშობლებს უყვართ იგი, მხოლოდ მაშინ ექნება დისციპლინას სასურველი შედეგი, რომელიც აღასრულებს ერთდროულად გამოსასწორებელ და დამხსნელ ფუნქციას (იხ. იგავ. 13:24).
თუკი დისციპლინას შედეგი არ მოაქვს მშობლის მეტისმეტი სიმკაცრის ან არასწორად განმარტების გამო, როგორ შეძლებენ მშობლები ურთიერთობის დამყარებას შვილებთან?

ოთხშაბათი                                                                                                                                 1 მაისი
უკეთესია სხვენის კუნჭულში ცხოვრება?
   რა შემთხვევაში მიმართავს იგავების წიგნი იუმორს, როცა საუბრობს ყოველდღიურობის არასასიამოვნო შემთხვევებზე? იხ. იგავ. 21:9, 19; 27:15, 16. რა ეფექტი აქვს ამ იუმორს?
   რიგი ტექსტებისა გვიჩვენებს, თუ როგორ ვექცევით ერთმანეთს ახლო ურთიერთობის დროს. ეს ტექსტები ადვილად და გონებამახვილურად გვიჩვენებენ არსს, როგორც, მაგალითად, ტექსტი უყურადღებო მეგობრის შესახებ, რომელიც არის “სიმღერის მომღერალი ნაღვლიან გულზე” (იგავ. 25:20) ან ტექსტი ადამიანის შესახებ, რომელიც მძინარეებს დილით ადრე აღვიძებს ხმამაღალი განდიდებით (იხ. იგავ. 27:14). ცოლებს, რომლებიც კითხულობენ ტექსტებს ანჩხლი დედაკაცების შესახებ, შესაძლებელია, სურთ რამდენიმე გამონათქვამი დაამატონ მამაკაცების შესახებაც! შეიძლება გამოთქვან უკმაყოფილება, რომ ქალთა შესახებ მსგავსი გამონათქვამები ამძაფრებს პრობლემას მაშინ, როცა ქმრებს, რომლებიც საოჯახო საქმეების პასუხისმგებლობას ანაწილებენ, გააჩნიათ უნარი არ ჩამოუვარდებოდნენ ქალებს კამათსა და ჩხუბში.
   მხიარული გული დამხმარეა. ოჯახურ ცხოვრებაში იუმორის გრძნობა ძალზე კარგია. იუმორი პოხავს ცხოვრების მექანიზმს, ამცირებს სტრესსა და შფოთს. “მხიარული გული ხელს უწყობს კურნებას, ხოლო დავრდომილი სული ძვალს ახმობს” (იგავ. 17:22). იგავების წიგნი იყენებს ამ წამალს და ხანდახან ჩვენც გვაძლევს საშუალებას ვიცინოთ იმაზე, რაც გვაღიზიანებს ან სიმშვიდეს გვართმევს. თუკი გავიღიმებთ, შესაძლებელია, გაცილებით მარტივად ვისაუბროთ იმ ჩვევებსა თუ ქცევებზე, რომლებიც გვაღიზიანებს. სხვა მხრივ, იუმორი უადგილოა, როცა მისი დახმარებით ვცდილობთ თავი ავარიდოთ პრობლემას, რომელსაც სერიოზული ყურადღება სჭირდება.
   მაღალი სიცხე შეიძლება იყოს ქრონიკული ინფექციის ნიშანი. კამათი, ბუზღუნი და საყვედურები შეიძლება მოწმობდეს იმას, რომ ოჯახის ერთი ან რამდენიმე წევრი განიცდის ფარულ რისხვას, რომელიც, შესაძლებელია, დაკავშირებულია ურთიერთობაში არსებულ პრობლემებთან. მომჩივანი ადამიანი ცდილობს აანაზღაუროს ზეწოლა, კონტროლი და თავის პარტნიორთან ურთიერთობების არქონის სურვილი. თუ ინფექცია აღიკვეთა, ნიშნები გაქრება. ოჯახებში მეუღლეები, ნაცვლად იმისა, რომ გაექცნენ პრობლემას ან ერთმანეთს, ეყრდნობიან თავის სიყვარულს უფლისადმი და ერთგულებას ერთმანეთისადმი, უზიარებენ ერთმანეთს საკუთარ მოთხოვნილებებსა და გრძნობებს, პოულობენ თავიანთი რისხვის მიზეზს და იცილებენ მათ.
   რატომ არის სიცილი ოჯახისთვის ასეთი მნიშვნელოვანი? როგორ შეგვიძლია გამოვიყენოთ იგი სასიკეთოდ და როგორ შეგვიძლია დავამახინჯოთ იგი და ბოროტად გამოვიყენოთ? გაუზიარეთ ჯგუფს თქვენი პასუხები.

ხუთშაბათი                                                                                                                               2 მაისი
ჭეშმარიტად მდიდარი ცოლი
   იგავების წიგნის უკანასნელი თავი აქებს მარჯვე ცოლს. ჩამოთვალეთ საქებარი მახასიათებლები და თვისებები. იხ. იგავ. 31:10-31.
   პოეტური ენით აღწერილი დედაკაცი განსაკუთრებულია ისევე, როგორც თავად პოეზია. იგავ. 31-10-დან და შემდგომ ყოველი ტექსტი იწყება ებრაული ანბანის 22 ასოთაგან ერთ-ერთით. ღირსეული ცოლის მიმართ პატივისცემის ასეთი ხარკი იმაზე მეტყველებს, რომ მთელი ებრაული ანბანიც კი ძლივს გახდა საკმარისი, რათა მისთვის შეესხათ შესაბამისი ხოტბა!
   იგავების წიგნი საუბრობს მეუღლის სწორი შერჩევის მნიშვნელობაზე და ეს სიტყვები ეხმიანება რაბინის გამონათქვამს: “ადამიანის სახლი მისი ცოლია”. “გამრჯე ქალი გვირგვინია თავისი ქმრისა, შემარცხვენელი კი - როგორც ხრწნა მის ძვლებში” (იგავ. 12:4). აქ, იგავების წიგნის უკანასკნელ თავში, იდეალურ სახეში იგულისხმება სხვადასხვა ჩვევები: ტანსაცმლის შექმნა, უძრავი ქონების შესყიდვა, სასოფლო-სამეურნეო საქმიანობა, მოვლა და ფინანსების მართვა. გარდა ყველაფრისა, კარგი ცოლი საგულდაგულოდ ზრუნავს ოჯახზე, სადაც იგი უყვართ და აქებენ.
   არ არის მოსალოდნელი, რომ თითოეულ ქალს გააჩნდეს ყველა ეს უნარი და მათი არსებობა არ წარმოადგენს კრიტერიუმს, რის მიხედვითაც ქმრები შეაფასებენ ცოლებს. უფრო სავარაუდოა, რომ როცა იგავების წიგნი აღწერს ამ უნარებსა და თვისებებს, იგი აღნიშნავს ყველაზე მეტად მნიშვნელოვანსა და უნივერსალურს როგორც ქალისთვის, ასევე მამაკაცისთვის: საიმედოობა, თანაგრძნობა, დაუზარებლობა, ერთგულება, სიკეთე და შრომისმოყვარეობა. იგავ. 31:30-ის თანახმად, ასეთი ცხოვრების საიდუმლო მდგომარეობს იმაში, რომ ადამიანი არის “უფლის მოშიში”.
   იგავ. 31:10-ში სიტყვა “მარჯვე” ნიშნავს “ძლიერს”, “მოქმედს” ან “წარმატებულს”. მას საერთო ფუძე გააჩნია სიტყვასთან “დოვლათი” ფსალმ. 61:11-ში. ბოყაზი მადლობას უხდის რუთს და უწოდებს მას “ღირსეულს” (რუთ. 3:11). იგავ. 31:10-ში გავლებულია პარალელი “სიმდიდრის” ცნებასთან. ჭეშმარიტი სიმდიდრე მდგომარეობს კეთილშობილურ ხასიათში, ერთიანობასა და უფლის მოშიშებაში. ამ თვისებების ფასეულობა მნიშვნელოვნად აღემატება ძვირფასი ქვების ფასეულობას. 
   იცნობთ თუ არა ისეთ მარჯვე ქალებს, რომლებმაც ზეგავლენა იქონიეს თქვენს ცხოვრებაზე? როგორ განავრცობდით ღვთისმოსავ ქალთა პირადი თვისებების, სათნოებებისა და ჩვევების ჩამონათვალს?

პარასკევი                                                                                                                                  3 მაისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
აუცილებელია გულის შენახვა ზეცაში. “ქრისტიანებმა გულმოდგინედ და დიდი სიფრთხილით უნდა შეინახონ თავიანთი გული. მათ უნდა განავითარონ ფიქრის სიყვარული და გაუფრთხილდნენ ერთგულების სულს. როგორც ჩანს, ბევრი ნანობს, წმიდა წერილის კვლევასა და ლოცვაში გატარებულ დროს, თითქოს ეს დრო დაკარგულია. ვისურვებდი, რომ ამ ქმედებებს ღვთის თვალით შეხედოთ. მაშინ ზეციური სასუფეველი თქვენთვის პირველხარისხოვანი გახდება. თუკი თქვენს გულს შეინახავთ ზეცაში, ეს მოგანიჭებთ ძალას და სიცოცხლეს შთაბერავს თქვენს მიერ წამოწყებულ ყველა საქმეს. თუკი გონებას მიაჩვევთ ზეციურზე ფიქრს, მაშინ ყველა თქვენი მისწრაფება აღივსება სიცოცხლითა და მოშურნეობით… ჩვენ ჯუჯები ვართ ჩვენს სულიერ მიღწევებში” (მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 3, გვ. 1157. ე. უაითის კომენტარები).

კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ბევრ ქრისტიანს სასარგებლოდ მიაჩნია მხარდაჭერის ჯგუფები, რომლებიც ისწრაფვიან “დაიცვან თავიანთი გულები” განსაცდელისგან. როგორ უწყობს ხელს მსგავსი ჯგუფები ლოცვას, ბიბლიის შესწავლასა და სულიწმიდაზე იმედის დამყარებას? რატომ აქვს აზრი მივმართოთ პროფესიულ დახმარებას, როცა ადამიანს არ შეუძლია წინ აღუდგეს ცდუნებებს, რომლებსაც იგი ცოდვასთან მიჰყავს?
2.	გაუზიარეთ ერთმანეთს თქვენი პასუხები ოთხშაბათი დღის ბოლო შეკითხვაზე და იმსჯელეთ მათზე. როგორ შეუძლია სიცილსა და იუმორს, როგორც ღვთის სხვა ძღვენსაც, დამახინჯებული სახით გამოყენების შემთხვევაში ზიანის მიყენება?
3.	იგავ. 31-სგან განსხვავებით, ქალის რომელ თვისებებს განადიდებს თანამედროვე კულტურა? როგორ შეუძლია თითოეულ ჩვენგანს გამოხატოს, რომ არ იზიარებს მსგავს შეურაცხმყოფელ დამოკიდებულებას?
4.	თქვენს კულტურაში მიღებული საოჯახო ცხოვრებასთან დაკავშირებით რომელი შეხედულებები ეწინააღმდეგება ოჯახური ცხოვრების ბიბლიურ პრინციპებს? ან პირიქით, კულტურის რომელი დადგენილებები ემთხვევა ბიბლიურ პრინციპებს? როგორ შეგვიძლია გამოვიყენოთ ისინი ჩვენი ოჯახების განსამტკიცებლად?  


გაკვეთილი 6                                                                                                                    4 - 10 მაისი
სიყვარულის მეფური საგალობელი
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: ქებათა ქების წიგნი; დაბ. 2:7; 1კორ. 7:3-5; იოან. 17:3; 1იოან. 1:9; რომ. 1:24-27; გალ. 5:24.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “დამდევი, როგორც ბეჭედი შენს მკერდზე, როგორც ბეჭედი შენს მკლავზე; რადგან ძლიერია სიკვდილივით სიყვარული, სასტიკია ჯოჯოხეთივით შური; არმური მისი ცეცხლის არმურია, უფლის ალი” (ქებ. 8:6).
   ცხოვრების ყველა სეზონს შორის ყველაზე მნიშვნელოვანი ადგილი ქორწინებას უკავია. ყველა არ ქმნის ოჯახს, მაგრამ ვინც ამ ნაბიჯს გადადგამს, მისთვის ქორწინებას მოაქვს როგორც პრობლემები, ასევე კურთხევები. ერთ-ერთ კურთხევას წარმოადგენს სექსუალური ცხოვრება. სექსუალობის საოცარი ძღვენი, რომელიც გამოიყენება საჭირო დროსა და საჭირო ადგილას, შეიძლება სიყვარულის საოცარ გამოვლინებად იქცეს.
   გავრცელებული თვალსაზრისის საპირისპიროდ შეგვიძლია ვთქვათ, რომ ბიბლია არ გმობს სექსს. იგი ეწინააღმდეგება ადამიანების მხრიდან შემოქმედის ამ საოცარი ძღვენის ბოროტად გამოყენებას.
   ქებათა ქების წიგნი ბიბლიის სხვა წიგნთა შორის არის ერთ-ერთი ყველაზე პატარა და შესაძლოა, ნაკლებად კითხვადი, მასში კი აღწერილია ურთიერთობები ახალგაზრდა პატარძალს სულამითსა და მის სატრფოს შორის; როგორც თვლიან, ეს სატრფო იყო თავად სოლომონ მეფე. წიგნი ნათლად წარმოაჩენს ქორწინებაში ადამიანური სიახლოვისა და მეუღლეთა შორის სიყვარულით ტკბობის საიდუმლოებებს. თუმცა ქებათა ქების წიგნი ხშირად აღიქმება ალეგორიულად, როგორც ღმერთსა და მის ხალხს, ქრისტესა და ეკლესიას შორის ურთიერთობის სიმბოლო, პირველ რიგში ეს არის სიყვარულისა და მამაკაცისა და ქალის ნამდვილი ურთიერთობების პოემა.
   ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ ქორწინების თემას, რომელიც მოცემულია ძველი აღთქმის კონკრეტულ წიგნში.

კვირადღე                                                                                                                                    5 მაისი
განუყოფელი ცხოვრება
   შემდეგ ნაწყვეტებზე დაყრდნობით, როგორ დაახასიათებდით ბიბლიურ თვალსაზრისს ადამიანის სხეულთან დაკავშირებით? იხ. დაბ. 2:7; ფსალმ. 62:1; 84:2; 1კორ. 6:19, 20; 1თეს. 5:23.
   ზოგიერთ რელიგიას სწამს დუალიზმი - ფილოსოფია, რომელიც ადამიანის სხეულს განიხილავს, როგორც ხელისშემშლელ ფაქტორს სულიერი ცხოვრებისთვის. ანუ ითვლება, რომ სხეული არის ცუდი, ხოლო “სული/სამშვინველი” - კარგი. მაგრამ  წმიდა წერილში ადამიანის სხეული, მისი სექსუალური მახასიათებლების ჩათვლით, წარმოადგენს მთელი არსების განუყოფელ ნაწილს. სიცოცხლე არის “სხეული” და “სული”, რომლებიც შეადგენენ სამშვინველს  (იხ. დაბ. 2:7). მეფსალმუნე თავის თავს სრულად უძღვნის ღვთის თაყვანისცემას (იხ. ფსალმ. 62:1; 84:2). მთლიანი ადამიანი უნდა იყოს განწმედილი, გამოყოფილი იმ წმიდა მიზნისთვის, რომელიც ღმერთმა განსაზღვრა.
   ქებათა ქების წიგნში ასახულია ბიბლიის დადებითი თვალსაზრისი ადამიანის სხეულზე სექსუალური ურთიერთობების თემასთან კონტექსტში. როგორ ჩანს ეს შემდეგ ტექსტებში? იხ. ქებ. 1:2, 13; 2:6; 5:10-16; 7:1-9.
   წმიდა წერილი ამ ტექსტებში გამოხატავს ადამიანის სხეულით აღფრთოვანებას. მეუღლეთა სიყვარულის ფიზიკური ასპექტები არ უნდა იწვევდეს მორიდებას. მათი მეშვეობით ღიად წარმოჩინდება ადამიანური ემოციების მთელი სპექტრი. 
   მრავალ კულტურაში არსებობს ძლიერი სექსუალური ტაბუ. დაოჯახებულ წყვილს უჭირს ისაუბროს თავისი ინტიმური ცხოვრების საკითხებზე. მსგავსად ამისა, ქრისტიანული ოჯახების პირობებში ბავშვებს ხშირად არ აქვთ საშუალება გაიგონ სექსუალობის შესახებ; ოჯახი კი არის ადგილი, სადაც სწორი ინფორმაცია უერთდება ღვთაებრივ ფასეულობებს. ბიბლია, რომელიც ღიად საუბრობს სექსუალობაზე, ღვთის ხალხს მოუწოდებს ნუ მოერიდებათ ცხოვრების ამ მნიშვნელოვანი ასპექტის წინაშე, მიიღონ იგი პატივისცემით და ღირსეულად, როგორც შემოქმედის საოცარი ძღვენი.
   როგორ შეგვიძლია დავიცვათ თავი კულტურული ცრურწმენებისაგან, რომლებიც სექსუალობას უთანაბრებენ დამამცირებელ ცხოველურ ვნებას, რის შესახებაც ვერ ვისაუბრებთ სირცხვილის გარეშე? როგორ გვიჩვენებს ბიბლია მსგავსი დამოკიდებულების მცდარობას?

ორშაბათი                                                                                                                              6 მაისი
სიყვარულის საგალობელი
   აღწერეთ სიყვარულის განსხვავებული ასპექტები, რომლებიც წარმოდგენილია ქებათა ქების წიგნში. იხ. ქებ. 1:2, 13; 2:10-13,16; 3:11; 4:1-7; 5:16; 6:6; 7:1-9; 8:6, 7.
   ქებათა ქების წიგნი გვიჩვენებს, თუ როგორ ატარებენ ერთად დროს მეგობრები, ღიად საუბრობენ და ზრუნავენ ერთმანეთზე. წიგნი გვიჩვენებს, როგორ ხდება ორი კარგი მეგობარი პარტნიორი ქორწინებაში. ცოლი ამბობს: “ეს არის სატრფო ჩემი” (რუსულში “მეგობარი”) (ქებ. 5:16). სიტყვა “მეგობარი” გამოხატავს მეგობრობასა და სიახლოვეს სექსუალური ქვეტექსტის გარეშე. ბედნიერია ის ქმარი ან ის ცოლი, ვისი მეუღლეც მისი ძვირფასი მეგობარია.
   მთელი პოემის განმავლობაში ინტიმური კომპლიმენტები და სასიყვარულო ჟესტები გადმოგვცემს ძლიერ მიზიდულობას, ფიზიკურ და ემოციურ ტკბობას, რასაც ქალი და მამაკაცი ერთმანეთში ჰპოვებენ. რომანტიკული სიყვარულის ბუნებრივი ინტიმურობა – ესაა შემოქმედის ძღვენი, რომელიც ეხმარება მამაკაცსა და დედაკაცს, ერთმანეთს მიეწებონ ქორწინებაში. რაკი მეუღლეები გულს ხსნიან ღვთაებრივი სიყვარულის მოქმედებისთვის, მათი ადამიანური სიყვარული ხდება “დახვეწილი და სუფთა, ამაღლებული და ღვთაებრივი სიყვარულის მოქმედებისთვის, მათი ადამიანური სიყვარული ხდება “დახვეწილი და სუფთა, ამაღლებული და კეთილშობილური” (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი, გვ. 99).
   ეს ტექსტები ასევე გადმოგვცემს ყველაზე ამაღლებულ აზრებს სიყვარულზე. მაგრამ ჭეშმარიტი სიყვარული ბუნებრივად არ გააჩნია ადამიანის გულს. ეს არის სულიწმიდის ნიჭი (რომ. 5:5). ასეთი სიყვარული აერთიანებს ქმარსა და ცოლს მტკიცე კავშირში. მშობლებსა და შვილებს შორის ურთიერთობაში საჭიროა მიძღვნილი სიყვარული, რათა ახალგაზრდა თაობაში განვითარდეს ნდობა. თავგანწირული სიყვარული მორწმუნეს აკავშირებს ქრისტეს სხეულთან. ქებათა ქების წიგნი მოგვიწოდებს, რომ ეს სიყვარული მამოძრავებელ ძალად ვაქციოთ ჩვენს მეუღლეებთან ურთიერთობაში. 
   სხვადასხვა სიახლოვის აღწერა როგორ ასახავს თავისებურად იმ სიახლოვეს, რომელიც შეიძლება გაგვაჩნდეს ღმერთთან? კიდევ რა პარალელების გავლება შეგვიძლია მათ შორის?

სამშაბათი                                                                                                                                   7 მაისი
სიყვარული როგორც შემეცნება
   ზოგიერთი ქებათა ქების წიგნში ერთგვარ მსგავსებას ხედავს ედემთან. თუმცა აღწერილი წყვილი არ წარმოადგენს ადამიანთა პირველ წყვილს, მაგრამ პოემა იწვევს ასოციაციას პირველ ბაღთან. როგორც ჩანს, ნატიფი მეტაფორებისა და სიმბოლოების დახმარებით გამოიხატება ღვთის გეგმა, რომლის თანახმადაც, ქმარი და ცოლი უნდა იყვნენ “ერთი ხორცი” (დაბ. 2:24,25).
   როგორ წარმოგვიდგენს ქებათა ქების წიგნი ცოლ-ქმრის წყვილის ინტიმურ ცხოვრებაში ურთიერთდამოკიდებულებას? იხ. ქებ. 4:7-5:1. როგორ ეხმაურება ამ პრინციპის აღწერა პავლეს დარიგებას 1კორ. 7:3-5-ში?
   სოლომონი მოუწოდებს სულამითს: “წამო, ჩემთან” (ქებ. 4:8). სატრფო ეხმაურება. მოგვიანებით ქალი პატიჟებს მას: “მოვიდეს თავის წალკოტში საყვარელი ჩემი” (ქებ. 4:16). კაციც ეხმაურება (იხ. ქებ. 5:1). ამგვარად, წმიდა წერილი გვიჩვენებს, რომ ასეთ ინტიმურ გარემოებაში არ უნდა არსებობდეს ძალდატანება ან მანიპულირება. ორივე პარტნიორი თავისუფლად და სიყვარულით ერთვება ამ ურთიერთობაში. “ჩემი წალკოტი” - “მისი წალკოტია”. 
   სახელები “სოლომონი” და “სულამითი” წარმოქმნილია ებრაული სიტყვისგან “შალომ”, რომელიც აღნიშნავს “სიმშვიდეს” ან “მთლიანობას”. მათი აღტაცება ორმხრივი ხასიათისაა. (ქებ. 4:1-5; 5:10-16). მათ ურთიერთობაში ბალანსი ჩანს პოეტური ფორმითაც კი, სადაც მეუღლეების გამონათქვამები ერთმანეთს ენაცვლება. საქორწინო დაპირება “ჩემი საყვარელი ჩემია და მე მისი ვარ” (ქებ. 2:16) გვახსენებს ედემის ენას: “ეს ძვალი ჩემს ძვალთაგანია, ეს ხორცი ჩემს ხორცთაგანია” (იხ. დაბ. 2:23).
   საქორწინო კავშირი, აღწერილი როგორც ,,შეცნობა”, როგორ გვმატებს ცოდნას ღმერთთან ჩვენი ურთიერთობის შესახებ? იხ. დაბ. 4:1,25; 1მეფ. 1:19; ლუკ. 1:34; იოან. 17:3; 1კორ. 8:3.
   ბიბლია სიტყვა “შეცნობა”-ს იყენებს ქმრისა და ცოლის ინტიმურ სიახლოვესთან დაკავშირებით. ამ “შეცნობის” პროცესში მეუღლეები ერთმანეთს უხსნიან თავიანთ ფარულ საიდუმლოებებს. არა მხოლოდ ორი სხეული, არამედ ორი გული ერთიანდება “ერთ ხორცში”. ტერმინი “შეცნობა” ასევე აღწერს ადამიანთა და ღმერთს შორის ურთიერთობას. ახლო ურთიერთობები მეუღლეებისა, რომლებსაც ახასიათებთ მიძღვნა და ერთმანეთით მუდმივი აღფრთოვანება, გამჭრიახ ქრისტიანს ეხმარება უფრო ღრმად ჩასწვდეს ყველაზე ამაღლებულ და წმიდა საიდუმლოს – კავშირს ქრისტესა და ეკლესიას შორის.

ოთხშაბათი                                                                                                                                 8 მაისი
სიყვარული საჭირო დროს
   წაიკითხეთ ქებ. 4:8-5:1.
   ქებ. 4:16 და 5:1 წარმოადგენენ წიგნის შუაგულსა და კულმინაციას, რომლებიც აღწერენ ქორწინებას სოლომონსა და სულამითს შორის.
   რაზე საუბრობს სოლომონი შემდეგ ნაწყვეტებში? ქებ. 4:12, 16; 5:1; 8:8-10.
   ქებათა ქების წიგნში მოგვეპოვება ერთ-ერთი ყველაზე დამაჯერებელი ბიბლიური მტკიცებულება იმისა, რომ, ღვთის გეგმის თანახმად, ადამიანებს ქორწინებამდე არ უნდა ჰქონდეთ სექსუალური კავშირი. ამაზე საუბარი მიდის სულამითის ბავშვობის აღწერაში, სადაც მისი ძმები სვამენ შეკითხვას, არის იგი “ზღუდე” თუ “კარი” (ქებ. 8:8, 9). ისინი მეტაფორული ენის გამოყენებით არკვევენ, დარჩა თუ არა იგი უმანკო ქორწინებამდე (ზღუდე), თუ ეწეოდა უწესო სქესობრივ ცხოვრებას (კარი). უკვე ზრდასრული გოგონა ამტკიცებს, რომ შეინარჩუნა უმანკოება და სუფთა წარდგება ქმრის წინაშე: “მე ზღუდე ვარ” (ქებ. 8:10). სოლომონი ადასტურებს, რომ სულამითმა შეინარჩუნა ქალწულობა ქორწინების ღამემდე, და ასე მიმართავს: “ბაღი ხარ დახშული, ჭა - დაგმანული, წყარო - დაბეჭდილი” (ქებ. 4:12). თავისი გამოცდილებიდან გამომდინარე, ქალს შეუძლია მოუწოდოს თავის მეგობრებს სიფრთხილისკენ ქორწინებისა და სიყვარულის საკითხებში. ქებათა ქების წიგნში სულამითი სამჯერ მიმართავს “იერუსალიმის ასულებს”, არწმუნებს მათ, რომ საკუთარ თავში არ გააღვივონ ძლიერი სასიყვარულო ვნება შესაფერის მომენტამდე (იხ. ქებ. 2:7; 3:5; 8:4) ანუ იქამდე, სანამ მისი მაგალითისამებრ, არ დაოჯახდებიან.
   სატრფო კვლავ მოუწოდებს თავის სასძლოს, გაჰყვეს მას (იხ. ქებ. 2:10; 4:8). ქორწინებამდე ქალს არ შეეძლო მიეღო მისი მიწვევა, მაგრამ ახლა საყვარელს ეპატიჟება თავის წალკოტში (იხ. ქებ. 4:16) და ისიც სიხარულით თანხმდება (იხ. ქებ. 5:1). სოლომონი მიიპყრო არა მხოლოდ ქალის სილამაზემ, არამედ სულამითმა დაატყვევა მისი გული (იხ. ქებ. 4:9). მისი ალერსი ღვინოზე უმჯობესია (იხ. ქებ. 4:10) და სოლომონი ბედნიერია, რომ იგი მისია ერთხელ და სამუდამოდ: “ბაღი ხარ დახშული, სასძლოვ, დაო ჩემო, ჭა - დაგმანული, წყარო - დაბეჭდილი” (ქებ. 4:12). ამ სრულყოფილ ქალთან კავშირში იგი თავს გრძნობს ისე, თითქოს მიაღწია აღთქმულ მიწას: “გოლი მოსწვეთავს შენს ბაგეებს, სასძლოვ! თაფლი და რძეა შენი ენის ქვეშ” (იგავ. 4:11).
   რაში მდგომარეობს კეთილი უწყება მათთვის, ვინც ნანობს თავის არასწორ გადაწყვეტილებებს, რომლებიც სექსუალობის გამოხატვას ეხება? იხ. 1იოან. 1:9; ფსალმ. 102:12; ეს. 55:7; იოან. 8:11.

ხუთშაბათი                                                                                                                                           9 მაისი
ღვთის ძღვენის დაცვისას
   ღმერთმა გარკვეული მიზნით დაყო კაცობრიობა მამაკაცებად და დედაკაცებად (იხ. დაბ. 1:26-28). მამაკაცისა და დედაკაცის კავშირი ასევე გულისხმობს ახალი სიცოცხლის შექმნას - ადამიანთა მხრიდან ღვთაებრივი ხატების თავისებურ გამოვლინებას. 
   რა პოზიცია უკავია წმიდა წერილს იმ სექსუალურ პრაქტიკასთან დაკავშირებით, რომელიც არ შეესაბამება შემოქმედის ჩანაფიქრს? იხ. ლევ. 20:7-21; რომ. 1:24-27; 1კორ. 6:9-20.
   წმიდა წერილი არ იწონებს ყველაფერს, რაც ცვლის ან ანგრევს ღვთის ხატებას ადამიანში. გარკვეული სექსუალური პრაქტიკის აკრძალვით ღმერთი თავის ერს სექსუალობის სწორ მიზნებს ასწავლის. როცა ადამიანის გამოცდილება შორდება ღმერთის დადგენილებას, იგი განიკითხება ცოდვის გამო.
 რა სახელმძღვანელო მიეცათ მორწმუნე ქრისტიანებს მიწიერ სამყაროში სექსუალობის გამოხატვის საკითხში? იხ. რომ. 8:1-14; 1კორ. 6:15-20; 2კორ. 10:5; გალ. 5:24; კოლ. 3:3-10; 1თეს. 5:23, 24.
   მორწმუნეები ქრისტეს მოსვლის დროს ელიან ცოდვის შედეგებისაგან განთავისუფლებას. ისინი ელიან რწმენით, ქრისტეს ჯვარზე სიკვდილის საშუალებით თავს თვლიან ცოდვისთვის მკვდრად და ქრისტეში გაცოცხლებულებად მისივე აღდგომის საშუალებით. განუწყვეტელი ლოცვის, სიფხიზლისა და სულის ძალის წყალობით ისინი თავიანთ ცოდვილ ბუნებას მიიჩნევენ ჯვარცმულად და ისწრაფვიან, რომ ყველაფერში დაემორჩილონ ქრისტეს. ისინი აღიარებენ, რომ მათი სხეული და სექსუალობა ეკუთვნის ღმერთს და მათ ღვთის ჩანაფიქრის შესაბამისად გამოიყენებენ.
   ღმერთი პატიებს მათ, ვინც ცოდვას ინანიებს (1იოან. 1:9). სახარება საშუალებას აძლევს ადამიანებს, რომლებიც წარსულში უზნეო ცხოვრებას ეწეოდნენ, ახლა მორწმუნეთა საზოგადოებას შეუერთდნენ. ცოდვამ ისე დაამახინჯა სქესობრივი ურთიერთობები, რომ ზოგიერთმა ადამიანმა, შესაძლებელია, ვერასდროს მიაღწიოს სრულ განკურნებას ამ სფეროში. ვიღაცა უპირატესობას მიანიჭებს ქორწინების გარეშე სექსუალურ ურთიერთობებს, რომელსაც ღვთის სიტყვა კრძალავს.
   როგორ ვექცევით ჩვენ, როგორც ეკლესია, მაგალითად, ჰომოსექსუალებს? როგორ მოქმედებს ჩვენს პასუხზე მათი პირადი დამოკიდებულება საკუთარი სექსუალური ორიენტაციის მიმართ?

პარასკევი                                                                                                                                 10 მაისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   “ქრისტემ აკურთხა ქორწინება და ეს უნდა მივიჩნიოთ წმიდა დადგენილებად. ჭეშმარიტი რელიგია არ უნდა ეწინააღმდეგებოდეს უფლის ჩანაფიქრს. ღმერთმა დააწესა, რომ მამაკაცი და დედაკაცი უნდა გაერთიანდნენ წმიდა კავშირში და შექმნან ოჯახი, რომელიც დიდებითა და ღირსებით გვირგვინდადგმული, იქნებოდა ზეციური ოჯახის სიმბოლო. ქრისტემ თავისი საზოგადოებრივი მსახურების დასაწყისშივე მოიწონა ედემის დადგენილება. ამგვარად, მან ყველას უჩვენა, რომ უარს არ აცხადებს დაესწროს საქორწინო დღესასწაულებს და რომ ქორწინება, რომელიც მოხდება სისუფთავესა და სიწმიდეში, სიმართლესა და ჭეშმარიტებაში, არის ერთ-ერთი უდიდესი კურთხევათაგანი, რომელიც კი ოდესღაც მიუღია კაცობრიობას” (ე. უაითი. ღვთის ასულები, გვ. 180, 181).
   როგორც ქებათა ქების წიგნი გვიჩვენებს, სექსუალური სიყვარული ქორწინებაში შეიძლება იყოს არაჩვეულებრივი ძღვენი. მაგრამ მყარი ურთიერთობები ვერ დამყარდება მხოლოდ გარეგან სილამაზესა თუ ფიზიკურ ტკბობაზე. ჩვენი სხეულები ბერდება და იშლება, ვერანაირი დიეტა, ფიზიკური ვარჯიში თუ ქირურგიული ოპერაცია ვერ დაგვეხმარება ვიყოთ მარად ახალგაზრდები. სოლომონისა და სულამითის ქორწინება არის ერთგული ურთიერთობა მთელი ცხოვრების განმავლობაში. სატრფოები სამჯერ ადასტურებენ, რომ ეკუთვნიან ერთმანეთს (იხ. ქებ. 2:16; 6:3; 7:10). პირველ შემთხვევაში ეს არის ერთმანეთის მიმართ მიკუთვნების აღიარება (შეად. ეფეს. 5:21,33). მეორე შემთხვევაში სულამითი ადგილებს უცვლის მტკიცებულებებს, რითაც გამოხატავს ქმრისადმი თავის მორჩილებას (იხ. ასევე ეფეს. 5:22, 23). მესამე შემთხვევაში სოლომონი გამოხატავს თავის სიყვარულს და მისდამი ლტოლვას (იხ. ეფეს. 5:24-32). მსგავს სიყვარულს ვერ დაშრეტს წყალი მრავალი (ქებ. 8:7), იგი ჰგავს ბეჭედეს, რომლის გატეხვაც შეუძლებელია (ქებ. 8:6).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	როგორ ეხმიანება სოლომონის მიერ თავისი საყვარელი ცოლის აღწერა (იხ. ქებ. 4:1-5; 6:8 და 7:1-9) ადამის რეაქციას, როცა პირველად იხილა ევა? (იხ. დაბ. 2:23). როგორ უნდა ექცეოდეს ქმარი თავის ცოლს? (იხ. ეფეს. 5:28, 29).
2.	ქებათა ქების წიგნში არსებობს ალეგორია ღმერთსა და მის ხალხს, ქრისტესა და ეკლესიას შორის. თუმცა ალეგორიული განმარტებისას სიფრთხილე გვმართებს, სოლომონისა და სულამითის ურთიერთობების რომელი ასპექტების შედარება შეგვიძლია ჩვენსა და ღმერთს შორის არსებულ ურთიერთობებთან? შეად. აგრეთვე ეს. 54:4, 5; იერ. 3:14; 2კორ. 11:2.
3.	წაიკითხეთ იგავ. 31:26; ქებ.5:16 და იგავ. 25:11. რა ზეგავლენას ახდენს ჩვენი სიტყვები? შთავაგონებთ თუ არა ჩვენს მეორე ნახევარს სულიერი ზრდისთვის თუ ხელს ვუწყობთ მის დაცემას, ვასუსტებთ თუ განვამტკიცებთ ჩვენს ქორწინებას? დამატებითი თვალსაჩინოებისთვის გამოიყენეთ შემდეგი ტექსტები: იაკ. 1:26; 3:5-11.

გაკვეთილი 7                                                                                                                    11 - 17 მაისი
ოჯახური ერთიანობის საიდუმლოებები
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: დაბ. 33:12-14; რუთ. 1:16-18; იოან. 17:21-26; გალ. 3:28; ეფეს. 2:11-22; 5:21-6:9.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “რათა ყველა ერთი იყოს, როგორც შენ ჩემში, მამაო, მე კი - შენში, რათა ისინიც იყვნენ ჩვენში, რათა ირწმუნოს სოფელმა, რომ შენ მომავლინე” (იოან. 17:21). 
   სხვადასხვა ადამიანებისთვის ოჯახური ცხოვრება გულისხმობს ცხოვრების სხვადასხვა სეზონებს. დედისთვის და მამისთვის ბავშვის დაბადება ნიშნავს მთელი ცხოვრების სერიოზულ ცვლილებას. და რა თქმა უნდა, არარსებობიდან არსებობაში გადასვლა მნიშვნელოვანი მოვლენაა შთამომავლობისთვის. შემდეგ თავად ბავშვები გადიან ცხოვრების განსხვავებულ ეტაპებს, ტოვებენ მშობლების საცხოვრებელს და აჩენენ საკუთარ შვილებს.
   მშობლებიცა და შვილებიც, ყველა ვებრძვით  დაცემულ ცოდვილ ბუნებას, რომელიც ართულებს ოჯახურ ცხოვრებაში ერთიანობის მიღწევას. 
   დიახ, იესო ქრისტეს ჯვარზე მსხვერპლის მეშვეობით მთელი კაცობრიობა შეურიგდა ღმერთსა და ერთმანეთს (იხ. ეფეს. 2:13-16; კოლ. 1:21-23), მაგრამ პრაქტიკულ დონეზე, ჩვენთვის აუცილებელია, ყოველდღიურად მივმართავდეთ ქრისტეს მადლს. ეს არის ერთადერთი, რაც ოჯახურ ერთიანობას რეალობად აქცევს ყველასთვის, ვინც რწმენით მიისწრაფის ამისკენ. ქრისტეს მადლის წყალობით ეს ერთიანობა შეიძლება ჩვენს ყოველდღიურ გამოცდილებად იქცეს.

კვირადღე                                                                                                                                 12 მაისი
ქრისტე არის ცენტრი
რა ილუსტრაციას მოიყენებს პავლე, რათა აღწეროს ქრისტეში ის ახალი ერთიანობა, რომელიც არსებობს ადამიანებს შორის? როგორ შექმნა ქრისტემ ორი ადამიანიდან “ერთი ახალი კაცი”? იხ. ეფეს. 2:11-22; გალ. 3:28.
   ქრისტეს ჯვარი აუქმებს ყველა დაბრკოლებას, რომლებიც ადამიანებს განაშორებს. ებრაელთა ტაძარში კედლები ყოფდა მორწმუნეებს: მამაკაცებს ქალებისგან, ებრაელებს წარმართებისგან. როცა პავლე აღწერს ებრაელთა და წარმართთა ერთიანობას ქრისტეში, იგი იყენებს სიტყვას, რომელიც ერთნაირად განეკუთვნება ნებისმიერი სახის დაყოფას, იქნება ეს ეროვნების, სოციალური თუ გენდერული ნიშნის მიხედვით. “რათა ორისგან თავის თავში შეექმნა ერთი ახალი კაცი, მშვიდობისმყოფელი” (ეფეს. 2:15) - ამ კეთილ უწყებას შეუძლია დაეხმაროს წყვილებს შეიცნონ “ერთი სხეულის” ერთიანობა ქორწინებაში. გარდა ამისა,  დაშორებულ ოჯახებს ქრისტეში რწმენით კვლავ შეუძლიათ შერიგება.
   ერთია, ციტირებდე ბიბლიიდან ქრისტეში ერთიანობის ტექსტებს და სრულიად სხვაა – გამოსცადო ეს ერთიანობა. რა პრაქტიკული ცვლილებები შემოაქვს ჩვენს ცხოვრებაში ქრისტეს, რომლებიც საშუალებას გვაძლევენ გამოვცადოთ დაპირებული ერთიანობა? იხ. რომ. 6:4-7; 2კორ. 5:17; ეფეს. 4:24-32.
   “წარმოიდგინეთ დიდი წრე, რომლიდანაც ცენტრისკენ მიემართება უამრავი ხაზი. რაც უფრო ახლოს მიდიან ეს ხაზები ცენტრთან, მით უფრო უახლოვდებიან ერთმანეთს.
   ასეთი მდგომარეობაა ქრისტიანულ ცხოვრებაშიც. რაც უფრო ახლოს მივდივართ ქრისტესთან, მით უფრო მეტად ვუახლოვდებით ერთმანეთს. ღმერთი განდიდდება, როცა მისი ერი მოქმედებს მეგობრულად და ორგანიზებულად” (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი, გვ. 179).
   “ძესა და მამას, ქმარსა და ცოლს შორის… დგას ქრისტე, შუამავალი, თუნდ იცნობდნენ მას, თუნდ არა. ახლა აღარ გვაქვს სხვისკენ გზა, გარდა ქრისტეს, მისი სიტყვისა და ჩვენი კვალდაკვალ სიარულის მეშვეობით არსებული გზისა” (დიტრიხ ბონხიოფერ. მოწაფეობის ფასი, გვ. 108).
   რამდენად ახლოს არის თქვენი ოჯახი თუ თქვენი ეკლესიური ოჯახი ამ წრის ცენტრთან? რა არის კიდევ აუცილებელი, რომ ოჯახში ურთიერთობები იყოს ისეთი, როგორიც უნდა იყოს?

ორშაბათი                                                                                                                                        13 მაისი
იყო ერთიანი უფლის სიყვარულის წყალობით
   “უფალმა გაგიზარდოთ და გიმატოთ სიყვარული ერთმანეთისა და ყველას მიმართ, როგორც ჩვენა ვართ თქვენდამი” (1თეს. 3:12).
   იესო ლოცულობდა მამის წინაშე, რათა მისი მიმდევრები ყოფილიყვნენ ერთიანნი: “რათა ერთი იყვნენ, როგორც ჩვენ ვართ ერთნი” (იხ. იოან. 17:22). განაზოგადეთ იესოს სიტყვები და განსაკუთრებული ყურადღება მიაქციეთ სიყვარულის როლს ასეთი ერთიანობის მიღწევაში.
   იესო ლოცვის დროს ფიქრობდა ერთიანობაზე თავის მიმდევრებს შორის. ასეთი ერთიანობისთვის არსებითია აღაპე სიყვარულის ცოცხალი გამოცდილება. აღაპე არის ბიბლიური სიტყვა, რომელიც გამოიყენება ღვთის სიყვარულის აღსაწერად როგორც ამ ლოცვაში, ასევე ახალი აღთქმის სხვა ბევრ ადგილასაც. ასეთი სიყვარული ღვთის ბუნების არსს წარმოადგენს (იხ. 1იოან. 4:8) და იგი დამახასიათებელია იესოს მიმდევრებისთვისაც (იხ. იოან. 13:35). ღვთის სიყვარული არ ახასიათებს კაცობრიობის ცოდვილ გულს. იგი ადამიანის ცხოვრებაში მაშინ მოდის, როცა იესო არის მორწმუნესთან ერთად სულიწმიდის შუამავლობით (იხ. რომ. 5:5; 8:9,11).
   “გიყვარდეთ ერთმანეთი, როგორც მე შეგიყვარეთ თქვენ” (იოან. 15:12). მოწაფეს, სახელად იოანეს, მას, ვინც ჩაწერა ეს სიტყვები, თავიდან არ გააჩნდა ეს სიყვარული, იგი იყო ამაყი და სწყუროდა ძალაუფლება, იყო კრიტიკული და გულფიცხი (იხ. მარკ. 3:17; ლუკ. 9:54, 55; იხ. ასევე ე. უაითი. ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 219). ბოლოს იგი იხსენებდა, თუ როგორ განაგრძობდა იესო მის სიყვარულს, მიუხედავად მისი ხასიათის ასეთი თვისებებისა. იესოს სიყვარულმა თანდათანობით შეცვალა იოანე და მიანიჭა უნარი, რომ სხვები ყვარებოდა. “ჩვენ გვიყვარს იმიტომ, რომ პირველად მან შეგვიყვარა - წერდა იოანე, _ თუკი ასე შეგვიყვარა ღმერთმა, ჩვენც გვმართებს ერთმანეთის სიყვარული” (1იოან. 4:19,11).
   წაიკითხეთ 1კორ. 13:4-8. სცადეთ სიტყვა “სიყვარულის” ნაცვლად ჩასვათ თქვენი სახელი. რამდენად კარგად შეესაბამება თქვენი სახელი ამ ტექსტებს? სთხოვეთ იესოს, რომ სულიწმიდის მეშვეობით შემოიტანოს სიყვარულის ეს თვისებები თქვენს ცხოვრებაში. რა ცვლილებებისთვის შეუძლია სულიწმიდას აღგძრათ იმისთვის, რათა მიაღწიოთ ამ ქრისტიანულ იდეალს?

სამშაბათი                                                                                                                                     14 მაისი
ეგოიზმი ანადგურებს ოჯახებს
   “გვერდზე რომ გადაგვედო სიამაყე და თავკერძობა, პრობლემათა უმეტესობის გადაჭრა ხუთ წუთში იქნებოდა შესაძლებელი” (ე. უაითი. ადრეული ნაწარმოებები, გვ. 119).
   ჩვენი ადამიანური ბუნება ცოდვით არის წამხდარი. და, შესაძლებელია, ამ სიმახინჯის გამომჟღავნების ყველაზე ნათელი მაგალითია ეგოიზმის წყევლა. ჩვენ ვიბადებით ეგოისტებად, რომლის გამოხატვას ვხედავთ უკვე ჩვილებში, რომელთა ბუნება თავიდანვე ითხოვს ყველაფერს. მე, მე, მე… გადის დრო, ვიზრდებით და ეს თვისება შეიძლება გამომჟღავნდეს ყველაზე საშინელი სახით, განსაკუთრებით ჩვენს ოჯახებში.
   რა თქმა უნდა, იესო იმიტომ მოვიდა, რომ შეეცვალა საგანთა ასეთი ვითარება (იხ. ეფეს. 4:24). წმიდა წერილი გვპირდება, რომ ღვთის დახმარებით შეგვიძლია გავთავისუფლდეთ ხასიათის ამ გამანადგურებელი ძალისგან. უფლის მთელი ცხოვრება არის სრულყოფილი მაგალითი იმისა, თუ რას ნიშნავს იცხოვრო თვითუარყოფის ცხოვრებით. თუკი მივბაძავთ მის ცხოვრებას (იხ. 1იოან. 2:6), დავძლევთ მხოლოდ საკუთარი თავისთვის ცხოვრების მიდრეკილებას. 
   მონახეთ შემდეგი ტექსტები. რას გვეუბნება ისინი თვითუარყოფის ცხოვრების შესახებ?
ფილიპ. 2:3-5
1იოან. 3:16-18
   როგორც წერს ელენ უაითი, რომ მიგვეტოვებინა სიამაყე და ეგოიზმი, მრავალი ბრობლემა მოგვარდებოდა ძალიან სწრაფად, მანამ, სანამ გართულდებოდა და რაღაც საშინელებად გადაიქცეოდა. ოჯახის ყოველი წევრი, განსაკუთრებით მშობლები, უნდა განიწმიდონ (იხ. იგავ. 16:6) ამ ცოდვისგან ჯვრის ფერხთით (ეს მსვერპლგაღების ყველაზე დიდებული მაგალითია სამყაროში), თუნდაც ამისთვის საჭირო გახდეს გამუდმებით ჯვართან მისვლა, რწმენითა და მუხლმოყრით ლოცვაში, ცრემლსა და მორჩილებაში.
   რა დროს ატარებთ რამდენ დროს  ატარებთ თქვენ ჯვართან  ეგოიზმის წინააღმდეგ ბრძოლაში, როცა იგი გამოჩნდება თქვენს ცხოვრებაში? როგორ გეხმარებათ მათ. 7:16-ის სიტყვები, რომ განსაზღვროთ, საკმარისია თუ არა ის დროს, რასაც ჯვართან ატარებთ?

ოთხშაბათი                                                                                                                                     15 მაისი
მორჩილება
   რა რჩევას იძლევა პავლე მორჩილებასა და მსახურებასთან დაკავშირებით, როცა საუბარია ურთიერთობებზე ეფეს. 5:21-ში? თქვენი აზრით, როგორ ეხმარება ასეთი უერთიერთობები ეკლესიის ერთიანობას? რატომ არის ეს ასეთი მნიშვნელოვანი ჩვენს სახლებშიც? იხ. ეფეს. 5:22-6:9.
   სიტყვა “მორჩილება” (იხ. ეფეს. 5:21) ნიშნავს ნებაყოფლობით თავის დამდაბლებას მეორე ადამიანის წინაშე. ეს უნიკალური პრინციპი მჟღავნდებოდა ქრისტეს ცხოვრებაში (იხ. მათ. 20:26-28; იოან. 13:4, 5; ფილიპ. 2:5-8)  და ახასიათებს ყველას, ვინც აღივსო სულიწმიდით (იხ. ეფეს.5:18). “ღვთის მოშიშებით” - აი, რა არის ადამიანთა მოტივაცია, რომ დაემორჩილონ ამგვარი სახით (ტექს. 21). ქრისტიანული რევოლუციური სწავლება სოციალურ ურთიერთობათა შესახებ ფესვს იდგამს თვითუარყოფაში; ასე იყო ადრეც და ასეა ახლაც. ზუსტად თვითუარყოფა გამოაჩენს ქრისტეში ერთიანობის სულიერ რეალობას, რაც უკლებლივ ყველასთვის არის ხელმისაწვდომი.
   ოჯახური პრინციპები. ქრისტიანულ ქცევას საფუძველი ოჯახში ეყრება. თუკი ეს პრინციპები ეფექტურია ოჯახებში, მაშინ ეკლესიაში მდგომარეობა რადიკალურად იცვლება. პავლე გადმოგვცემს მორჩილების პრინციპის არსს და დაუყოვნებლივ გადადის მსჯელობაზე, თუ ეს პრინციპები როგორ უნდა გამოვიყენოთ ოჯახებში.
   ეფეს. 5:22-6:9-ში აღწერილია სამი სახის ურთიერთდამოკიდებულება. ეს იმ დროში ყველაზე მეტად გავრცელებული და ნაკლებად თანასწორუფლებიანი ურთიერთობებია. ამ ნაწყვეტის მიზანი არ მდგომარეობს იმაში, რომ მხარი დაუჭიროს იმ დროს არსებულ უთანასწორობას, არამედ იმაში, რომ აჩვენოს, თუ როგორ აყალიბებს ქრისტეში რწმენა ახალ, წუთისოფლისგან რადიკალურად განსხვავებული ურთიერთობის კულტურას, რომელიც ემყარება ერთმანეთის წინაშე ნებაყოფლობით მორჩილებას მორწმუნეებში. 
   როგორ ფიქრობთ, რატომ მიმართავს პავლე გამუდმებით ჯერ მათ, ვინც სოციალურად უფრო სუსტია - ცოლებს, შვილებს და მსახურებს? ჩაწერეთ ცხრილში, ვის ეკუთვნის მორჩილების მოწოდებები?

ეფეს. 5:22	ეფეს. 6:1	ეფეს. 6:5


		


   მათ კი, ვისაც მეტი სოციალური ძალაუფლება გააჩნია - ქმრებს, მშობლებს, ბატონებს, პავლე მიმართავს მეორე რიგში. თითოეული კატეგორიის წარმომადგენელი იღებს მითითებას, რაც სრულიად  უჩვეულოა იმ კულტურისთვის. ამ მითითებებს უნდა გაეოცებინა პირველი ასწლეულის მორწმუნეები. ისინი თანაბარ მდგომარეობაში აყენებს ჯვართან მომსვლელ ყველა ადამიანს და ხსნის გზას ჭეშმარიტი ერთიანობისთვის, რასაც შევიგრძნობთ ურთიერთდამოკიდებულებაში პირადი გამოცდილებით.

ხუთშაბათი                                                                                                                               16 მაისი
ჭეშმარიტი ერთგულება
   საბოლოოდ, ოჯახის შეკავშირება და ერთიანობა ემყარება ოჯახის წევრების ერთგულებას, დაწყებული იმ ფიცით, რომელსაც მეუღლეები ერთმანეთის წინაშე დებენ. სამწუხაროა, მაგრამ ბიბლიური ისტორია სავსეა დარღვეული დაპირებების, გაუმართლებელი ნდობისა და ერთგულების უკმარისობის მაგალითებით იქ, სადაც ეს ასე აუცილებელი იყო. წმიდა წერილში აგრეთვე მოცემულია შთამაგონებელი მაგალითები იმისა, თუ ღმერთის შემწეობით როგორ ეფიცებოდნენ ჩვეულებრივი ადამიანები ერთგულებას მეგობრებსა და ოჯახებს და კიდეც ასრულებდნენ საკუთარ დანაპირებს.
   განიხილეთ შემდეგი ოჯახების მაგალითები, ასევე მათი მიძღვნის დონე. როგორ განამტკიცა ერთგულებამ ზოგიერთი ოჯახი? რა გამხნევებას ვპოვებთ მათი მიძღვნის მაგალითებში?
   ერთგულება მშობლებსა და შვილებს შორის (იხ. დაბ. 33:12-14; გამ. 2:1-10).
   ერთგულება ოჯახში დებსა და ძმებს შორის (იხ. დაბ. 37:17-28).
   ერთგულება ოჯახის მიმართ (იხ. რუთ. 1:16-18; 2:11, 12, 20; 3:9-13; 4:10, 13).
   ცოლ-ქმრული ერთგულება (იხ. ოს. 1:2, 3, 6, 8; 3:1-3)
   სხვა ადამიანს რომ მიუძღვნა თავი, იქნება ეს ცოლ-ქმრობაში თუ გადაწყვეტილებაში, გააჩინო ან იშვილო ბავშვი, საჭიროა ნებაყოფლობითი თვითუარყოფა. იგი აუცილებელი იქნება, რომ მომავალში მიიღოთ სხვადასხვა გადაწყვეტილებები, რომლებიც საჭიროებენ სხვა ადამიანთა სურვილების წინაშე მორჩილებას ცხოვრების სხვადასხვა სფეროში. სახელმწიფო კანონების დახმარებით შეგვიძლია შევზღუდოთ უღირსი ქცევა, მაგრამ ოჯახში ან მეუღლეებს შორის ურთიერთობები გაჟღენთილი უნდა იყოს სიყვარულით, მხოლოდ ეს არის აყვავების საწინდარი.
   პირადად თქვენთვის რას ნიშნავს ერთგულების ფიცი, რომელიც იესომ მოგვცა? იხ. ებრ. 13:5. რა ზეგავლენას ახდენს მისი ერთგულება თქვენდამი თქვენს ერთგულებაზე მის, ასევე მეუღლის, შვილების, რწმენაში ძმებისა და დების მიმართ?

პარასკევი                                                                                                                                 17 მაისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “ქრისტიანული სახლი” თავი “წმიდა წრე”, გვ. 177-180 და ნაწყვეტი წიგნიდან “მოწმობანი ეკლესიისთვის”, ტ. 6, გვ. 236-238.
   ერთიანობა პირველხარისხოვანი მნიშვნელობის ამოცანაა. “ქრისტიანებისთვის უმთავრესია მეგობრულები იყვნენ ოჯახში… რაც უფრო მეტად გაერთიანდებიან ოჯახის წევრები ოჯახურ შრომაში, მით უფრო ამაღლებული და სასარგებლო იქნება ზეგავლენა, რომელსაც აღმოუჩენენ მამა და დედა, ძმები და დები სახლს მიღმა” (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი, გვ. 37).
   ოჯახის ერთიანობის საიდუმლო. “ოჯახში და ეკლესიაში უთანხმოებისა და კამათის მიზეზს წარმოადგენს ქრისტესგან გამოყოფა. ქრისტესთან ახლო ურთიერთობის მოპოვება ნიშნავს ერთმანეთთან დაახლოებას. ეკლესიასა და ოჯახში ჭეშმარიტი ერთიანობის საიდუმლოს წარმოადგენს არა დიპლომატია, არა მართვა, არა ზებუნებრივი ძალისხმევა, რომლებიც მიმართულია დიდი თუ მცირე სირთულეების დასაძლევად, არამედ ქრისტეში ერთიანობა” (იქვე, გვ. 179).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ისაუბრეთ იმაზე, თუ რა მუშაობს თანამედროვე სამყაროში ოჯახის ერთიანობის საწინააღმდეგოდ. რა პრაქტიკული რჩევები შეგიძლიათ შესთავაზოთ ოჯახებს, რომლებიც იტანჯებიან ასეთი ზეგავლენისგან?
2.	გყავთ თუ არა ეკლესიაში ოჯახი, რომელიც დანგრევის პირას დგას? თუკი დიახ, მაშინ რისი გაკეთება შეგიძლიათ, როგორც ჯგუფს, რათა ოჯახის თითოეულ წევრს დაეხმაროთ ამ კრიზისულ დროში?
3.	სრულად განიხილეთ მორჩილების საკითხი. როგორ გავიგოთ იგი ქრისტიანობის კონტექსტში? შესაძლებელია თუ არა ამ პრინციპის არასწორად გაგება და გამოყენება?
4.	ოჯახის ერთიანობის მისაღწევად გამოყენებული რომელი პრინციპები შეიძლება იყოს სასარგებლო ეკლესიაში ერთიანობის მოსაპოვებლად?



გაკვეთილი 8                                                                                                                  18 - 24 მაისი
მშობლად მოწოდების სიდიადე
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: დაბ. 18:11; იერ. 31:25. მათ. 11:28; ფსალმ. 126; იგავ. 22:6; 1მეფ. 3:10-14; ფილიპ. 3:13.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “აჰა, მემკვიდრეობა უფლისაგან - შვილები, გასამრჯელო - მუცლის ნაყოფი” (ფსალმ. 126:3).
   ადამიანის დაბადება იმდენად ბუნებრივი მოვლენაა, რომ ყოველთვის როდი ვაცნობიერებთ, თუ რა დიდი სასწაულია ეს. წარმოიდგინეთ, რას გრძნობდა ევა, როცა ხელში ეკავა თავისი შვილი - პირმშო კაენი. ამ უმწეო პატარა არსების დაბადებას წინ უსწრებდა ფიზიოლოგიური ცვლილებები ორსულობის განმავლობაში და ძლიერი ტკივილები მშობიარობის დროს. და რას გრძნობდა ხანში შესული, უკვე შვილოსნობის უნარდაკარგული სარა, რომელიც დაჰყურებდა თავის ძეს ისააკს? ალბათ, მისი სახელის ყოველი წარმოთქმისას ეღიმებოდა. ხანამ, რომელიც დიდი ხანი ევედრებოდა უფალს შვილს, ხელში აიყვანა სამუელი და თქვა: “ამ ყმაწვილის გამო ვევედრებოდი და აჰა, ამისრულა უფალმა სათხოვარი, რასაც ვთხოვდი” (1მეფ. 1:27). და რაოდენ გაოგნებული იყო ჯერ კიდევ ნორჩი ქალწულის მარიამის გული, როცა ფრთხილად და მოწიწებით იკრავდა გულში თავის ვაჟს - ღვთის ძეს!
   ამავდროულად, ყველას არ მისცემია უპირატესობა და პასუხისმგებლობა იყოს მშობელი. ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ მშობლად ყოფნის ძღვენს თავისი პრობლემებით, შიშებით, კმაყოფილებითა და სიხარულით.

კვირადღე                                                                                                                               19 მაისი
უშვილობის ტკივილი
   წაიკითხეთ დაბ. 18:11; 30:1; 1მეფ. 1:1-8 და ლუკ. 1:7. რა აქვთ საერთო ამ ადამიანებს? როგორ უპასუხა ღმერთმა მათ მისწრაფებებს?
   ბავშვები არის კურთხევა. მაგრამ ღმერთი რატომღაც ყველას არ აკურთხებს შვილებით. ზოგიერთს აქვს იმედი და ლოცულობს ოჯახზე და ღმერთიც მოწყალედ პასუხობს მათ თხოვნას, ხანდახან სასწაულებრივად, როგორც სარას შემთხვევაში. სხვა ასეთივე მხურვალე თხოვნები უფლის ტახტის წინაშე კი უპასუხოდ რჩება. ყოველთვის, როცა ეს ადამიანები ხედავენ, თუ როგორ სწირავენ ღმერთს მადლობას მათი მეგობრები ორსულობისთვის და გულში იკრავენ შვილებს, ფიქრობენ თავიან ცარიელ ბუდეზე და მათი ჭრილობა სულ უფრო მეტად იზრდება. უმნიშვნელო შეკითხვაც კი: “რამდენი შვილი გყავთ?” ტკივილს აყენებს მათ და ახსენებს ელიტურ კლუბს, სადაც უშვილოების ადგილი არ არის.
   ის, ვინც მსგავს გრძნობებს განიცდის, უნდა აცნობიერებდეს, რომ ღმერთს ესმის მისი მწუხარება. მეფსალმუნე ამბობს უფლის შესახებ: “ჩემი ხეტიალი გამოთვლილი გაქვს; შენს ჭურჭელში მოათავსე ჩემი ცრემლები! განა შენს წიგნში არ არიან ისინი?” (ფსალმ. 55:9). “როგორც მამა შეიწყნარებს შვილებს, ისე შეიწყნარა უფალმა მოშიშნი მისნი” (ფსალმ. 102:13), თუმცა ხანდახან ისიც გვგონია, რომ იგი დუმს.
   ამავე დროს, ზოგიერთს სხვადასხვა მიზეზით გადაწყვეტილი აქვს, რომ არ იყოლიოს შვილები. ჩვენს სამყაროში, რომელიც აღსავსეა ტანჯვით, ტკივილით, ბოროტებითა და პოტენციური უბედურებით, შეგვიძლია გავუგოთ ამ გადაწყვეტილებას. გარკვეულ შემთხვევებში ადამიანებს ურჩევნიათ იშვილონ სხვისი ბავშვი, ვიდრე საკუთარი შვილი გააჩინონ. როცა ზრდიან უკვე დაბადებულ ბავშვს, ისინი ამით მას აძლევენ შანსს გაცილებით უკეთესი ცხოვრებისა, ვიდრე შეიძლებოდა ჰქონოდა.
   მიუხედავად იმისა, გვყავს თუ არა შვილები, შეგვიძლია დარწმუნებულები ვიყოთ ღვთის სიყვარულში და იმაში, რომ იგი დაინტერესებულია ჩვენი კეთილდღეობით. ამავე დროს, მოდით ყოველთვის ტაქტი გამოვიჩინოთ უშვილო ადამიანთა მიმართ.
   იესოს არასდროს ჰყოლია საკუთარი შვილები. რა გაკვეთილი შეგვიძლია მივიღოთ ამ ფაქტიდან?

ორშაბათი                                                                                                                             20 მაისი
როცა ბავშვს ერთი მშობელი ზრდის
   ერთ-ერთი გავრცელებული მოვლენაა, როცა ბავშვს ზრდის მარტოხელა მშობელი, უფრო ხშირად, დედა.
   ხანდახან გვეჩვენება, რომ მარტოხელა დედები არიან ქალები, რომლებმაც ბავშვი ჩასახეს ქორწინების გარეშე. თუმცა ეს ყოველთვის ასე არ არის. ჰაგარს დააძალეს შვილი გაეჩინა აბრაამისგან, შემდეგ კი შვილთან ერთად გააძევეს (იხ. დაბ. 16:3,4; 21:17). ბათ-შებაყი დაორსულდა გავლენიან ადამიანთან სექსუალური კავშირის შედეგად (იხ. 2მეფ. 11:4,5). უფალმა გააგზავნა ელია ცარფათში, რათა დახმარებოდა ქვრივ დედას (იხ. 3მეფ. 17:9). როცა იესომ დაიწყო თავისი მსახურება, იოსები, მისი მამობილი, დაიღუპა. “სიკვდილმა დააშორა იგი [მარიამი] იოსებს, რომელიც მასთან ერთად ინახავდა იესოს შობის საიდუმლოს. ახლა აღარ დარჩა ვინმე, ვისთვისაც შეძლებდა მას გაენდო თავისი იმედები და განცდები. ბოლო ორი თვე მისთვის განსაკუთრებულად რთული აღმოჩნდა” (ე. უაითი. ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 98).
   იყო მარტოხელა მშობელი, ალბათ, ადამიანისთვის ერთ-ერთი ურთულესი ამოცანაა. ბევრს მატერიალურად უჭირს, ექმნებათ პრობლემები სხვა მშობელთან ურთიერთობისას. დრო არ რჩებათ საკუთარი თავისთვის ან იმისთვის, რომ გაესაუბრონ ღმერთს. მათ აწუხებთ შეკითხვა: კვლავ შეიყვარებს თუ არა ვინმე მათ.
   რა დაპირებებია ჩაწერილი შემდეგ ტექსტებში, რომლებიც მიეცათ ადამიანებს, მათ შორის მარტოხელა მშობლებსაც? იხ. იერ. 31:25; მათ. 11:28; იერ. 29:11; 32:27; იგავ. 3:5,6; ეს. 43:1,2.
   ჩვენ, როგორც ეკლესია, უნდა ვეხმარებოდეთ მარტოხელა მშობლებს. იაკობი წერდა: “წმიდა და შეუბღალავი სარწმუნოება მამის წინაშე ისაა, რომ მიხედო ქვრივ-ობლებს მათ გასაჭირში და შეურყვნელად დაიცვა თავი სოფლისაგან” (იაკ. 1:27). აქ შეგვიძლია მივამატოთ სიტყვები: “და მარტოხელა მშობლებს გასაჭირის დროს”. დახმარება, რომლის შეთავაზებაც შეგვიძლია, არ არის აუცილებელი, რომ ფინანსური იყოს. შეგვიძლია გარკვეული დროით ბავშვები ჩვენთან დავიტოვოთ და მათ საშუალება მივცეთ, რომ ცოტა დაისვენონ, ილოცონ ან ღვთის სიტყვა წაიკითხონ. შეგვიძლია რაღაც ვასწავლოთ მათ შვილებს ან სახლში შევუკეთოთ რამე. მრავალი საშუალება არსებობს, რომ მხარში ამოვუდგეთ მარტოხელა მშობლებს. 
   რომ რომ არ განიკითხოთ, თუ რატომ დარჩა იგი მარტო, კონკრეტულად რისი გაკეთება შეგიძლიათ, რათა დაეხმაროთ მარტოხელა მშობლებს?

სამშაბათი                                                                                                                               21 მაისი
მშობლობის პასუხისმგებლობა და სიხარული
   წაიკითხეთ 126-ე ფსალმუნი. რა არის ამ მოკლე ფსალმუნის ძირითადი აზრი? რა პრინციპები უნდა გავითვალისწინოთ ჩვენს ცხოვრებაში?
   როცა გინდათ მოამზადოთ თქვენი საყვარელი კერძი, თქვენ მიჰყვებით რეცეპტს.  თუკი დაამატებთ ყველა აუცილებელ ინგრედიენტს და ყველა ნაბიჯს შეასრულებთ, ძირითადად, სასურველ შედეგს მიიღებთ. აღზრდა არ ჰგავს კერძის მომზადებას. არ არსებობს ორი ერთნაირი ბავშვი და თუკი ბავშვს ისე ზრდით, როგორც სხვა ბავშვებს, შესაძლებელია, ისინი სრულიად სხვადასხვანაირები აღმოჩნდნენ. ეს განსხვავებები შეიძლება განპირობებული იყოს სქესის სხვადასხვაობით, დაბადების რიგობითობით, ტემპერამენტით და სხვა მრავალი მიზეზით. უფლის განზრახვა მდგომარეობს იმაში, რომ მშობლები სწორი გზით წარმართავდნენ თავიანთ შვილებს და ასწავლიდნენ ღვთის სიყვარულსა და მორჩილებას (იხ. რჯლ. 6:4-9; ფსალმ. 77:5-7). ღმერთი ასწავლის მშობლებს: “აღზარდე ყმაწვილი მისი გზის მიხედვით” /დასაწყისში/ (იგავ. 22:6), რათა მშობელს არ უწევდეს ყოველ ნაბიჯზე თავიანთი შვილების დაცვა და შფოთვა მათ არასწორ გადაწყვეტილებებზე.
   გვინდა, რომ ჩვენი შვილები საყვარელი, უსუსური პატარებიდან გაიზარდონ დამოუკიდებელ და წარმატებულ ზრდასრულებად, ამიტომ ჩვენი მთავარი მოვალეობა მდგომარეობს იმაში, რომ მათ შეიცნონ ღმერთი, შეიყვარონ იგი და ისწავლონ მის მიმართ მსახურება. როგორც მშობლებს, შეგვიძლია გავყვეთ მეორე რჯულის მე-6 თავში ჩამოყალიბებულ გეგმას ბავშვთა სულიერი განვითარების შესახებ. მასში მოცემულია ოთხი მნიშვნელოვანი მითითება: უფალს აღიარებ როგორც შენს ღმერთს (იხ. რჯლ. 6:4), მთლიანად გიყვარდეს იგი (იხ. რჯლ. 6:5), გაუფრთხილდები მის სიტყვას (იხ. რჯლ. 6:6) და გაუზიარებ შვილებს ცოდნას მის შესახებ (იხ. რჯლ. 6:20-23).
   მეორე რჯულის წიგნის მე-6 თავში საუბარია ორ მნიშვნელოვან პრინციპზე. პირველ რიგში, ეს არის პრინციპი “ჩააგონე-ელაპარაკე” (რჯლ. 6:7). ჩაგონება ეკუთვნის ფორმალურ დასწავლას, ხოლო ლაპარაკი - არაფორმალურ დარიგებას. ორივე შემთხვევაში ბიბლიური ჭეშმარიტება ცხადდება მშობლისა და შვილის ურთიერთობის დონეზე. ფორმალური სწავლება შეიძლება ხდებოდეს საოჯახო თაყვანისცემის დროს, როცა ღვთის სიტყვას ერთად ვსწავლობთ. არაფორმალურ სწავლებას სპონტანური ხასიათი აქვს და კიდევ უფრო მეტად მნიშვნელოვან როლს თამაშობს. ცხოვრებისეული ილუსტრაციები შეიძლება ეფექტური საშუალება იყოს იმისთვის, რომ ერთმანეთს ბიბლიური ჭეშმარიტებები გავუზიაროთ (იხ. დაბ. 18:19).
   მეორე პრინციპი არის “შეიბი-დააწერე” (რჯლ. 6:8,9). სულიერი ჭეშმარიტება უნდა გამოცხადდეს ჩვენს საქციელებებსა (“ხელი”) და თვალსაზრისში (“თავი”). ასევე იგი უნდა იქცეს ჩვენი პირადი (“სახლის კარის წირთხლები”) და საზოგადოებრივი (“კარიბჭეები”) ცხოვრების ნაწილად. ჩვენი გულებიდან იგი უნდა იფრქვეოდეს ჩვენს სახლებში, ხოლო ჩვენი სახლებიდან - ქვეყნიერებაზე.

ოთხშაბათი                                                                                                                             22 მაისი
მშობლობა, როგორც მოწაფეთა მომზადება
   წაიკითხეთ დაბ. 18:18,19 და 1მეფ. 3:10-14. შეადარეთ ეს ორი მამა. როგორი იყო მათი აღზრდის სტილის შედეგები?
   მშობლები პასუხისმგებელნი არიან იმაზე, რათა თავიანთი შვილები აქციონ იესოს მოწაფეებად. არიან მშობლები, რომლებიც მიიჩნევენ, რომ შვილების სწავლისა და გამოსწორების ერთადერთი ხერხია ფიზიკური დასჯის ხშირი გამოყენება (იხ. იგავ. 22:15; 23:13; 29:15). მსგავსი ტექსტები არასწორად განიმარტება, რასაც მივყავართ ბავშვების მიმართ სასტიკ მოპყრობასა და პიროვნების დამცირებამდე. ხშირად ამას ბავშვის მხრიდან მოსდევს ამბოხება მშობლისა და ღმერთის წინააღმდეგ. 
   ბიბლია მშობლებს ასწავლის მართონ სიკეთით (იხ. ეფეს. 6:4; კოლ. 3:21) და აღზარდონ ბავშვები სიმართლეში (იხ. ფსალმ. 77:5; იგავ. 22:6; ეს. 38:19). როგორც მშობლები, ჩვენს შვილებს უნდა უზრუნველვყოფდეთ ყოველივე აუცილებლით (იხ. 2კორ. 12:14) და მათთვის კარგი მაგალითი ვიყოთ (იხ. დაბ. 18:19; გამ. 13:8; ტიტ. 2:2). მოწოდებულნი ვართ, გონივრულად წარვმართოთ ჩვენი ოჯახის წევრები (იხ. 1ტიმ. 3:4,5,12) და დისციპლინას მივაჩვიოთ ჩვენი შვილები (იხ. იგავ. 29:15,17), ამავე დროს, ავირეკლოთ ღვთის სიყვარული (იხ. ეს. 66:13; ფსალმ. 102:13; ლუკ. 11:1). 
   რამდენად სამწუხაროც არ უნდა იყოს, ბიბლიაში გვაქვს არასწორი აღზრდის მაგალითები. ისააკმა და რებეკამ შვილები - ესავი და იაკობი ერთმანეთისგან გამოარჩიეს მეტნაკლები სიყვარულით (იხ. დაბ. 25:28). მოგვიანებით იაკობმაც ანალოგიურად დაიახლოვა იოსები (იხ. დაბ. 37:3). ყელიმ, რომელიც რელიგიური ლიდერი იყო, ვერ აღზარდა თავისი შვილები (იხ. 1მეფ. 3:10-14). სამუელი, რომელიც ასევე აღზარდა ელიამ, აღმოჩნდა არასრულყოფილი მამა (იხ. 1მეფ. 8:1-6). მეფე დავითმა, რომელმაც იმრუშა და შეუკვეთა მკვლელობა, ცუდი მაგალითი მისცა თავის შვილებს. მეფე მენაშემ თავისი შვილები დემონებს შესწირა მსხვერპლად (იხ. 4მეფ. 21:1-9), ისევე, როგორც მეფე ახაზმაც (იხ. 4მეფ. 16:2-4).
   საბედნიეროდ, წმიდა წერილში კარგი აღზრდის მაგალითებიც გვაქვს. მორდექაი იყო ჰადასას, ანუ დედოფალ ესთერის არაჩვეულებრივი მამობილი (ესთ. 2:7), იობიც რეგულარულად ლოცულობდა თავის შვილებზე (იობ. 1:4, 5). ყველა ამ მაგალითიდან, კარგიდან თუ ცუდიდან, შეგვიძლია გამოვიტანოთ დასკვნები ბავშვების აღზრდასთან დაკავშირებით.
   რა გაკვეთილები შეგვიძლია მივიღოთ ბიბლიაში მოცემული აღზრდის მაგალითებიდან? როგორ შეგვიძლია გამოვიყენოთ ზოგიერთი ამ პრინციპთაგანი მათთან ურთიერთობისას, ვინც  ჩვენი შვილები არ არიან?

ხუთშაბათი                                                                                                                             23 მაისი
ბრძოლა გზასაცდენილი ძისთვის
   წაიკითხეთ იგავ. 22:6. როგორ გესმით ეს ნაწყვეტი? ეს არის გარანტია, დაპირება თუ ალბათობა?
   ზოგჯერ ხდება, რომ თქვენ, როგორც მშობელი, აკეთებთ ყველაფერ აუცილებელს: თქვენს შვილებს ასწავლით სწორ რამეებს, ცხოვრობთ იმის  შესაბამისად, რაც ღმერთზე იცით, შესაბამისად, შვილები დაგყავთ კარგ სკოლაში, რეგულარულად დადიხართ ეკლესიაში, შვილებთან ერთად მონაწილეობთ მისიონერულ საქმიანობაში, ისინი კი ტოვებენ იმ რწმენას, რომელშიც აღზარდეთ. ტკივილი შეიძლება იყოს აუტანელი, ხოლო მათ ხსნაზე შიში არ გტოვებთ არც ერთი წუთით. თუმცა მშობლები არ არიან ყოველთვის დამნაშავეები. ბავშვებს თავიანთი თავი აბიათ მხრებზე და საბოლოოდ, საკუთარი ქმედებების გამო პირადად აგებენ პასუხს ღმერთის წინაშე.  
   გამონათქვამს “კიდევაც რომ მოხუცდეს, არ გადაუხვევს მისგან [სწორი გზიდან]”, ზოგიერთი აღიქვამს როგორც დაპირებას, გარანტიას იმისა, რომ სათანადო აღზრდას ყოველთვის მივყავართ ბავშვის გადარჩენამდე. მაგრამ იგავების წიგნი აყალიბებს ზოგად პრინციპებს და არა უტყუარ დაპირებებს. ეს ტექსტი გვარწმუნებს, რომ ბავშვობაში მიღებული გაკვეთილები მთელი ცხოვრების განმავლობაში გვამახსოვრდება. ყოველი ბავშვი აღწევს იმ ასაკს, როცა მშობლების მემკვიდრეობას ან იღებს, ან უარყოფს. მშობლებს, რომლებიც საგულდაგულოდ არიგებდნენ თავიანთ შვილებს, შეუძლიათ დარწმუნებული იყვნენ, რომ მშობლების სახლში ნასწავლი ჭეშმარიტებები სამუდამოდ დარჩება მათ შვილებში და თუკი ოდესმე ბავშვებს გზა დაეკარგებათ, მარცვალი, რომელიც დათესილია მათ გულებში, ყოველთვის მოუწოდებს, რომ სახლში დაბრუნდნენ. ჩვენი არჩევანია, რომ ვიყოთ კარგი მშობლები; ის, თუ როგორები იქნებიან ჩვენი შვილები, მათი არჩევანია. 
   რა უნდა გააკეთოს მშობელმა, თუკი მისმა შვილმა გზიდან გადაუხვია? გადაეცით ისინი ღმერთს გულწრფელ ლოცვაში. მას ისე, როგორც არავის, ესმის ჩვენი ტკივილი, მრავალრიცხოვანმა შვილებმა ხომ ზურგი აქციეს შემოქმედს _  იდეალურ მშობელს. შეგიძლიათ თქვენს გზასაცდენილ შვილებს ლოცვითა და სიყვარულით დაუჭიროთ მხარი და გვერდიდან არ მოსცილდეთ, როცა ისინი ღმერთს ებრძვიან. 
   ნუ შეგრცხვებათ ითხოვოთ დახმარება და ლოცვები, ნუ იდანაშაულებთ თავს და ნუ ზრუნავთ გზასაცდენილ შვილზე ოჯახის სხვა წევრების საზიანოდ. უძღები შვილის აღზრდამ შეიძლება დაანგრიოს თქვენი ოჯახი; ამიტომ თქვენს მეუღლესთან ერთად ერთი პოზიცია დაიკავეთ და თქვენს შვილს ზუსტი საზღვრები დაუწესეთ. გახსოვდეთ, რომ ღმერთს თქვენზე მეტად უყვარს თქვენი ძე თუ ასული, იქონიეთ უკეთესის იმედი და გწამდეთ, რომ ღმერთი მუშაობს თქვენს შვილზე. 
   ასეთ შემთხვევაში სრულიად ბუნებრივია საკუთარი თავის დადანაშაულება. კიდევაც რომ დაგეშვათ შეცდომები წარსულში, რატომ არის უკეთესი, რომ ყურადღება გაამახვილოთ მომავალსა და ღვთის დაპირებებზე? იხ. ფილიპ. 3:13.

პარასკევი                                                                                                                                          24 მაისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   «დრო უნდა გამოყოთ თქვენს შვილებთან სასაუბროდ, მათთან ერთად სალოცავად და არაფერს არ უნდა დართოთ ნება, დაარღვიოს ღმერთთან და თქვენს შვილებთან ურთიერთობის ეს დრო. შეგიძლიათ უთხრათ თქვენს სტუმრებს: “ღმერთმა დამაკისრა ეს საქმე და დრო არ მაქვს ჭორაობისთვის”. უნდა აცნობიერებდეთ, რომ ასრულებთ მარადისობის საქმეს. თქვენს უპირველეს მოვალეობას წარმოადგენენ თქვენი შვილები» (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი. გვ. 266, 267).
   “მშობლებო, თქვენ ღირსეული ქცევის პირველი მაგალითი უნდა უჩვენოთ შვილებს მაშინ, როცა ხელში არწევთ მათ. ასწავლეთ დაემორჩილონ თქვენს ნებას. ამის მიღწევა შესაძლებელია, თუკი მტკიცე ხელი გექნებათ და შეუდრეკელობას გამოიჩენთ. მშობელი სრულყოფილად უნდა ფლობდეს საკუთარ თავს და რბილად, მაგრამ, ამავე დროს, მტკიცედ მიმართოს ბავშვის ნება საჭირო მხარეს, სანამ არ ისწავლის თქვენი სურვილების შესრულებას.
   მშობლები შვილების აღზრდას ძალიან გვიან იწყებენ. ისინი არ ახშობენ უკმაყოფილებისა და ჭირვეულობის პირველ ამოფრქვევას და ბავშვები ჯიუტები იზრდებიან. რაც უფრო იზრდებიან და ძლიერებიდებიან, მით უფრო მყარი ხდება მათი სიჯიუტე” (ე. უაითი. მოწმობანი ეკლესიისათვის, ტ. 1, გვ. 218).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	რას ნიშნავს იყო ღვთის “შვილი”? როგორ გავიგოთ ეს სახე და რა სიმშვიდე შეგვიძლია ვპოვოთ ამაში?
2.	ერთმა მამამ თავისი შვილების დაბადების შემდეგ თქვა: “შვილების წყალობით გავაცნობიერე ორი მნიშვნელოვანი ღვთისმეტყველური ჭეშმარიტება. პირველი – ნების თავისუფლება; მეორე - ადამიანის ბუნების ცოდვიანობა”. როგორ შეეძლოთ პატარა ბავშვებს გაეხსნათ მისთვის ეს ორი ჭეშმარიტება?
3.	რომელია ბავშვის ნების ჩამოყალიბების საუკეთესი პერიოდი? როგორ გავაკეთოთ ეს? როგორ შეგვიძლია ჩამოვუყალიბოთ ჩვენს შვილებს ნებისყოფა ღვთის ჩანაფიქრის შესაბამისად, თუკი თავად მთლიანად არ ვემორჩილებით მის ნებას?
4.	დაფიქრდით მარტოხელა მშობლების შესახებ. როგორ შეუძლია თქვენს ეკლესიას დაეხმაროს პრაქტიკულად მათ და მათ შვილებს, რომლებსაც დამოუკიდებლად ზრდიან?
5.	როგორ შეგვიძლია დავეხმაროთ მშობლებს, ვისი შვილებიც განუდგნენ რწმენას?  

გაკვეთილი 9                                                                                                                  25 - 31 მაისი
დანაკარგების დრო
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: მარკ. 5:22-24, 35-43; 1პეტრ. 5:6,7; დაბ. 37:17-28; ლუკ. 16:13; რომ. 6:16; 1კორ. 15:26.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “ახლაც ყველაფერი წაგებად მიმაჩნია ჩემი უფლის იესო ქრისტეს ცოდნის უპირატესობისთვის, რის გამოც უარი ვთქვი ყოველივეზე და ყველაფერს ნაგვად მივიჩნევ, რათა ქრისტე შევიძინო” (ფილიპ. 3:8).
   როდესაც ადამმა და ევამ შეჭამეს ნაყოფი სიკეთისა და ბოროტების შეცნობის ხიდან, განიცადეს თავიანთი პირველი დანაკარგი - ზნეობრივი სისუფთავის დანაკარგი. მისი ადგილი თანდათან დაიკავა ეგოიზმმა, მტრობამ, დანაშაულის შეგრძნებამ და ერთმანეთზე ბატონობის სურვილმა.
   ცოდვით დაცემის შემდეგ მალე გახდნენ სიცოცხლის პირველი მოსპობის მოწმენი, როცა მიეცათ ცხოველის ტყავი, რათა სიშიშვლე დაეფარათ. პირველმა ადამიანებმა დაკარგეს მისვლის უფლება სიცოცხლის ხესთან, დაკარგეს თავიანთი სრულყოფილი სახლი - ედემის ბაღი, ხოლო წლების შემდეგ დაკარგეს ვაჟიშვილი აბელი, რომელიც საკუთარი ძმის ხელით იქნა მოკლული. ბოლოს და ბოლოს, ერთ-ერთმა მათგანმა დაკარგა მეუღლე, შემდეგ კი საკუთარი სიცოცხლეც. ერთმა არასწორმა გადაწყვეტილებამ ისინი დანაკარგის მთელ ჯაჭვთან მიიყვანა.
   დიახ, ყოველი ჩვენგანისთვის, ასე თუ ისე, ნაცნობია დანაკარგის ტკივილი და ყველაზე მეტად მტკივნეულია ოჯახის წევრების - ჩვენთვის ყველაზე ახლობელი და ძვირფასი ადამიანების დაკარგვა.
   ამ კვირის განმავლობაში ვაგრძელებთ ოჯახური ცხოვრების თემების შესწავლას და განვიხილავთ დანაკარგის გარდაუვალ პერიოდებს.

კვირადღე                                                                                                                               26 მაისი
ჯანმრთელობის დაკარგვა
   ათასწლეულების განმავლობაში დავკარგეთ სიცოცხლის ხესთან წვდომა და ეს შესამჩნევად აღიბეჭდება ჩვენს ჯანმრთელობაზე. კიდევ უფრო მტკივნეულად აღიქმება ახლობელი ადამიანის მიერ ჯანმრთელობის დაკარგვა! მშობლები, რომელთა შვილებიც მძიმე ავადმყოფები არიან, არჩევდნენ თავად ყოფილიყვნენ ავად, ვიდრე საკუთარი შვილების ტანჯვას უყურებდნენ. მაგრამ, სამწუხაროდ, არ გვაქვს ასეთი არჩევანი.
   რა აქვთ საერთო შემდეგ ნაწყვეტებს? იხ. მარკ. 5:22-24, 35-43; მათ. 15:22-28; ლუკ. 4:38,39; იოან. 4:46-54.
   ყოველ ამ შემთხვევაში, როგორც სხვა მრავალში, სწორედ ოჯახის წევრი ევედრებოდა იესოს დახმარებოდა თავის ნათესავს. 
   ვიცით, ვიტანჯებით იმის გამო, რომ ვცხოვრობთ ცოდვილ წუთისოფელში. როცა ცოდვა შემოიჭრა სამყაროში, მასთან ერთად მოვიდა არა მხოლოდ სიკვდილი, არამედ ქრონიკული ტკივილიც, ტანჯვაც და ავადმყოფობაც. თუკი ვხვდებით ქრონიკულ ან მწვავე დაავადებას, შეგვიძლია განვიცადოთ შოკი, რისხვა, სასოწარკვეთა და შევძახოთ კიდეც: “ღმერთო ჩემო! ღმერთო ჩემო! რად მიმატოვე? მე შემოგღაღადებ, მაგრამ შორს არის ჩემი შველა” (ფსალმ. 21:2). დავითის მსგავსად, ჩვენც შეგვიძლია ღმერთთან მივიტანოთ ჩვენი შეკითხვები, რისხვა და ტკივილი. 
   დაავადება და ტანჯვა საიდუმლოდ დარჩება მანამ, სანამ სიკვდილი საბოლოოდ არ დამარცხდება იესოს დაბრუნების დროს. ამავე დროს ღვთის სიტყვაში შეგვიძლია ვიპოვოთ მნიშვნელოვანი ჭეშმარიტებები. როცა იობი აუტანელ ტკივილს განიცდიდა, ღმერთთან ურთიერთობაში შეიგრძნო განსაკუთრებული სიახლოვე. იგი ამბობს: “ყურმოკვრით მქონდა გაგონილი შენზე, ახლა კი ჩემმა თვალმა გიხილა შენ” (იობ. 42:5). პავლე იტანჯებოდა ქრონიკული დაავადებით და მისი გამოცდილება მოწმობს, რომ ტანჯვას შეუძლია დაგვეხმაროს სხვების დამშვიდებაში, შეუძლია მოგვანიჭოს ავადმყოფთა მიმართ თანაგრძნობა, შეუძლია დაგვეხმაროს, რომ უფრო ეფექტურად ვიმსახუროთ (იხ. 2კორ.  1:3-5), თუკი ტანჯვას საშუალებას არ მივცემთ, გაგვტეხოს.
   თუკი ჩვენ (ან ჩვენი ოჯახის წევრები) ვიტანჯებით დაავადების გამო, რა დაპირებებს შეგვიძლია დავეყრდნოთ? რატომ არის ასეთ დროს მნიშვნელოვანი გვახსოვდეს, რომ ჩვენი უფალი იესო იტანჯებოდა ჯვარზე? როგორ მოწმობს ჯვარცმული ქრისტე ღვთის მარადიული სიყვარულის შესახებ?

ორშაბათი                                                                                                                               27 მაისი
ნდობის დაკარგვა
   ყველა ვართ ცოდვილები, არასრულფასოვანი ადამიანები, რომლებიც შეიძლება აღვმოჩნდეთ არასაიმედონი და დავაღალატოთ ისინი, ვინც გვენდობა. და რომელ ჩვენგანს არ შეუმჩნევია, როგორ ცდილობენ სხვა ადამიანები, ბოროტად გამოიყენონ ჩვენი ნდობა? ნდობის დაკარგვა ყოველთვის მწარეა, მაგრამ განსაკუთრებით მტკივნეულია, როცა ეს  ოჯახში ხდება.
   ხანდახან შეიძლება გვეგონოს, რომ ჩიტი ბდღვნად არ ღირს და უმჯობესია გავეცალოთ. გვეჩვენება, რომ ურთიერთობები არ ღირს იმად, რომ ვცადოთ მათი აღდგენა. რა თქმა უნდა, ეს რთული გასაკეთებელია, თუკი დაგვაღალატა ახლობელმა ადამიანმა, მაგალითად, მეუღლემ. შეგვიძლია ვთქვათ კიდეც, რომ ქორწინების ერთ-ერთი მიზანია გვასწავლოს, თუ როგორ აღვადგინოთ დაკარგული ნდობა.
   როცა ურთიერთობაში დაკარგულია ნდობა, როგორ შეგვიძლია განვკურნოთ და გადავარჩინოთ როგორც ნდობა, ასევე თავად ურთიერთობებიც? იხ. 1პეტრ. 5:6,7; 1იოან. 4:18; იაკ. 5:16; მათ. 6:14,15.
   დაკარგული ნდობის აღდგენა არის გზას, რომელიც ნაბიჯ-ნაბიჯ უნდა გავიაროთ. ეს გზა იწყება დანაკარგის გულწრფელი აღიარებით და ჭეშმარიტების დადგენით, მიუხედავად იმისა, რა მოხდა ან ვინ არის დამნაშავე. 
   თუკი დაშორების მიზეზი იყო მრუშობა, განკურნება იწყება იმით, რომ დამნაშავე მხარე აღიარებს ღალატს. ასეთი აღიარება, რომელიც განკურნების პროცესის ნაწილია, მაქსიმალურად სრული უნდა იყოს. შერიგების პროცესში უმცირესი არაგულწრფელობაც კი რომ აღმოჩნდეს, ურთიერთობები  საბოლოოდ დასამარდება.
   ნდობის აღსადგენად საჭიროა დრო და მოთმინება. რაც უფრო სერიოზულია დანაშაული, მით მეტი დრო დასჭირდება განკურნებას. ხანდახან მოგეჩვენებათ, რომ წინ დგამთ ერთ ნაბიჯს და ორს - უკან. მაგრამ ბევრმა წყვილმა შეძლო დარღვეული ურთიერთობების აღდგენა და მათი ახალ ხარისხობრივ დონეზე გაყვანა.
   როგორ შეგიძლიათ გამოიყენოთ ქორწინების განკურნების პრინციპები დაკარგული ნდობის სხვა შემთხვევებში? არის თუ არა სიტუაციები, სადაც შეგვიძლია ვაპატიოთ, მაგრამ ვეღარ ვენდოთ? 

სამშაბათი                                                                                                                              28 მაისი
ნდობის დაკარგვა (გაგრძელება)
   ნდობა ასევე შეიძლება დაიკარგოს ოჯახში ძალადობის გამოც. გამოკვლევები გვიჩვენებს, რომ ყველაზე ხშირად სისასტიკე მჟღავნდება ოჯახში. ოჯახური ძალადობა ეხება ოჯახის ყველა სახეობას, მათ შორის ქრისტიანულსაც. ძალადობა არის ნებისმიერი სახის თავდასხმა, იქნება ეს სიტყვიერი, ფიზიკური, ემოციური, სექსუალური, აქტიური თუ პასიური უგულებელყოფა, ოჯახის ერთი თუ რამდენიმე წევრის მიერ ჩადენილი.
   წმიდა წერილში მოცემულია ოჯახური ძალადობის მაგალითები ღვთის ერს შორისაც კი. რა გრძნობებით კითხულობთ ამ ტექსტებს? როგორ ფიქრობთ, რატომ არის ჩაწერილი ეს ისტორიები ბიბლიაში?
დაბ. 37:17-28
2მეფ. 13:1-22
4მეფ. 16:3; 17:17; 21:6
   ძალადობა არის ადამიანის გაცნობიერებული გადაწყვეტილება, რომ გამოიყენოს ძალაუფლება და კონტროლი სხვებზე. იგი ვერ გამართლდება და ვერც აიხსნება ალკოჰოლით, სტრესით, სექსუალური სურვილებით, თვითკონტროლის უკმარისობით ან მსხვერპლის რაიმე სახის ქმედებით. მსხვერპლი ვერ იქნება დამნაშავე იმაში, რომ ბოროტმოქმედი გამოიწვია ძალის გამოსაყენებლად. ადამიანები, რომლებიც მიმართავენ ძალადობას, ამახინჯებენ სიყვარულს, რადგან “სიყვარული არ უბოროტებს მოყვასს” (რომ. 13:10). პროფესიულ მკურნალობას შეუძლია გამოასწოროს დამნაშავის ქცევა მხოლოდ იმ შემთხვევაში, თუკი ადამიანი საკუთარ თავზე იღებს თავისი ქცევის პასუხისმგებლობას და ეძებს დახმარებას. ღმერთს სასწაულებრივი სახით შეუძლია დაეხმაროს მათ, ვინც გულს გაუხსნის. მას შეუძლია დაეხმაროს ადამიანს, რომ შეწყვიტოს თავისი თავდასხმები და მოინანიოს საკუთარი აზრები და ქცევები. ღმერთს ძალუძს მისი აღდგენა და აღვსება თავისი აღაპე სიყვარულით, რომელიც კურნავს გულებს და ასწავლის სხვების სიყვარულს (შეად. ეფეს. 3:20).
   შეეცადეთ საკუთარი თავი დააყენოთ იმ ადამიანის ადგილას, რომელიც იყო ძალადობის მსხვერპლი. მიღების, ნუგეშისა და იმედის რომელი სიტყვების მოსმენას ისურვებდით? რატომ არის უფრო მნიშვნელოვანი უზრუნველვყოთ უსაფრთხოება და ვიზრუნოთ ადამიანზე ნაცვლად იმისა, რომ შევთავაზოთ რჩევები, თუ უკეთ როგორ იცხოვროს მოძალადესთან ერთად?

ოთხშაბათი                                                                                                                             29 მაისი
თავისუფლების დაკარგვა
   მხოლოდ ღმერთმა იცის, რამდენი მილიონი თუ მილიარდი ადამიანი ებრძვის დამოკიდებულების რომელიმე ფორმას. მეცნიერებმა დღემდე ბოლომდე ვერ გაიგეს ის, თუ რა იწვევს დამოკიდებულებას, თუმცა გარკვეულ შემთხვევებში მათ მართლაც შეიძლება დაინახონ ტვინის ის ნაწილი, რომელშიც თავმოყრილია ჩვენი სურვილები. 
   სამწუხაროდ, დამოკიდებულებათა ადგილმდებარეობის პოვნა არ არის იგივე, რაც მათგან განთავისუფლება. 
   დამოკიდებულება მძიმე ტვირთია ყველასთვის და არა მხოლოდ დამოკიდებული ადამიანისთვის. ოჯახის წევრები: მშობლები, მეუღლეები, შვილები - ყველა აუტანლად იტანჯება, როცა მათთვის ძვირფასი ადამიანი მავნე ჩვევის ზეგავლენის ქვეშ იმყოფება და ვერ თავისუფლდება მისგან.
   ნარკოტიკები, ალკოჰოლი, თამბაქო, აზარტული თამაშები, პორნოგრაფია, სექსი და საკვებიც კი – მაინც რა აქცევს ამ ყველაფერს დამოკიდებულებად? მათი ბოროტად გამოყენების ჩვეული პროგრესირებადი ხასიათი. მაშინაც კი, როცა იცით, რომ მავნეა, ვერ ჩერდებით. იქცევით დამღუპველი ჩვევის მონად და, ფაქტობრივად, კარგავთ თავისუფალ არჩევანს. პეტრეს აქვს მარტივი ახსნა იმისა, თუ რა არის დამოკიდებულება და როგორია მისი შედეგები: “თავისუფლებას პირდებიან მათ, თვითონ კი გახრწნილების მონები არიან, რადგან ვინც ვისგანაა ძლეული, მისივე მონაა” (2 პეტრ. 2:19).
   რამ შეიძლება მიიყვანოს ადამიანები დამოკიდებულებამდე? იხ. ლუკ. 16:13; რომ. 6:16; იაკ. 1:13-15; 1იოან. 2:16.
   აუცილებელი არ არის, რომ ცოდვა და დამოკიდებულება ერთი და იგივე იყოს. შეგიძლიათ ჩაიდინოთ ცოდვა, რომლისკენაც არ ხართ მიდრეკილი, თუმცა, ხშირ შემთხვევაში, იგი მიდრეკილებაში გადადის. უმჯობესია ცოდვის შეჩერება ღვთის ძალით მანამ, სანამ დამოკიდებულებად გადაიქცევა. და, რა თქმა უნდა, ცოდვისა და დამოკიდებულების პრობლემის ერთადერთი საიმედო გადაწყვეტილებაა ზეციდან შობა და ახალი გულის შეძენა. “ხოლო მათ, ვინც ქრისტესნი არიან, ჯვარს აცვეს თავიანთი ხორცი ვნებებთან და გულისთქმასთან ერთად” (გალ. 5:24). პავლე ასევე უხსნის რომაელებს, თუ რას ნიშნავს მოკვდე ცოდვილი დამოკიდებული ბუნებისთვის, რათა გქონდეს საშუალება იცხოვრო ქრისტესთვის (იხ. რომ. 6:8-13), შემდეგ კი დასძენს: “არამედ შეიმოსეთ უფალი ქრისტე და ხორცზე ზრუნვას გულისთქმად ნუ გაიხდით” (რომ. 13:14).
   თითოეულმა ჩვენგანმა იცის საკუთარი ან სხვისი გამოცდილებიდან გამომდინარე, თუ რას ნიშნავს ბრძოლა დამოკიდებულებასთან. როგორ დავეხმაროთ დამოკიდებულ ადამიანებს გააცნობიერონ, რომ პროფესიონალთან დასახმარებლად მისვლა არ წარმოადგენს სულიერი არშემდგარობის აღიარებას?

ხუთშაბათი                                                                                                                             30 მაისი
სიცოცხლის დაკარგვა
   როგორც ადამიანებმა, ჩვენ ყურმოკვრით კი არ ვიცით, რა არის სიკვდილი. ჩვენ წაგვიკითხავს სიკვდილის შესახებ, ვხედავთ სხვის სიკვდილს და ნებისმიერ დროს შეგვიძლია პირისპირ შევხვდეთ მას.
   წაიკითხეთ 1კორ. 15:26. როგორ არის აქ აღწერილი სიკვდილი და რატომ არის იგი აღწერილი ასე?
   რომელ თქვენგანს, ვისაც დაუკარგავს საყვარელი ადამიანი, არ გამოუცდია, თუ რაოდენ ამაზრზენი და გარდაუვალია სიკვდილი? სხვა მხრივ, მკვდრებისთვის იგი ნეტარებაა. თუკი მათ მიიძინეს უფალში, მაშინ შემდეგ წამს ისინი თვალს გაახელენ უკვდავებისთვის. «მორწმუნისთვის სიკვდილი არაფერს ნიშნავს... ქრისტიანისთვის სიკვდილი _ ეს ძილია, სიბნელისა და მდუმარების წამი. “თქვენი სიცოცხლე დაფარულია ქრისტესთან ღმერთში”. “როცა გამოჩნდება ქრიატე, თქვენი სიცოცხლე, მაშინ თქვენც გამოჩნდებით მასთან ერთად დიდებით”» (ე. უაითი. ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 619).
   ცოცხლები, განსაკუთრებით დარჩენილი მეგობრები ან ნათესავები, განიცდიან დანაკარგის მთელ ტკივილსა და სიმწარეს. გლოვა არის ბუნებრივი რეაქცია დანაკარგზე. ჩვენ ემოციურად ვიტანჯებით, როცა ვკარგავთ მათ, ვინც გვიყვარს.
   გლოვის პერიოდი ყველასთან განსხვავებულად მიმდინარეობს, მაგრამ ადამიანთა უმრავლესობა მას რამდენიმე ეტაპად გადის. 
   ახლობელი ადამიანის სიკვდილზე პირველი და ყველაზე გავრცელებული რეაქცია არის შოკი და უარყოფა მაშინაც კი, როცა სიკვდილს ელოდებიან. შოკი არის ემოციური თავდაცვა მოულოდნელად თავს დამტყდარი დანაკარგის გრძნობისგან და ეს მდგომარეობა შეიძლება ორი ან სამი თვე გრძელდებოდეს. 
   ადამიანი ასევე შეიძლება გადიოდეს პერიოდს, როცა გამუდმებით ფიქრობს საყვარელ ადამიანზე, ყოველდღიური საქმეების შესრულების დროსაც კი. ყველა საუბარი გადადის გადატანილ დანაკარგზე. ეს პერიოდი შეიძლება გრძელდებოდეს ექვსი თვიდან ერთ წლამდე. 
   სასოწარკვეთისა და დეპრესიის სტადია წარმოადგენს გლოვის ხანგრძლივ პერიოდს, შესაძლებელია, ყველაზე მტკივნეულ და გაჭიანურებულ ეტაპს, რომლის განმავლობაშიც ადამიანი თანდათან ეგუება თავის დანაკარგს. ამ ეტაპზე ადამიანი განიცდის ემოციების მთელ გამას, ისეთს, როგორიცაა: რისხვა, დანაშაულის გრძნობა, მონანიება, სევდა და შფოთვა. გლოვის მიზანს არ წარმოადგენს მთელი თქვენი ტკივილისა თუ დანაკარგის ხსოვნის გაქრობა.
   გამოჯანმრთელების დასკვნით ეტაპზე ადამიანი იწყებს ინტერესის გამომჟღავნებას ყოველდღიური საქმიანობისადმი და ნორმალურ ფუნქციონირებას დღითი დღე.
   რა დამამშვიდებელი სიტყვები მოგვეპოვება შემდეგ ნაწყვეტებში? იხ. რომ. 8:31-39; გამოცხ. 21:4; 1 კორ. 15:52-57.

პარასკევი                                                                                                                                      31 მაისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   ბევრმა იზარალა თავისი დამოკიდებულების შედეგად. ისინი იქცნენ თავიანთი სურვილების მონებად და დაკარგეს ფული, სამსახური, ჯანმრთელობა და თავისუფლება. მაგრამ იესო მოვიდა, რათა გავეთავისუფლებინეთ ჩვენი ცოდვებისა და ყველა ჩვენი დამოკიდებულებისგან, ამიტომ “თუ ძე გაგათავისუფლებთ, ნამდვილად თავისუფლები იქნებით” (იოან. 8:36). ასევე იესო დაგვპირდა, რომ მუდამ ჩვენთან იქნება (იხ. მათ. 28:20; ეს. 43:2), ამიტომ არ არის საჭირო მარტოებმა ვიბრძოლოთ. უნდა გვახსოვდეს, რომ ეს არ არის ჩვენი ბრძოლა, არამედ უფლისა (იხ. 1მეფ. 17:47) და იგი გვპირდება მასში გამარჯვებას (იხ. 1პეტრ. 1:3-9). დღეს შეგიძლიათ შეუდგეთ ნებისმიერ დამოკიდებულებაზე გამარჯვების გზას და მიიღოთ სასურველი თავისუფლება - თავისუფლება, რომლის მოცემაც სურს ჩვენთვის ღმერთს. ეს არ ნიშნავს იმას, რომ აღარ მოგიწევთ ბრძოლა და თავს აარიდებთ დაცემას. მაგრამ კარგი უწყება მდგომარეობს იმაში, რომ სანამ თქვენ არ უარყოფთ უფალს, იგი არ უარგყოფთ თქვენ. და არაფერია ცუდი იმაში, რომ საჭიროების შემთხვევაში მივმართოთ პროფესიონალურ დახმარებას. მსგავსად იმისა, როგორც უფალს შეუძლია გამოიყენოს პროფესიონალი მედიკოსი, რათა დაგვეხმაროს გადავჭრათ ჯანმრთელობის პრობლემა, ასევე მას შეუძლია გამოიყენოს პროფესიონალი კონსულტანტი, რათა დაგვეხმაროს დავამარცხოთ დამოკიდებულება.
“როდესაც თავს გვატყდება სირთულეები და განსაცდელი, უნდა ვისწრაფოდეთ ღვთისკენ და რწმენით ველოდოთ დახმარებას იმისგან, ვისაც შეუძლია გადარჩენა და დახსნა. აუცილებლად უნდა ვითხოვდეთ ღვთის კურთხევებს, თუკი გვინდა მათი მიღება. ლოცვა არის აუცილებლობა, მაგრამ ხომ არ უგულებელვყოფთ განდიდებას? განა უფრო მეტად მადლობლები არ უნდა ვიყოთ ყველა სიკეთის მომნიჭებლისა? უნდა განვავითაროთ ჩვენში მადლიერება, უფრო ხშირად დავფიქრდეთ ღვთის აურაცხელ მოწყალებაზე, განვადიდოთ და ვაქოთ მისი წმიდა სახელი მაშინაც კი, როცა განვიცდით ტანჯვას თუ მწუხარებას” (ე. უაითი. რჩეული უწყებები, ტ. 2, გვ. 268).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	რა მნიშვნელობა აქვს პატიებას ნდობის დაკარგვისა და გაბზარული ურთიერთობების განკურნების პროცესში? იხ. მათ. 6:12-15; 18:21,22. “[სიყვარული] არ განიზრახავს ბოროტს” (1კორ. 13:5).
2.	რატომ არის სასარგებლო ღვთის მოწყალებაზე ფიქრი და გახსენება, როცა გავდივართ მწუხარების ან ავადმყოფობის პერიოდს?
3.	რა პრაქტიკული საშუალებებით შეუძლია თქვენს ეკლესიას დაეხმაროს ადამიანებს, რომლებიც განიცდიან ამა თუ იმ დანაკარგს? 

გაკვეთილი 10                                                                                                                1 - 7 ივნისი
დროებითი უსიამოვნებები
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: მათ. 7:5; ეფეს. 1:7; ფილიპ. 2:4-8; ეფეს. 4:26,27; იაკ. 1:19,20; კოლ. 3:19; მათ. 7:12.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “განრისხდით, ოღონდ ნუ შესცოდავთ: მზე ნუ ჩავა თქვენს რისხვაზე” (ეფეს. 4:26).
   ყველაზე მშვიდობიან ოჯახებშიც კი არის უთანხმოებები და კონფლიქტები. ასეთია რეალური ცხოვრება დაცემულ წუთისოფელში. მეუღლის მიერ გადაუყრელი ნაგავი, ქალიშვილის მიერ დაუმთავრებელი საშინაო დავალება ან ვაჟიშვილის მიერ შეუსრულებელი საოჯახო საქმე - ეს ყველაფერი წარმოადგენს უმნიშვნელო პრობლემებს, რომლებიც, როგორც წესი, შეიძლება მინიმალური ძალისხმევის გამოყენებით გადავჭრათ. მაგრამ სხვა პრობლემებს შეუძლიათ სერიოზულად გაართულონ საოჯახო ცხოვრება: სიდედრის საყვედურები და მანიპულაცია; ფსიქიკურად ავადმყოფი მამის მხრიდან შვილების შეურაცხყოფა; ვაჟიშვილის უწესრიგო ცხოვრება ან ქალიშვილის ნარკოდამოკიდებულება.
   ახალ აღთქმაში არა ერთხელ არის ნათქვამი, რომ უნდა გვიყვარდეს ერთმანეთი (იხ. იოან. 13:34; რომ. 12:10), ერთმანეთთან სიმშვიდესა და თანხმობაში ვიცხოვროთ (იხ. რომ. 15:5; ებრ.12:14), მოვითმინოთ და გამოვიჩინოთ გულმოწყალება (იხ. 1კორ. 13:4), ერთმანეთი საკუთარ თავზე მეტად დავაფასოთ (იხ. ფილიპ. 2:3) და ვატაროთ ერთმანეთის ტვირთი (იხ. ეფეს. 4:2). რა თქმა უნდა, ეს ყველაფერი ჩვენს ნათესავებსაც რომ ეხებოდეს, თქმა უფრო ადვილი იქნებოდა, ვიდრე შესრულება. ამ გაკვეთილში განვიხილავთ, თუ როგორ შეგვიძლია შევარბილოთ ასეთი უსიამოვნებები, განსაკუთრებით თუ ისინი ოჯახში წამოიჭრება.

კვირადღე                                                                                                                               2 ივნისი
კონფლიქტი
   წაიკითხეთ მათ. 7:5 და იგავ. 19:11. რომელ ორ მნიშვნელოვან პრინციპს შეუძლია დაგვეხმაროს თავი ავარიდოთ სხვებთან კონფლიქტს?
   იგავების წიგნის ავტორი ახდენს გონებამახვილურ დაკვირვებას: “წყლის გამოხეთქვა შუღლის დასაწყისია. შეწყვიტე დავა, ვიდრე აღიგზნებოდეს” (იგავ. 17:14). თუკი კონფლიქტი უკვე დაწყებულია, მისი ჩახშობა ძალზე რთულია. რომ. 14:19-ის თანახმად, შესაძლებელია თავი ავარიდოთ კონფლიქტს, თუკი ვცდილობთ გავაკეთოთ ის, რაც ემსახურება მშვიდობასა და ერთმანეთის აღმშენებლობას. რამდენად მნიშვნელოვანია ეს პრინციპები თანხმობის შესანარჩუნებლად ოჯახში?
   ზოგჯერ, როცა აღიარებთ თქვენს პასუხისმგებლობას კონფლიქტში, ამას მეორე მხარის პოზიციის შემსუბუქებასთან მივყავართ. დაიხიეთ უკან ერთი ნაბიჯით და დაფიქრდით, აქვს თუ არა საერთოდ აზრი ამ შერკინებას. იგავების წიგნი ადასტურებს: “ადამიანის ჭკუა სულგრძელს ხდის მას და მისი ღირსებაა დანაშაულის მიტევება” (19:11). დაფიქრდით, ექნება თუ არა თქვენთვის კამათის საგანს ისეთივე მნიშვნელობა სამი დღის შემდეგ. ან, უფრო უკეთესი, რა ზეგავლენა ექნება მას ხუთი-ათი წლის შემდეგ? მაგალითად, რამდენ წყვილს უკამათია იმის გამო, რაც დღეს თავადვე არაფრად მიაჩნიათ. 
   ნაცვლად იმისა, რომ კონფლიქტი გააჭიანუროთ, და სხვა ადამიანთან, მეუღლესთან, ბავშვთან, მეგობართან, თანამშრომელთან ილაპარაკოთ, ზუსტად განსაზღვრეთ მსჯელობის საკითხი ან საგანი და არ გასცდეთ მის საზღვრებს. კონფლიქტი ხშირად უარესდება, როცა მისი ნამდვილი მიზეზი იკარგება მრისხანე სიტყვებს შორის და ზედაპირზე ამოტივტივდება ძველი პრობლემები ან ჭრილობები. მსჯელობის დასაწყებად საუკეთესო საშუალებაა ერთგულების დადასტურება ურთიერთობებში. დაე, მეორე ადამიანმა იცოდეს, რომ ძალიან ღელავთ მასზე და თქვენს ურთიერთობებზე. როცა გამოთქვამთ თქვენს დადებით გრძნობებს, შეგიძლიათ გადახვიდეთ პრობლემის არსზე და არ გამოიყენოთ კავშირი “მაგრამ”. როცა ამ სიტყვას წარმოთქვამთ დადებითი მტკიცებულებების შემდეგ, თქვენ  უარყოფთ იმას, რაც ახლახან წარმოთქვით. თქვენი გრძნობების გამოთქმის შემდეგ მოუსმინეთ მეორე ადამიანს, დაფიქრდით მის სიტყვებზე და მხოლოდ ამის შემდეგ შესთავაზეთ გადაწყვეტილება, რომელიც ორივე მხარის ინტერესებს ითვალისწინებს (ფილიპ. 2:4, 5).
   გაიხსენეთ კონფლიქტი, რომელიც ახლა უკვე უგუნურებად და უაზრობად გეჩვენებათ. როგორ დაგეხმარებათ მიღებული გამოცდილება, რომ მომავალში აღკვეთოთ მსგავსი შემთხვევები?

ორშაბათი                                                                                                                            3 ივნისი
ქორწინების ზოგიერთი პრინციპები
   ქორწინება, როგორც შაბათი, ღმერთმა ადამიანს ჯერ კიდევ ედემში აჩუქა. და როგორც მეშვიდე დღის ადვენტისტებმა, ვიცით, თუ რაოდენ დაამახინჯა კაცობრიობის მტერმა ეს ორივე დადგენილება. იდეალური ქორწინებებიც კი კონფლიქტების გამო ზოგჯერ დაზარალებულა. 
   ქვემოთ მოყვანილია რამდენიმე პრინციპი, რომელთა დახმარებითაც წყვილები პრობლემებს გადაჭრიან.
   წაიკითხეთ  ეფეს. 1:7. აქ მითითებული რომელი მნიშვნელოვანი პრინციპი უნდა იყოს დაცული ნებისმიერ ქორწინებაში?
   აუცილებელია ვისწავლოთ პატიება, განსაკუთრებით, თუკი თქვენი მეუღლე არ იმსახურებს ამას. ყველას შეუძლია აპატიოს მას, ვინც იმსახურებს პატიებას. ასეთ შემთხვევაში რთულიც კი არის, ამას პატიება ვუწოდოთ. ნამდვილი პატიება არის ისეთი, როცა ვპატიობთ მათ, ვინც ამას არ იმსახურებს. უფალმა გვაპატია იესო ქრისტეს მეშვეობით და ჩვენც ასევე უნდა ვიქცეოდეთ. წინააღმდეგ შემთხვევაში, ჩვენი ქორწინება, კიდევაც რომ შევძლოთ მისი შენარჩუნება, მხოლოდ დაგვტანჯავს.
   წაიკითხეთ რომ. 3:23. რა პრინციპზეა აქ ლაპარაკი?
   აუცილებლად აღიარეთ, რომ დაქორწინებული ხართ ცოდვილ ადამიანზე, რომელიც გარკვეულწილად დაზიანებულია ემოციურად, ფიზიკურად და სულიერად. მიეჩვიეთ ამას. მიიღეთ თქვენი მეუღლის ნაკლოვანებები. ილოცეთ მათზე. შესაძლებელია, მოგიწიოთ ამ ნაკლთან ერთად ცხოვრება, მაგრამ ყურადღებას ნუ გაამახვილებთ ამაზე. თუკი ყურადღებას გაამახვილებთ მათზე, მაშინ აუტანლად მოგეჩვენებათ ისინი. თუკი წმიდა და სრულყოფილმა ღმერთმა ქრისტეს მეშვეობით მიგვიღო ისეთები, როგორებიც ვართ, მაშინ განა ჩვენ, არაწმიდები და არასრულყოფილები, ასევე არ უნდა მოვექცეთ ჩვენს მეუღლეს?
   წაიკითხეთ ფილიპ. 2:4-8. რა მთავარ პრინციპზეა საუბარი ამ ტექსტებში და როგორ დაგვეხმარება ის არა მარტო ქორწინებაში, არამედ ყველა პოტენციურ კონფლიქტში?

სამშაბათი                                                                                                                               4 ივნისი
რისხვის როლი კონფლიქტში
   რომელ ჩვენგანს არ გამოუცდია რისხვა გარკვეულ შემთხვევაში? უარესია, როცა ეს რისხვა მიმართულია ოჯახის წევრზე. თუ პატიება არ გვსურს, მაშინ რისხვა გადაიქცევა საწამლავად, რომელიც ოჯახის ყველა წევრს უდიდეს ტკივილსა და ტანჯვას მოუტანს.
   წაიკითხეთ ეფეს. 4:26, 27 და ეკლ. 7:9. როგორ შეგვიძლია გამოვიმუშაოთ რისხვის სწორი გაგება, როგორც ემოციისა და როგორც ცოდვისა? რაში მდგომარეობს განსხვავება?
   რა არის ნათქვამი იაკ. 1:19, 20-ში? რატომ არის გონივრული, რომ ყური ვუგდოთ ამ სიტყვებს, განსაკუთრებით ოჯახის წევრებთან მიმართებაში, ქცევებიც, თვალსაზრისი და სიტყვები ბრაზს იწვევს ჩვენში?
   თუკი რაიმე გაღიზიანებთ, ნებას ნუ დართავთ ამას, რომ საავდრო ღრუბლად გადაეფაროს თქვენს ცხოვრებას და მიიღეთ ამ სიტუაციიდან დადებითი გაკვეთილები. ილოცეთ მათზე, ვინც ტკივილს გაყენებთ და გამცირებთ, აპატიეთ და გახდით მათთვის კურთხევა. თავიდან ეს არ იქნება მარტივი, მაგრამ, როცა მიიღებთ გადაწყვეტილებას და შესრულებას დაიწყებთ, სხვა დანარჩენზე ღმერთი იზრუნებს. 
   ზოგჯერ რისხვის ფესვი ამოზრდილია ოჯახიდან, რომელშიც გავიზარდეთ. უკმაყოფილო ადამიანები ხშირად უკმაყოფილო ოჯახებში იზრდებიან. ისინი სწავლობენ ახლობელი ადამიანებისაგან და საკუთარ ცხოვრებაშიც ასევე იქცევიან, თანაც ანალოგიურ მოდელს საკუთარ შვილებს გადასცემენ. დროდადრო რისხვა შეიძლება იყოს შედეგი დაუკმაყოფილებელი მოთხოვნილებისა ან შურისა, როგორც ეს დაემართა კაენს, რომელმაც მოკლა ძმა.
   შეიძლება გქონდეთ საფუძვლიანი მიზეზი რისხვისთვის, მაგრამ ეს არ გაძლევთ უფლებას, ყველაფერი გაანადგუროთ თქვენს გზაზე. ნუ უარყოფთ თქვენს რისხვას და ნუ ცდილობთ გაამართლოთ იგი. ამის ნაცვლად სთხოვეთ ღმერთს, რომ დაგეხმაროთ მასთან გამკლავებაში. პავლე მოციქული გვაძლევს კარგ რჩევას: “არ დაგძლიოს ბოროტმა, არამედ სძლიე ბოროტს კეთილით” (რომ. 12:21).
   ყველას გვაქვს ის, რაც ძალზე გვაღიზიანებს. და ზოგიერთ შემთხვევაში მსგავსი რეაქცია გამართლებულია. როგორ შეგვიძლია ღვთის დახმარებით ნება არ დავრთოთ რისხვას, უბედურება მოგვიტანოს  ჩვენ და ჩვენს ახლობლებს?

ოთხშაბათი                                                                                                                             5 ივნისი
კონფლიქტი, სასტიკი მოპყრობა, ძალაუფლება და კონტროლი
   ხანდახან გადაუწყვეტელმა კონფლიქტმა და რისხვამ შეიძლება გამანადგურებელი დინამიკა შეიძინოს და დამამცირებელ ურთიერთობამდე მიგვიყვანოს. ძალადობამ შეიძლება მიიღოს სხვადასხვა ფორმა: ფიზიკური, სიტყვიერი, ემოციური, ფსიქოლოგიური, სექსუალური და ა. შ. მაგრამ ძალადობის ნებისმიერი ფორმა ეწინააღმდეგება ღვთის სასუფევლის მთავარ პრინციპს - უანგარო სიყვარულის პრინციპს. 
   ურთიერთობებთან დაკავშირებული რომელი მნიშვნელოვანი ჭეშმარიტებებია ჩამოყალიბებული 1იოან.4:7,8-სა და კოლ. 3:19-ში?
   “ქმრებო, გიყვარდეთ თქვენი ცოლები და ნუ იქნებით სასტიკნი მათ მიმართ” (კოლ. 3:19). ბერძნულ ენაში სიტყვაში “სასტიკნი” იგულისხმება ცოლის მიმართ მკაცრი მოპყრობა, რომელიც იწვევს აუტანელ ტკივილს, არაკეთილგანწყობას და სიძულვილის გამოვლენას. პავლე გასაგებად ამბობს, რომ მეუღლე არ უნდა იყოს მტრულად განწყობილი ან სასტიკი. ემოციური, სექსუალური და ფიზიკური ძალადობა მიუღებელია ქრისტიანი ქმრისთვის. მას უნდა უყვარდეს თავისი ცოლი. პავლე ასევე გვამცნობს, რომ სიყვარული სულგრძელია და მოწყალე, არ შურს, არ ყოყოჩობს, არ ამპარტავნობს, არ სჩადის უწესობას, თავისას არ ეძიებს, არ მრისხანებს და არ განიზრახავს ბოროტს, არ ხარობს სიცრუით, არამედ ჭეშმარიტება ახარებს. სიყვარული ფარავს ყველაფერს, ყველაფრის სწამს, ყოველთვის იმედი აქვს და ყველაფერს იტანს. ასეთი სიყვარულის არც ერთი თვისება არ დაუშვებს რაიმე ფორმის ძალადობასა და სისასტიკეს.
   ჯანსაღი ურთიერთობები ისეთი ურთიერთობებია, რომლებშიც ორივე მეწყვილე თავს გრძნობს დაცულად, შეუძლია მართოს თავისი რისხვა და ნორმად მიაჩნია ურთიერთმსახურება. სასტიკი მოპყრობის მსხვერპლნი ხშირად თავს გრძნობენ დამნაშავეებად, თითქოს პასუხისმგებლები არიან იმაზე, რომ გამოიწვიეს თავიანთი მოძალადე ან იმსახურებენ დამცირებას. ისინი, ვინც მიმართავენ ძალადობას, კარგი მანიპულატორები არიან და შეუძლიათ დაარწმუნონ მსხვერპლი, რომ მომხდარში ის არის პასუხისმგებელი. ჭეშმარიტება ისაა, რომ არავინ იმსახურებს სასტიკ მოპყრობას, ხოლო ბოროტმოქმედები თავად არიან პასუხისმგებელნი თავიანთ გადაწყვეტილებებსა და ქცევებზე.
   კარგ ამბავს წარმოადგენს ის, რომ ძალადობის მსხვერპლს ბიბლია სთავაზობს ნუგეშს და არა დანაშაულის გრძნობას. გაუკონტროლებელ სიტუაციებში ადამიანებს არ უნდა ეშინოდეთ, რომ სხვაგან ეძებონ შველა. 
   სამწუხაროა, რომ ზოგიერთ კულტურაში მისაღებია ქალთა მიმართ სასტიკი მოპყრობა. რატომ  არასოდეს არ უნდა წაახალისოს ქრისტიანმა ასეთი რამე, მიუხედავად კულტურული წეს-ჩვეულებისა?

ხუთშაბათი                                                                                                                             6 ივნისი
პატიება და სიმშვიდე
   “ამიტომ, ყველაფერში, როგორც გინდათ, რომ მოგექცნენ ადამიანები, თქვენც ისევე მოექეცით მათ. ვინაიდან ეს არის რჯული და წინასწარმეტყველნი” (მათ. 7:12). როგორ შეგიძლიათ გამოიყენოთ ეს პრინციპი თქვენს ოჯახში და მის მიღმა? ქვემოთ დაწერეთ, რა პრაქტიკული საშუალებებით შეგიძლიათ ამის გაკეთება.
   პავლე მოციქული ურჩევს ებრაელებს: “ეცადეთ იქონიოთ ყველასთან მშვიდობა და სიწმიდე, ურომლისოდაც ვერავინ იხილავს უფალს” (ებრ. 12:14). მაშინაც კი, როცა მივიღებთ ყველა საჭირო ზომას, ზოგიერთი ადამიანი, რომლებმაც ტკივილი მოგვაყენეს, მაინც არ მოგვისმენს და არ შეიცვლება. ზოგიერთმა მათგანმა შეიძლება ბოდიში მოიხადოს, სხვებმა კი - არა. ნებისმიერ შემთხვევაში, ჩვენთვის უკეთესი იქნება, თუკი ავირჩევთ პატიების გზას, განსაკუთრებით თუ ლაპარაკია ჩვენი ოჯახის წევრზე.
   სინამდვილეში პატიება კონფლიქტის გადაჭრის განუყოფელი ნაწილია, განსაკუთრებით ოჯახში. როცა ადამიანი სცოდავს ჩვენ წინააღმდეგ, ღვთის მტერი კედელს აგებს ჩვენსა და ამ ადამიანს შორის, ეს კი არ გვაძლევს საშუალებას, რომ ეს ადამიანი გვიყვარდეს ისე, როგორც ქრისტემ შეგვიყვარა. პატიება არის შეგნებული გადაწყვეტილება ამ დაბრკოლების მოსაშორებლად.  
   «უფალი მოგვიტევებს არა იმიტომ, რომ ჩვენ სხვებს ვაპატიეთ, არამედ მაშინ, როცა ვპატიობთ. ჭეშმარიტი მიმტევებლობის საფუძველს წარმოადგენს უფლის უანგარო სიყვარული, რომელიც არ დაგვიმსახურებია. და ირგვლივ მყოფ ადამიანებთან ჩვენი დამოკიდებულება თვალნათლივ გვიჩვენებს, არის თუ არა ჩვენში ეს სიყვარული. სწორედ ამას გულისხმობს ქრისტე, როდესაც ამბობს: “რომელი განკითხვითაც განიკითხავთ და რომელი საწყაოთიც მიუწყავთ, იმავეთი მოგეწყვებათ თქვენც”» (ე. უაითი. ქრისტეს იგავები, გვ. 140).
   ამავე დროს, როცა კონფლიქტში დამნაშავეები ვართ, უნდა ვეცადოთ, მეორე მხარესთან აღვადგინოთ დარღვეული ურთიერთობები. ამისთვის უნდა ვუთხრათ ადამიანს, რომ ვნანობთ შეცდომას და ვთხოვოთ პატიება. აი, რა თქვა იესომ: “ამიტომ, თუ მიიტან შენს ძღვენს სამსხვერპლოზე და იქ გაგახსენდება, რომ შენს ძმას რაიმე აქვს შენს მიმართ, მიატოვე იქ შენი ძღვენი სამსხვერპლოსთან და წადი, ჯერ შენს ძმას შეურიგდი, მერე მოდი და შესწირე შენი ძღვენი” (მათ. 5:23, 24). კარგია, როცა ადამიანი, რომელმაც ტკივილი მოგვაყენა, პატიებას გვთხოვს. ზუსტად ასევე კარგია, როცაბოდიშს ვიხდით ჩვენი შეცდომების გამო.
   როგორ გეხმარებათ იმ პატიებაზე ფიქრი, რომელიც გჭირდებათ, რომ ისწავლოთ სხვების პატიება?

პარასკევი                                                                                                                               7 ივნისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
“მამა, რომელიც ნაკლებ დროს ატარებს საკუთარ შვილებთან და არ იცის მათი ჩვევებისა და ხასიათის განსაკუთრებულობანი, მკაცრი და უხეშია. იგი ვერ ფლობს საკუთარ თავს რისხვის დროს მათ სჯის. ბავშვმა იცის ეს და, ნაცვლად იმისა, რომ დაემორჩილოს, რისხვით ივსება მიღებული სასჯელის გამო. დედა ერთსა და იმავე შეცდომებს ხან უყურადღებოდ ტოვებს, ხან სასტიკად სჯის მათ გამო. ბავშვებმა არასოდეს იციან, თუ რას მოიმოქმედებენ მშობლები და ცდუნება ეუფლებათ, რომ გაარკვიონ, თუ რამდენ ხანს შეუძლიათ მათ დაუსჯელად შეცოდება. ასე ითესება ბოროტების მარცვალი, რომელიც იზრდება და მოაქვს ნაყოფი” (ე. უაითი. ქრისტიანული სახლი, გვ. 314,315).
   “სახლი უნდა იყოს ყველაზე სუფთა და ამაღლებული სიყვარულის შუაგული. მშვიდობა, თანხმობა, სიყვარული და ბედნიერება ფესვს უნდა იდგამდეს დღითიდღე მანამ, სანამ ეს ძვირფასი საგნები არ დამკვიდრდება მათ გულებში, ვინც ოჯახს შეადგენს. აუცილებელია  ზრუნვა სიყვარულის აღმონაცენზე, წინააღმდეგ შემთხვევაში დაიღუპება. ნებისმიერ კარგ პრინციპს გაფრთხილება სჭირდება, თუკი გვინდა, რომ აყვავდეს სულში. ყველაფერი, რასაც სატანა ნერგავს გულში - შური, ეჭვი, ბილწი ვარაუდები, ავსიტყვაობა, მოუთმენლობა, ცრურწმენები, ეგოიზმი, სიხარბე და ამპარტავნობა, უნდა ამოვძირკვოთ. თუკი ამ ნაკლს დავიტოვებთ გულში, მაშინ ისინი გამოიღებენ ნაყოფს, რომელიც მრავალს წაბილწავს. ო, რამდენი ადამიანი აღმოაცენებს შხამიან მცენარეებს, რომლებიც ანადგურებენ სიყვარულის ძვირფას ნაყოფებს და რყვნიან სულს!” (იქვე, გვ. 195-196).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ვინაიდან ისეთი მღვდელმთავარი როდი გვყავს, რომ ვერ შეძლოს თანაგვიგრძნოს ჩვენს უძლურებებში, არამედ ჩვენსავით გამოცდილი ყველაფერში, გარდა ცოდვისა” (ებრ. 4:15). როგორც ქრისტემ დააყენა საკუთარი თავი ჩვენს ადგილას, რათა ჩვენთან ჰქონოდა ახლო ურთოერთობა, ჩვენც ასე უნდა მოვექცეთ ჩვენს მეუღლეს. ეცადეთ, ნებისმიერი შემთხვევა ან კრიზისი განიხილოთ არა მხოლოდ საკუთარი თვალთახედვიდან, არამედ თქვენი მეუღლის მხრიდანაც. დაფიქრდით, ის როგორ უყურებს ამ შემთხვევას, როგორ მოქმედებს ეს ყოველივე მასზე და რატომ გრძნობს იგი თავს სწორედ ასე. როგორ შეგვიძლია გამოვიყენოთ ეს პრინციპი კონფლიქტურ შემთხვევებში?
2.	ყოველთვის არის თუ არა რისხვა ცოდვა? დაასაბუთეთ თქვენი პოზიცია.



გაკვეთილი 11                                                                                                                8 - 14 ივნისი
რწმენის ოჯახები
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: საქმე. 10:1-28, 34, 35; 1კორ. 2:2; 1თეს. 5:21,22; იოან. 1:12,13; 3:7; 1იოან. 5:1.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “ამიტომ ჩვენც… მოთმინებით გავირბინოთ ჩვენს წინ მდებარე სარბიელი. შევხედოთ რწმენის მიზეზსა და სრულმყოფელს - იესოს, რომელმაც მისთვის შეთავაზებული სიხარულის ნაცვლად დაითმინა ჯვარი, უგულებელყო სირცხვილი და ღვთის ტახტის მარჯვნივ დაჯდა” (ებრ. 12:1,2).
   მიუხედავად იმისა, თუ ცხოვრების რომელ სტადიაზე ვიმყოფებით, რა გავიარეთ და კიდევ რას შევხვდებით, ჩვენ ვარსებობთ გარკვეულ კულტურულ სივრცეში. ჩვენი მშობლები, შვილები, ოჯახები და ეკლესიაც კი - განვიცდით ძლიერ ზეგავლენას კულტურისა, რომელშიც ვცხოვრობთ. შაბათის შეცვლა კვირა დღით არის ნათელი მაგალითი იმისა, თუ როგორ უარყოფითად იმოქმედა კულტურამ ეკლესიაზე. 
   ქრისტიანული ოჯახები გამუდმებით დგებიან კულტურული გამოწვევების წინაშე. ზოგჯერ კულტურა ხელს უწყობს დადებით ცვლილებებს, მაგრამ უმრავლეს შემთხვევაში მისი ზეგავლენა უარყოფითია. 
   კარგი უწყება იმაში მდგომარეობს, რომ სახარების ძალა გვაძლევს სინათლეს, ნუგეშსა და საჭირო ძალას კულტურული ფაქტორებით განპირობებული პრობლემების გადასაჭრელად. ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ, როგორ შეძლებთ იყოთ “რწმენის ოჯახები”, თუკი ისწრაფვით “იყოთ უმწიკვლონი და უბრალონი, ღვთის უმანკო შვილები მრუდ და უკუღმართ თაობაში, რომელშიც ანათებთ, როგორც მნათობნი სამყაროში” (ფილიპ. 2:15).

კვირადღე                                                                                                                               9 ივნისი
მტკიცედ მოეჭიდეთ კეთილს
   იმის მიხედვით, როგორც სახარება მოიცავს მთელ დედამიწას, ქრისტიანები ხვდებიან სხვადასხვა ტრადიციასა და წეს-ჩვეულებას, რომელთაგან ბევრი ეხება ოჯახსა და საზოგადო ურთიერთობებს. ქრისტიანი-მისიონერებისთვის უმთავრესი შეკითხვაა: როგორ უნდა მოვექცე განსხვავებულ კულტურულ ნორმებს, რომლებიც ეხება საკითხებს, მათ შორის ოჯახურ ურთიერთობებსაც, ნორმებს, რის გამოც შეიძლება უხერხულად იგრძნონ თავი. 
    საქმე. 10:1-28, 34, 35. რა შეგვიძლია ვისწავლოთ იმასთან დაკავშირებით, თუ როგორ დავძლიოთ ჩვენი შინაგანი დაბრკოლებები და წინასწარი განზრახვები, როცა საქმე სხვა კულტურასთან გვაქვს?
   ქრისტე მოკვდა ყოველი ადამიანის ცოდვის გამო, სადაც კი არ უნდა ცხოვრობდეს იგი. ზოგიერთმა ადამიანმა უბრალოდ ჯერ კიდევ არ იცის ეს დიდებული ჭეშმარიტება შესახე. ახარო ეს უწყება და წუთისოფელს მოუწოდო უპასუხონ - აი, ქრისტიანთა მახარობლური მისია. რადგან თავად ღმერთი სამართლიანია ადამიანის მიმართ, ქრისტიანებიც მოწოდებულნი არიან ადამიანებს პატივისცემითა და სიმართლით მოექცენ, საშუალება მისცენ მიიღონ კეთილი უწყება, რომელიც მათაც მიეცათ.
   რა დასკვნებამდე მივიდნენ ადრეული ქრისტიანი მისიონერები სხვა კულტურებში სახარების გავრცელებასთან დაკავშირებით? რა აზრი შეგვიძლია გამოვიტანოთ ამ ტექსტებიდან? საქმე. 15:19,20,28,29; 1კორ. 2:2; 1თეს. 5:21,22.
   მიუხედავად იმისა, რომ ხალხის კულტურა ხშირად მოწმობს ცოდვილ ადამიანთა მდგომარეობაზე, მათში ასევე შეიძლება იყოს რწმენა, რომელიც არ ეწინააღმდეგება წმიდა წერილს და სასარგებლოც კი არის სახარების საქმისთვის. სამყაროს მრავალ ნაწილში ოჯახსა და საზოგადოებაში ძლიერ ფასობს ახლო ურთიერთობები. ქრისტიანებს შეუძლიათ მხარი დაუჭირონ და განამტკიცონ ის, რაც სასიკეთოა და ბიბლიურ პრინციპებს შეესაბამება.
   მაგრამ ამავდროულად, არ ღირს კომპრომისზე წასვლა და ღვთის ჭეშმარიტებისგან განდგომა. სამწუხაროდ, ეკლესიის ისტორია გვიჩვენებს, თუ კომპრომისმა და წუთისოფელთან მისადაგებამ როგორ მიგვიყვანა ფსევდოქრისტიანული რწმენის ჩამოყალიბებასთან, რომელიც გამოცხადდა როგორც ჭეშმარიტი ქრისტიანობა. სატანას პრეტენზია აქვს იმაზე, რომ იყოს ამ წუთისოფლის ღმერთი და წარმატებით ავრცელებს ცრუ შეხედულებებს, მაგრამ იესომ იხსნა ეს ქვეყანა და მისი სული მოძღვრავს მის მიმდევრებს ყოველგვარ ჭეშმარიტებაში (იხ. იოან. 16:13).
   რამდენად არის ჩამოყალიბებული თქვენი რწმენა კულტურული ტრადიციების მიერ და რამდენად - ბიბლიური ჭეშმარიტებებით? როგორ შეგვიძლია განვასხვავოთ ერთი მეორისაგან? გაუზიარეთ თქვენი პასუხები ჯგუფს.

ორშაბათი                                                                                                                             10 ივნისი
ოჯახი კულტურის ზეგავლენის ქვეშ
“რადგან ამოვირჩიე, რომ ამცნოს თავის ძეებსა და თავის სახლს თავის შემდეგ, რომ დაიცვან გზა უფლისა, ქმნან სიმართლე და სამართალი, რათა შეუსრულოს უფალმა აბრაამს, რასაც შეპირდა” (დაბ. 18:19).
   ოჯახი არის ქვაკუთხედი, რომელზეც იგება საზოგადოება ანუ მისი “უჯრედია”, მიუხედავად მისი შემადგენლობისა. ამიტომ სხვადასხვა ერის განმასხვავებელი კულტურული თავისებურებები მჭიდროდაა ჩაქსოვილი ოჯახურ ცხოვრებაში. მაგალითად, ერთ უძველეს კულტურაში, ძე ვალდებული იყო შეეჭამა თავისი დაღუპული მშობლების გვამები; სხვა კულტურაში სასიძოს სარძლოს მამისთვის გამოსასყიდის სახით უნდა მიეტანა ადამიანთა თავები მათი მტრების ტომიდან; ჩვენს დროშიც კი ბავშვთა, მშობელთა, სასიყვარულო, განქორწინების, ქორწინების და ა. შ. წარმოდგენები მეტად ფართოა. თავისებურ კულტურასთან ქადაგების დროს უნდა ვიცოდეთ, თუ როგორ მოვიქცეთ ამა თუ იმ შემთხვევაში და როცა არ შეგვიძლია კომპრომისზე წასვლა, არ შევქმნათ ზედმეტი პრობლემები. ამავდროულად უნდა ვაცნობიერებდეთ და სერიოზულად ვითვალისწინებდეთ კულტურული თავისებურებების ზეგავლენას ჩვენი ოჯახის ცხოვრებაზე.
როგორ მოქმედებდა კულტურა ოჯახურ ცხოვრებაზე შემდეგ მაგალითებში? რა შეგვიძლია ვისწავლოთ ამ მაგალითებიდან?
დაბ. 16:1-3
დაბ. 35:1-4
ეზრ. 10
3მეფ. 11:1
   არავინ ცხოვრობს განმარტოებულად; ჩვენ და ჩვენი ოჯახები ვიმყოფებით იმ კულტურული ზეგავლენის ქვეშ, რომელშიც ვცხოვრობთ. ჩვენ, როგორც ქრისტიანებმა, მთელი ძალით უნდა დავუჭიროთ მხარი ჩვენს კულტურაში ყოველივე საუკეთესოს, რაც ჰარმონიაში იმყოფება ჩვენს რწმენასთან და რამდენადაც შესაძლებელია, თავი ავარიდოთ იმას, რაც მას ეწინააღმდეგება მას.
   თქვენი ერის რომელი კულტურული ასპექტი არის სასარგებლო ოჯახური ცხოვრებისთვის და ჰარმონიაშია ბიბლიასთან? რომლები არა? როგორ შეგვიძლია შევუსაბამოთ რწმენა კულტურულ ტრადიციებს და, ამავდროულად, არ დავთმოთ საკვანძო ჭეშმარიტებები?

სამშაბათი                                                                                                                                 11 ივნისი
ცვლილებების დრო
   მიუხედავად იმისა, თუ რომელი კულტურის გარემოცვაში ცხოვრობენ ოჯახები, მათში ცვლილებები გარდაუვალია. ზოგიერთი ცვლილება შეგვიძლია ვიწინასწარმეტყველოთ ცხოვრების ზოგად მსვლელობაზე დაყრდნობით, მაგრამ ხშირად ისინი გაუთვალისწინებელია, მაგალითად: სიკვდილი, სტიქიური უბედურებები, ომი, დაავადებები, საცხოვრებლად სხვაგან გადასვლა ან წარუმატებლობა კარიერაში. მრავალი ოჯახი ეხლება ეკონომიკურ თუ საზოგადოებრივ ცვლილებებს საზოგადოებებსა და ქვეყნებში. მაგრამ არის ცვლილებები, რომლებიც უშუალო კავშირშია კულტურასთან.
   თქვენ წინაშეა რამდენიმე მაგალითი ბიბლიური გმირების ცხოვრებიდან. როგორ აისახა მათ ოჯახურ ცხოვრებაზე ეს ცვლილებები, რადიკალური და დრამატულიც კი? წარმოიდგინეთ თქვენი თავი მათ ადგილზე. თავდაცვის რომელი მექანიზმებია შესაძლებელი ყოველი შემთხვევის დროს? თქვენ როგორი რეაქცია გექნებოდათ ამ ცვლილებებზე?
•	აბრაამი, სარა და ლოტი (დაბ. 12:1-5)
•	ჰადასა (ესთ. 2:7-9)
•	დანიელი, ხანანია, მისაელი და ყაზარია (დან. 1) 
   ცვლილებებს მოაქვს განცდები, დანაკარგი, ყოყმანი და შიში მომავლის წინაშე. ოჯახის ცვლილებებთან შეგუების უნართან მიმართებაში მსგავსმა გამოცდილებამ მას შეიძლება ხელი შეუწყოს სულიერ ზრდას, ან შეიძლება გამოიწვიოს სტრესი და შფოთი. სატანა აცხადებს, რომ ცვლილებებს მოაქვთ მხოლოდ პრობლემები და ამგვარად იმედი აქვს, რომ ღმერთში დაგვაეჭვებს და უნდობლობას გამოიწვევს. ღვთის სიტყვის აღთქმები, ოჯახის სულიერი და მატერიალური რესურსები, მეგობრები და რწმენა, რომ ცხოვრება ღვთის ხელშია, რწმენის მრავალ გმირს დახმარებია, წარმატებით გამკლავებოდა ცხოვრების რთულ პერიოდებს.
   თუ იცნობთ ვინმეს, ვინც ცხოვრებაში მტკივნეულ გამოცდილებას განიცდის, დაფიქრდით, როგორ შეგიძლიათ დაეხმაროთ ასეთ ადამიანს ან ადამიანებს?

ოთხშაბათი                                                                                                                                  12 ივნისი
პირველი თაობის რწმენის აღორძინებისას
   რწმენის რა კრიზისი მოხდა ისრაელიანთა შორის იესო ნავეს ძისა და მისი თაობის წარმომადგენლების სიკვდილის შემდეგ? იხ. მსაჯ. 2:7-13.
   გამოკვლევები იმისა, თუ როგორ გადასცემენ ფასეულობებსა და მრწამსს ისეთი ორგანიზაციები, როგორიც ეკლესიაა, შემდეგ თაობებს, გვიჩვენებს, რომ მათ ფუძემდებლებს განასხვავებს მათი მრწამსის მიმართ ძლიერი ერთგულება. მათ პირველებს მოუწიათ ამის დაცვა. ერთი ან ორი თაობის შემდეგ მრავალი კარგავს ფასეულობას, შემდეგ კი პრინციპებსაც. ისინი შეიძლება რომელიმე ორგანიზაციას მიეკუთვნებოდნენ მიჩვევის გამო. ჩვევას კი მომდევნო თაობებში აქვს ტენდენცია, გადაიზარდოს ტრადიციაში. ის ცეცხლი, რომლითაც ანთებული იყვნენ ფუძემდებლები, აღარ არის.
   ამბობენ, რომ ღმერთს არ ჰყავს შვილიშვილები, მხოლოდ შვილები. როგორ ფიქრობთ, რას ნიშნავს ეს გამონათქვამი? იხ. იოან. 1:12, 13; 3:7; 1 იოან. 5:1.
   ხანდაზმული ქრისტიანები, შემდეგ თაობებს რომ გადასცენ სულიერი ფასეულობები, უყვებიან ახალგაზრდებს თავიანთი მრწამსის შესახებ. მაგრამ პირადი რწმენა და მშობლების მრწამსის ან ეკლესიის სწავლების გაცნობა არ არის ერთი და იგივე. იყო ქრისტიანი, უფრო მეტს ნიშნავს, ვიდრე ეკუთვნოდე რომელიმე ორგანიზაციას, რომელსაც აქვს თავისი ისტორია თუ დოქტრინები. ჭეშმარიტი რწმენა არ წარმოადგენს გენეტიკურ მახასიათებელს ან რაღაცას, რაც ბუნებრივად გადაეცემა ერთი თაობიდან მეორეს. თითოეულს სჭირდება ქრისტეს პირადად შეცნობა. მშობლები ამას ვერ გააკეთებენ შვილების მაგივრად. ეკლესიამ მთლიანობაში და პირადად მშობლებმა უნდა იღონონ ყველაფერი, რაც შეუძლიათ, რათა შექმნან ატმოსფერო, რომელიც ახალგაზრდებს საშუალებას მისცემს გააკეთონ სწორი არჩევანი, მაგრამ საბოლოოდ, თაობა ან გადარჩება, ან დაიკარგება სწორედ თითოეული ადამიანის მხრიდან სახარების ნათელის წინაშე პირადი დამოკიდებულების ძალისხმევით. 
   ჯო, რომელმაც მიატოვა ათეიზმი და განიცადა ღვთისკენ მოქცევის საოცარი გამოცდილება, შეუერთდა მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ეკლესიას. მოკლე ხანში ის დაქორწინდა ქალბატონზე, რომელიც მისივე ეკლესიაში დადიოდა, ეყოლათ შვილები, რომლებიც მან, რა თქმა უნდა, რწმენაში აღზარდა. ერთხელ, როცა იგი ფიქრობდა თავისი შვილების სულიერ მდგომარეობაზე, თქვა: “ო, ჩემს შვილებს რომ გადაეტანათ ის, რაც გადავიტანე მე!” რას ეტყოდით თქვენ, მის გვერდით რომ ყოფილიყავით? 

ხუთშაბათი                                                                                                                         13 ივნისი
ოცდამეერთე საუკუნის მაცნეები
   იუჯინ პეტერსონი თავის კარგად ნაცნობი ბიბლიის პერიფრაზაში ბიბლიური ტერმინის “სახარება”-ს ნაცვლად იყენებს “უწყება”-ს. იესოს შესახებ სახარება მართლაც უწყებაა და წუთისოფელს ჯერ კიდევ ესაჭიროება იგი. ქრისტიანული ოჯახები, რომელ კულტურაშიც არ უნდა ცხოვრობდნენ, მოწოდებული არიან იცხოვრონ ამ უწყებით და გაუზიარონ იგი ადამიანებს.
   როგორ დაახასიათებდით “უწყებას” შემდეგი ტექსტების გამოყენებით? იხ. მათ. 28:5-7; იოან. 3:16; რომ. 1:16, 17; 1კორ. 2:2; 2კორ. 5:18-21.
   პირველი სიახლე, რომელიც ყველგან გავრცელდა, იყო ქრისტეს აღდგომის ამბავი. დღეს ქრისტიანული ოჯახები ასევე ავრცელებენ ამ უწყებას, როცა აცხადებენ: “აღდგა, როგორც თქვა” (მათ. 28:6). მისი აღდგომის რეალობა ადასტურებს ჭეშმარიტებას იმ ყველაფრისა, რასაც ამბობდა თავის თავზე, ღმერთსა და ცოდვილის მიმართ მის სიყვარულზე, პატიებასა და მასში რწმენის მეშვეობით საუკუნო სიცოცხლის მოპოვების დაპირების უცველელობაზე.
   გიყვარდეს სახარება. წმიდა წერილი გვიჩვენებს, თუ რაოდენ თვალსაჩინოდ შეცვალა სახარებამ ქრისტეს პირველ მიმდევართა ცხოვრება. ისინი სახლში ეპატიჟებიან ბიბლიის შესასწავლად; ჭამენ და ლოცულობენ ერთად; იყოფენ ფულსა და სახსრებს, ზრუნავენ ერთმანეთზე. მთელი ოჯახი ღებულობდა სახარების უწყებას. მაგრამ იქცნენ თუ არა ისინი უნაკლო ადამიანებად თვალის დახამხამებაში? არა. იყო თუ არა მათ შორის კონფლიქტები და უთანხმოება? რა თქმა უნდა. მაგრამ, მიუხედავად ამისა, ისინი მაინც შეიცვალნენ. აღიარებდნენ, რომ სჭირდებათ ღმერთი და ერთმანეთი, პირველ ადგილზე აყენებდნენ ერთიანობასა და ჰარმონიას სახლებსა და ეკლესიაში, ცდილობდნენ ცხოვრებაში განეხორციელებინათ გეთსიმანიაში წარმოთქმული იესოს ლოცვა (იხ. იოან. 17:20-23). გაბედულად უქადაგებდნენ ერთმანეთსა და ურწმუნოებს, სიცოცხლეს საშიშროების ქვეშ დგებოდნენ თავიანთი მრწამსის გამო.
   იგივე უნდა დაგვემართოს ჩვენც. ამ საუკუნეშიც კი, რომელშიც რელიგიურ საკითხებს უდგებიან ცრურწმენებით, ადამიანები აღფრთოვანებულები ყვებიან რაიმეზე და იპყრობენ მსმენელთა ყურადღებას. სულიწმიდას უნდა, რომ აღავსოს ადამიანთა გულები სახარების გამო აღტაცებით. როცა კეთილი უწყება პირადად თქვენთვის გახდება იმდენადვე კეთილი, რამდენადაც იგი წარმოდგენილია ღვთის სიტყვაში, თქვენდა უნებურად დაამოწმებთ და ვერავინ დაგაბრკოლებთ. 
   რა ცვლილებები სჭირდება თქვენს ოჯახს, რათა გახდეთ საუკეთესო მქადაგებლები იმ უწყებისა, რომლის გასავრცელებლადაც ვართ მოწოდებულნი?

პარასკევი                                                                                                                            14 ივნისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
ელენ უაითი. წინასწარმეტყველები და მეფეები, თავი “ბაბილონის ეზოში”, გვ. 479-490; სახარების მსახურნი, თავი “გაფრთხილების სიტყვები”, გვ. 324, 329, “ღმერთი არ უყურებს სახეს”, გვ. 330, 331; ქრისტესკენ მიმავალი გზა, თავი “ სიხარული უფალში”, გვ. 115-126.
   ღმერთი არ უყურებს სახეებს. “ქრისტეს რელიგიას აჰყავს ადამიანი, რომელიც მიიღებს მას, აზრებისა და ქმედებების უფრო მაღალ საფეხურზე და, ამავდროულად, მთელ კაცობრიობას წარადგენს როგორც ღვთის სიყვარულის ტოლფას ობიექტებად, რომლებიც დახსნილები არიან მისი ძის მსხვერპლით. იესოს ფერხთით ერთმანეთს ხვდებიან: მდიდარი და ღარიბი, განათლებელი და უმეცარი, სრულიად ივიწყებენ საზოგადოებრივ მდგომარეობას ან წუთისოფლის უპირატესობას. როცა ვუმზერთ მას, ვინც ჩვენმა ცოდვებმა ჯვარს მიალურსმა, მაშინ გვავიწყდება ყველა მიწიერი განსხვავება. თვითუარყოფა, შემწყნარებლობა, მუდმივი თანაგრძნობა იმისა, ვინც ზეცად ამაღლდა, არცხვენს ადამიანის სიამაყეს, თავდაჯერებულობასა და სოციალურ კასტებს. სუფთა, შეუბილწავი რელიგია, რომელიც ქადაგებს თავის ღვთაებრივ პრინციპებს, აერთიანებს ყველას, ვინც განწმედილია ჭეშმარიტების მეშვეობით. ყველა, ღვთისკენ მოქცეული, წარდგება მის წინაშე როგორც სისხლით დახსნილი ადამიანი და დამოკიდებული იქნება იმაზე, ვინც გამოისყიდა ისინი ღვთისთვის” (ე. უაითი. სახარების მსახურება, გვ. 330).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	კიდევ ერთხელ იმსჯელეთ კვირადღის შეკითხვებზე. 
2.	რა პრინციპების ამოღება შეგვიძლია ზემოთ მოყვანილი ელენ უაითის ციტატიდან? რას შეუძლია შეცვალოს ჩვენი ოჯახური ცხოვრება პრაქტიკულად?
3.	რამდენად კარგად ზრდის თქვენი ადგილობრივი ეკლესია მორწმუნეთა ახალ თაობას? რა შეუძლიათ გააკეთონ თქვენი ჯგუფის წევრებს, რათა დაეხმარონ ეკლესიას ამ მნიშვნელოვან საქმეში?
4.	რა სირთულეები შეიძლება წამოიჭრას სხვა თაობისთვის რწმენის გადაცემის მცდელობაში?
5.	რა  მხრივ მოქმედებს კულტურა, რომელშიც ცხოვრობთ, დადებითად ან უარყოფითად, თქვენს საოჯახო ცხოვრებაზე?

გაკვეთილი 12                                                                                                              15 - 21 ივნისი
“რა იხილეს მათ შენს სახლში?”
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: ეს. 38; 39; 1კორ. 7:12-15; 1პეტრ. 3:1,2; ებრ. 6:12; 13:7; 3იოან. 11; ეს. 58:6,7,10,12.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “თქვენ კი რჩეული მოდგმა ხართ, სამეფო სამღვდელოება, წმიდა ერი, წილხვედრილი ხალხი, რათა გამოაცხადოთ მისი სათნოებანი, ვინც სიბნელიდან თავისი საკვირველი ნათლისკენ გამოგიხმოთ” (1პეტრ. 2:9).
   შესაძლოა, მიაღწიეთ ცხოვრების ისეთ ეტაპს, როცა თქვენს ცხოვრებაში უფლის წყალობით ყველაფერი წარმატებით ეწყობა - სამუშაო, ოჯახური ურთიერთობები, ჯანმრთელობა და ფინანსები. ან პირიქით, თქვენი ოჯახი ახლა განიცდის ტკივილსა და ქაოსს. როგორც არ უნდა იყოს ეს, როგორ უპასუხებდით შეკითხვაზე, რომელიც წინასწარმეტყველმა ესაიამ დაუსვა მეფე ხიზკიაჰუს ბაბილონელი ელჩების წასვლის შემდეგ: “რა ნახეს მათ შენს სახლში?” (ეს. 39:4).
   რას ხედავენ ადამიანები ჩვენს სახლში? რას ხედავენ ზეციური ანგელოზები? რა ატმოსფეროთია სავსე ჩვენი საცხოვრებელი? იგრძნობენ თუ არა ისინი ლოცვის კეთილსურნელებას? რით არის აღსავსე ჩვენი სახლი - სიკეთით, გულუხვობითა და სიყვარულით თუ წინააღმდეგობით, ტკივილითა და გაუგებრობით? შეამჩნევს თუ არა სტუმარი ჩვენს სახლში იესოს თანდასწრებას?
   ეს მნიშვნელოვანი შეკითხვები ყველამ უნდა დაუსვას საკუთარ თავს. ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ, თუ როგორ უნდა მოვაწყოთ ოჯახური ცხოვრება ისე, რომ, მიუხედავად გარდაუვალი სტრესებისა და სირთულეებისა, ჩვენმა ოჯახებმა შეძლონ, აირეკლონ ღვთის დიდება.

კვირადღე                                                                                                                            16 ივნისი
ვსწავლობთ მეფის შეცდომებზე
   წაიკითხეთ იეხიზკიაჰუს განკურნებისა და ბაბილონელი ელჩების სტუმრობის ისტორია. იხ. 2ნეშტ. 32:25,31; ეს. 38; 39.
   წმიდა წერილი მიუთითებს იმაზე, რომ ბაბილონის მეფის ელჩები დაინტერესებულნი იყვნენ მეფე იეხიზკიაჰუს სასწაულებრივი განკურნებით, მაგრამ იგი დადუმდა ამის შესახებ. მან ყურადღება არ მიაქცია საკითხს, რომელსაც შეეძლო გაეხსნა ცნობისმოყვარე მოგვების გულები ჭეშმარიტი ღმერთის გასაცნობად. საოცარია კონტრასტი განკურნებასთან დაკავშირებით, როდესაც 38-ე თავში იგი მადლიერია და 39-ე თავში დუმს ამ ფაქტზე. 
   “მიუშვა იგი ღმერთმა, რომ გამოეცადა”. ეს სახელმწიფო ვიზიტი წარმოადგენდა მეტად მნიშვნელოვან მოვლენას, მაგრამ იეხიზკიაჰუმ არ მიანიჭა ამას სათანადო მნიშვნელობა და არ უცდია მოეძებნა ღვთის ხელმძღვანელობა ლოცვაში წინასწარმეტყველისა თუ მღვდლის მეშვეობით. და ღმერთიც არ ჩაერია. მეფეს არ უკითხავს რჩევა საზოგადოებისთვის და სულიერი მოძღვრებისთვის იმ საკითხებში, რომლებიც ეხებოდა ღვთის ჩანაფიქრს როგორც  საკუთარი, ისე ღვთის ხალხის ცხოვრების შესახებ და მხოლოდ თავის გონებას ენდობოდა. შესაძლებელია, 2ნეშტ. 32:31-ის ავტორი განზრახ გვიჩვენებს, თუ რაოდენ თავდაჯერებული შეიძლება გახდეს ადამიანი და რამდენად ადვილად შეუძლია უგულებელყოს ღვთის კურთხევები, რომლებსაც იღებს როგორც რაღაც თავისთავადს. 
   ქვემოთ მოცემულია საოჯახო ცხოვრებაში ერთგულების რამდენიმე მაგალითი, რომელთა მიღებაც შესაძლებელია იეხიზკიაჰუს გამოცდილებიდან. კიდევ რა შეგვიძლია ვისწავლოთ მისი გამოცდილებიდან?
   ქრისტიანთა სახლების ყოველი მონახულება ადამიანებისთვის არის საშუალება, რომ შეხვდნენ ქრისტეს მიმდევრებს. შესაძლებელია, არც თუ ისე ბევრი მოსაუბრე იქნება გახსნილი სულიერ საკითხებზე მსჯელობისათვის. ქრისტიანები უნდა პოულობდნენ დელიკატურ საშუალებებს და შესაბამის მიდგომებს ღვთის უწყების გასაზიარებლად.
   არ არის მიზანშეწონილი დაიქადნოთ თქვენი მატერიალური ან მიღწევებით, თუმცა ადამიანებმა შეიძლება ეს  კიდეც მიიღონ, როგორც ღვთის კურთხევა. ქრისტიანები მოწოდებულნი არიან “აუწყონ მის შესახებ ვინც სიბნელიდან თავისი საკვირველი ნათლისკენ გამოიხმო” (1პეტრ. 2:9). ან გამოიყენეთ ხიზკიაჰუს გამოცდილება როგორც სიმბოლო: ვკვდებოდით, მაგრამ ქრისტემ განგვკურნა; ცოდვაში დავიღუპეთ, მაგრამ ქრისტემ აღგვადგინა და ახლა მისი ზეციური სამეფოს წევრები ვართ (იხ. ეფეს. 2:4-6).
   როგორ შეგიძლიათ გამოიყენოთ თქვენი სახლი, რათა დაამოწმოთ ქრისტეს შესახებ? რამდენად გულღიად შეგიძლიათ გაუზიაროთ თქვენს სტუმრებს ქრისტეში თქვენი რწმენის შესახებ?

ორშაბათი                                                                                                                             17 ივნისი
ოჯახი უპირველეს ყოვლისა
   ადამიანები რწმენის შესახებ უპირველეს ყოვლისა ოჯახის წევრებს უყვებიან. არ არსებობს ამაზე უფრო მნიშვნელოვანი მისია.
   რა დასკვნების გამოტანა შეგვიძლია იოან. 1:40-42-დან იმასთან დაკავშირებით, რომ აუცილებელია მოვუყვეთ ახლობლებს საკუთარი რწმენის შესახებ? აგრეთვე იხ. რჯლ. 6:6, 7; რუთ. 1:14-18.
   შთაგონებული ისტორია. ანდრია არ შემოიფარგლება მხოლოდ მოყოლით, იგი ახვედრებს თავის ძმას სიმონსა და ქრისტეს. შთამაგონებლად მოუყვეთ ახლობლებს იესოს შესახებ და გააცნო ისინი ქრისტეს, როგორც რეალურ პიროვნებას - აი, ახლობლებისთვის ქადაგების ერთ-ერთი მარტივი გზა. ანდრიამ იესოს გააცნო თავისი ძმა და გვერდზე გადგა. შემდეგ იესომ და პეტრემ თავად ააწყეს თავიანთი ურთიერთობა.
   ბავშვების დახმარება რწმენის განმტკიცებაში. ოჯახში ხშირად უგულებელყოფენ ბავშვების შესაძლებლობებს, აღიქვან სახარება. მშობლები შეცდომით ვარაუდობენ, რომ ბავშვები უბრალოდ შეიწოვენ სულიერებას ოჯახში. ეს ყოველთვის ასე არ არის. მიუხედავად იმისა, რომ ღვთის ოჯახის უმცროსი წევრები სწავლობენ მაგალითებზე, რომლებსაც ხედავენ, ამის გარდა მათ კიდევ სჭირდებათ ინდივიდუალური ყურადღება იმაშიც, რომ პირადად გააცნონ ქრისტე. მეორე რჯულის მეექვსე თავში ნათქვამია, რომ აუცილებელია ყურადღება გავამახვილოთ რელიგიური განათლების ყველაზე ეფექტურ მეთოდებზე. ბავშვებში აუცილებლად უნდა განვითარდეს რეგულარული სულიერი ცხოვრების ჩვევები და ღვთის თაყვანისცემის ჩვეულება ოჯახურ ღვთისმსახურებებზე. აუცილებელია, რომ ბავშვები და ახალგაზრდები ამას უძღვნიდნენ დროს და სერიოზულ ძალისხმევას მიმართავდნენ. 
   რა შეგვიძლია ვისწავლოთ ნაყომისგან სახარების გავრცელების კუთხით? რუთ. 1:8-12.
   რუთი იყო მოწმე იმისა, თუ როგორ იტანდა ნაყომი თავისი ცხოვრების ურთულეს პერიოდს. ნაყომი მტკიცედ აცხადებდა, რომ რძლები დაბრუნებულიყვნენ თავიანთ მშობლიურ სახლში, როცა თავად იმყოფებოდა დეპრესიაში, განრისხებული და ღმერთზე განაწყებეული იყო ყველა თავისი უბედურების გამო (იხ. რუთ. 1:15, 20, 21). რუთის სახით ვპოულობთ ყველაზე დამაჯერებელ მოწმობას იმისა, თუ როგორ შეიძლება მთლიანად მიუძღვნან ახალგაზრდა ადამიანებმა საკუთარი თავი სრულყოფილ ღმერთს მაშინაც კი, როცა მის შესახებ გაიგეს არასრულყოფილი მშობლების წყალობით.
   როგორ გეხმარებათ იმის გაცნობიერება, რომ ოჯახი წარმოადგენს მნიშვნელოვან მისიონერულ ველს, ზეგავლენა იქონიოს თქვენს ურთიერთობებზე მათ მიმართ, ვინც ცხოვრობს თქვენთან ერთად? იმსჯელეთ მთელმა ოჯახმა და შეადგინეთ სია იმისა, თუ რისი გაკეთება შეუძლია თქვენს ოჯახს ურწმუნო ნათესავებისათვის.

სამშაბათი                                                                                                                             18 ივნისი
სიმშვიდე, რომელიც იმარჯვებს
   რა დარიგებებს შეიცავს ახალი აღთქმა ოჯახებისთვის, რომლებშიც ერთ-ერთი მეუღლე არ იზიარებს მეორის რელიგიურ მრწამსს? იხ. 1კორ. 7:12-15; 1 პეტრ. 3:1, 2.
   კურთხეული შესაძლებლობა, რომ იყო ქმარი-ქრისტიანი. კორინთელთა მიმართ პირველ წერილში პავლე პასუხობს ახალმოქცეულთა შეკითხვას, რომ ხომ არ შეურაცხყოფს ღმერთს არამორწმუნესთან ქორწინება და ხომ არ ბილწავს იგი ქრისტიან ქმარსა და მის შვილებს. ამ შეკითხვაზე პავლე უარყოფით პასუხს სცემს. სიტუაციაში, როცა მხოლოდ ერთმა მეუღლემ მიიღო ქრისტიანობა, აუცილებელია ძველებურად წმიდად მოვეპყრათ ქორწინებას და არ შევწყვიტოთ ნორმალური ოჯახური ურთიერთობები. ქრისტიანი მეუღლე განწმედს თავის ცხოვრების თანამგზავრს, ასევე შვილებს. სიტყვა “განწმედს” იმ კუთხით უნდა გავიგოთ, რომ ურწმუნო მეუღლეს საშუალება აქვს შეეხოს მადლის კურთხევებს ქრისტიანთან ცხოვრების გამო.
   როგორი მტკივნეულიც არ უნდა იყოს აღიარება, მაგრამ ურწმუნო მეუღლეს შეუძლია მიიღოს განქორწინების გადაწყვეტილება. მიუხედავად სერიოზული შედეგებისა, მოწყალე ღმერთი, რომელიც პატივს სცემს ადამიანის თავისუფალ არჩევანს, ამბობს: ნებას დავრთავ მას, ეს გააკეთოს. მორწმუნეები ამ შემთხვევაში თავისუფალნი არიან (იხ. 1 კორ. 7:15).
   მოწოდებულნი მშვიდობიანი ცხოვრებისთვის. ღვთის სიტყვა არაორაზროვნად გვირჩევს ვეცადოთ, ვიცხოვროთ ისე, რომ ოჯახში მეფობდეს ქრისტეს მშვიდობა, მიუხედავად სირთულეებისა, რომლებიც გამოწვეულია სხვადასხვა რელიგიური თვალსაზრისის გამო. ყოველთვის რჩება იმედი, შევინარჩუნოთ ბედნიერი ქორწინება, მიუხედავად სირთულეებისა, საშუალება მიეცით სახარებას გაიმარჯვოს, აჩუქეთ სულიერი სიმშვიდე მეუღლეს, რომელთანაც ხართ “ერთი ხორცი” მაშინაც კი, როცა იგი არ იზიარებს თქვენს მრწამსს.
   რით იზღუდება ქრისტიანი მეუღლის პასუხისმგებლობა ურწმუნო პარტნიორის მიმართ ურთიერთობაში?
   სიყვარული და კეთილმოსურნეობა, უცვლელი ერთგულება, თავმდაბალი მსახურება და ძალდაუტანებელი მოწმობა მორწმუნის მხრიდან უზრუნველყოფს დიდ ალბათობას იმისა, რომ ურწმუნო მეუღლე მიიღებს ქრისტიანობას. ქრისტიანულ ქორწინებაში მორჩილება ფესვს იდგამს იესოს წინაშე მოწიწებაში (შეად. ეფეს. 5:21). მაგრამ, როცა ურწმუნო მეუღლესთან მიმართებაში გამოხატავთ ქრისტიანულ მორჩილებას, არ დაარღვიოთ ქრისტეს ერთგულება. ღმერთის წინაშე ერთგულების დაცვა არ ავალდებულებს ადამიანს დაიტანჯოს ურწმუნო მეუღლის მხრიდან შეურაცხყოფების გამო.
   არიან თუ არა თქვენს ეკლესიაში ისეთები, ვინც აღმოჩენილა მსგავს სიტუაციაში? როგორ შეგიძლიათ დაეხმაროთ მათ პრაქტიკულად?

ოთხშაბათი                                                                                                                           19 ივნისი
ოჯახური ცხოვრება, როგორც მოწმობა
   ყურადღება გაამახვილეთ ახალაღთქმისეულ შემდეგ ტექსტებში სიტყვების “გაყოლა”-სა და “მიბაძვა”-ს გამოყენებას. რას გვეუბნებიან ისინი ქრისტიანად ჩამოყალიბებისა და ზრდის პროცესის შესახებ? რა კავშირია მიბაძვასა და მოწმობას შორის? იხ. 1 კორ. 4:16; ეფეს. 5:1; 1 თეს. 1:6; ებრ. 6:12; 13:7; 3 იოან. 11.
   ახალი აღთქმა ჩვენს ყურადღებას ამახვილებს მიბაძვაზე, რომელსაც სწავლის პროცესში მნიშვნელოვან როლს ანიჭებს. ადამიანებს მიდრეკილება აქვთ დაემსგავსონ იმას, რასაც უყურებენ. ეს პრინციპი გამოსაყენებელია ზოგადად ურთიერთობებისთვის, მაგრამ განსაკუთრებით აქტუალურია ოჯახში, სადაც მუდამ ხდება მიბაძვა. ბავშვები ბაძავენ მშობლებს, ძმებსა და დებს; მეუღლეები ხშირად ერთმანეთის ასლები არიან. ეს კონცეფცია იძლევა მნიშვნელოვან გასაღებს იმისა, თუ როგორ წარმატებულად შეუძლიათ მეუღლეთა წყვილებსა და ოჯახებს, რომ ქრისტიანული მოწმობა სხვა წყვილებსა თუ ოჯახებს მიუტანონ.
   საზოგადოებრივი ზეგავლენის ძალა. როცა საშუალებას ვაძლევთ სხვებს თვალყური გვადევნონ, ამით ვქადაგებთ საკუთარ სახლებში, ვეპატიჟებით მათ და ვუყვებით ოჯახში გადატანილი ამა თუ იმ გამოცდილებების შესახებ. ზოგიერთს უბრალოდ საშუალება არ ჰქონია დაენახა ოჯახური ურთიერთობებისათვის მიბაძვის ღირსი მაგალითი. ჩვენს სახლებში მათ შეუძლიათ დაინახონ, თუ რა ცვლილებების მოხდენა შეუძლია ქრისტეს სულს. “საზოგადოებრივ ზეგავლენას აქვს საოცარი ძალა, მონდომების შემთხვევაში შეგვიძლია მისი გამოყენებაც, როგორც გარშემომყოფებისთვის დახმარების საშუალება” (ე. უაითი. განკურნების მსახურება, გვ. 354).
   ოჯახური წყვილები, რომლებიც საერთო სუფრასთან ეპატიჟებიან სხვა წყვილებს ურთიერთობისთვის, ბიბლიის ერთობლივი შესწავლისთვის, ოჯახის განსამტკიცებლად გამართულ კურსებზე დასასწრებად, მოწვეულებისთვის შეიძლება მისაბაძი მაგალითები გახდნენ. ურთიერთმოქმედების გამოხატვა, ერთმანეთის გამხნევება, კონფლიქტების გადაჭრა და განსხვავებულობის დაძლევა ოჯახურ ცხოვრებაში მოწმობს, რომ ოჯახი ცხოვრობს ქრისტეში.
   მიუხედავად ამისა, რას უნდა ვარიდოთ თავი შემდეგი ტექსტებიდან გამომდინარე? იერ. 17:9; იოან. 2:25; რომ. 3:23.
   მიბაძეთ მას, ვინც ქრისტეს ბაძავს. ყველა ადამიანის მაგალითი არასრულყოფილია, მაგრამ იმისთვის, რომ თქვენი ოჯახი ქრისტიანულ მოწმობას ატარებდეს, არ არის საჭირო, თავად იყო სრულყოფილი. ახალი აღთქმა მოუწოდებს მორწმუნეებს მიბაძოს მათ, ვინც ბაძავს ქრისტეს. ეს იდეა იმაში მდგომარეობს, რომ ადამიანები ქრისტეში რწმენას პოვებენ მაშინ, როცა ხედავენ, თუ როგორ მჟღავნდება იგი სხვა ადამიანთა ცხოვრებაში, ადამიანებისა, რომლებიც მიუხედავად ხასიათების არასრულყოფილებისა, ისწრაფვიან დაემსგავსონ უფალს.
   რა შეგიძლიათ გააკეთოთ, რომ თქვენი სახლი სხვებისთვის წარმოადგენდეს უფრო ნათელ ქრისტიანულ მოწმობას?

ხუთშაბათი                                                                                                                           20 ივნისი
მეგობრობა
   როცა ბიბლიურ ტექსტებს სტუმართმოყვარეობის შესახებ ადარებთ ზოგიერთი ბიბლიური გმირების ოჯახური ცხოვრებიდან რეალურ შემთხვევებს (იხ. ეს. 58:6,7,10-12; რომ. 12:13; 1პეტრ. 4:9), ჩამოთვალეთ, რაში გამოიხატა სტუმართმოყვარეობა, რის შესახებაც საუბარი მიდის მოცემულ ნაწყვეტებში.
აბრაამი და სარა (დაბ. 18:1-8)
რებეკა და მისი ოჯახი (დაბ. 24:15-20; 31-33)
ზაქე (ლუკ. 19:1-9)
   როცა გამოვხატავთ სტუმართმოყვარეობას, ამით შეგვიძლია აღვავსოთ სხვა ადამიანის ძირითადი საჭიროებები: დასვენების, საკვებისა თუ მეგობრობის. ეს არის უანგარო სიყვარულის აშკარა გამოხატულება. იესო სტუმართმოყვარეობას ანიჭებს ღვთისმეტყველურ მნიშვნელობას, როცა ამბობს, რომ მშიერი უნდა დაპურდეს და მწყურვალი დარწყულდეს - ეს ის მსახურებაა, რომელსაც მისთვის ვასრულებთ (იხ. მათ. 25:34-40). შესაძლებელია სახლის გამოყენება მსახურებისთვის, თუკი დავპატიჟებთ მეზობელს ვახშამზე და გამოვხატავთ გულწრფელ სტუმართმოყვარეობას, როცა თქვენს სახლში დროებით დაბინავდება ადამიანი, ვისაც საკუთარ ოჯახში სასტიკად ექცევიან. ეს ეხება როგორც უბრალო მეგობრულ ურთიერთობას, ასევე შემოთავაზებას ვინმესთვის ლოცვაზე და ბიბლიის შესასწავლად გაკვეთილების ჩატარებასაც. ნამდვილი სტუმართმოყვარეობა მოდის იმ ადამიანთა გულებიდან, ვისაც ღვთის სიყვარულთან შეხებისას, თავის მხრივ, სურს გამოხატოს სიყვარული არა მხოლოდ სიტყვებით, არამედ საქმეებითაც.
   ზოგი ოჯახი ჩივის, რომ არ აქვს საშუალება სტუმრის დასახვედრად, არ აქვს დრო თუ ძალები. სხვანი თავს გრძნობენ უხერხულად და არადამაჯერებლად მორწმუნეებთან ურთიერთობაში. ზოგს უნდა, რომ თავი აარიდოს სირთულეებს, რომლებიც წარმოიქმნება სხვისი პრობლემების მოგვარებისას. ზოგიერთი თანამედროვე ოჯახი ერთმანეთისგან ვერ განასხვავებს ჭეშმარიტ სტუმართმოყვარეობასა და სტუმრების გართობას. 
   როგორ ასახავს თქვენი საოჯახო ცხოვრება თქვენს საკუთარ სულიერ მდგომარეობას? 

პარასკევი                                                                                                                                     21 ივნისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   ელენ უაითი. ქრისტიანული სახლი, თავები: “უმძლავრესი ქრისტიანული დამოწმება”, გვ. 35-39; “ცხოვრების ურწმუნო თანამგზავრთან დამოკიდებულება”, გვ. 348-352; განკურნების მსახურება, თავი “ოჯახის მსახურება”, გვ. 349-355; წინასწარმეტყველები და მეფეები, თავი “ბაბილონელი ელჩები”, გვ. 340-348.
   ოჯახის ძალა სახარების ქადაგებაშია. “ჭეშმარიტი ქრისტიანული სახლის ზეგავლენა გაცილებით უფრო ქმედითია ადამიანთა გულისა და ცხოვრებისთვის, ვიდრე ნებისმიერი ქადაგება.
   ჩვენი ზეგავლენის სფერო შეიძლება გვეჩვენებოდეს ვიწროდ, ჩვენი უნარები - მცირედ, ჩვენი შესაძლებლობები - შეზღუდულად, ჩვენი ცოდნა - არასაკმარისად, მაგრამ ჩვენს წინაშე იხსნება საოცარი შესაძლებლობები, თუკი რწმენით გამოვიყენებთ ყოველივე ფასეულს, რაც არის ჩვენს ოჯახში” (ე. უაითი. განკურნების მსახურება, გვ. 352, 355).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	დაინტერესდით, არის თუ არა ვინმე თქვენს ჯგუფში ისეთი, რომელმაც ღმერთი მიიღო რომელიმე ოჯახის წყალობით? იმსჯელეთ, რამ მოახდინა მათზე ასეთი ძლიერი შთაბეჭდილება. რა შეგვიძლია ვისწავლოთ ამ მაგალითით?
2.	როგორ შეგიძლიათ ემსახუროთ პრაქტიკულად თქვენ და თქვენი ჯგუფი ოჯახს, სადაც ერთ-ერთი მეუღლე ურწმუნოა?
3.	ისაუბრეთ იმ წნეხის შესახებ, რომელსაც ახდენს ქრისტიანზე ოჯახი, რომელშიც ერთ-ერთი მეუღლე ურწმუნოა. როგორ შეიძლება ვლინდებოდეს იგი? ეცადეთ, შექმნილ სიტუაციაში იპოვოთ შესაძლებელი გადაწყვეტილებები.
4.	ქრისტიანი თავისი პირადი ცხოვრებით მოწმობს ბავშვების, ურწმუნო მეუღლის, ნათესავებისა და სტუმრების წინაშე. თუმცა ყოველთვის არ გვაქვს საშუალება, რომ სასურველი რაოდენობით გავუზიაროთ ჩვენი რწმენა და ამ მოწმობას ყოველთვის არ მიჰყავს ნათესავები და სტუმრები ღვთის მოქცევისკენ, ოჯახის არასრულყოფილი წევრები ცდილობენ მიუთითონ გზა სრულყოფილი მხსნელისკენ. მხსნელის სახელით გამოვლენილი გულუხვი სტუმართმოყვარეობის წყალობით, ისინი მადლის სამეფოში იწვევენ ყველას, ვისაც ხვდებიან ცხოვრების გზაზე. დაფიქრდით, რა ზეგავლენას ახდენს თქვენი ოჯახი მათზე, ვინც სახლში გესტუმრებათ მოსანახულებლად. როგორ შეგიძლიათ აქციოთ თქვენი სახლი საუკეთესო ადგილად თქვენი რწმენის დამოწმებისთვის? 

გაკვეთილი 13                                                                                                              22 - 28 ივნისი
ბოლო ჟამს გულების შემობრუნება
   გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: მალ. 3:23, 24; მათ. 11:14, 15; 17:10; 3მეფ. 16:29-17:24; 3მეფ. 18:20-45; მათ. 3:2.
   სამახსოვრო მუხლი: 
   “აჰა, მოგივლენთ ელია წინასწარმეტყველს უფლის დიდი და საშინელი დღის დადგომამდე. ის დააბრუნებს მამების გულს შვილების გულთან და შვილების გულს მამების გულთან, რომ ჩემი მოსვლისას არ შევმუსრო ქვეყანა შეჩვენებით” (მალ. 3:23, 24). 
   ჩვენ ცხოვრებას ეტაპობრივად გავდივართ. ზოგი ეტაპი კარგად ჩაივლის, სხვა - არა. ზოგი ოჯახი უძლებს დარტყმებს და ინარჩუნებს ერთიანობას, სხვები ინგრევა.
   როგორიც არ უნდა იყოს ჩვენი პირადი თუ ოჯახის მდგომარეობა ცხოვრების გარკვეულ ეტაპზე, შეგვიძლია და უნდა ვიცხოვროთ კიდეც ღვთის დაპირებებით, დავეყრდნოთ მათ მთელი გულითა და სულით. ბოლოს და ბოლოს, ეს ჩვენი ერთადერთი იმედია. ერთადერთი მაგრამ რა საოცარი! ღვთის სიტყვა აღსავსეა დაპირებებით, რომელთაც შეგვიძლია მუდამ დავეყრდნოთ ჩვენც, ჩვენი ახლობლებიც და ჩვენი ეკლესიაც, ცხოვრების რომელ სეზონსაც არ უნდა გავდიოდეთ.
   კვარტლის ბოლო კვირას განვიხილავთ ზოგიერთ ბიბლიურ ისტორიას, დაპირებასა და განსხვავებულ გამოცდილებებს. ვეცდებით მივიღოთ გაკვეთილები, რა მდგომარეობაშიც არ უნდა ვიმყოფებოდეთ. სირთულეები, შიშები და შფოთი თან გვდევს მთელი ცხოვრების განმავლობაში. საბედნიეროდ, ვეთაყვანებით ღმერთს, რომელმაც არა მხოლოდ იცის ყველაფერი, რაც გვემართება, არამედ აკონტროლებს კიდეც ამას.

კვირადღე                                                                                                                                  23 ივნისი
წინასწარმეტყველება გულების ღვთისკენ მოქცევის შესახებ
   შეადარეთ ელიას მოსვლის წინასწარმეტყველება ახალაღთქმისეულ ტექსტებს, რომლებიც ეყრდნობიან ამ მოვლენას. მალ. 3:23, 24; მათ. 11:14, 15; 17:10; მარკ. 6:15; ლუკ. 1:17.
   მალაქიას დღეებში ღმერთი თავის ერს მიმართავდა სიტყვებით: “მოიქეცით ჩემსკენ და მეც მოვიქცევი თქვენსკენ”. პასუხად ხალხმა მედიდურად მიმართა: “რისთვის მოვიქცეთ?” (მალ. 3:7). გულდაწყვეტილმა წინასწარმეტყველმა წარმოთქვა, რომ გამოსაფხიზლებლად კიდევ ერთი შანსი. მალაქიამ შეახსენა ელია წინასწარმეტყველის მიერ დაწყებული რეფორმაცია, რისი შედეგიც ადამიანთა გულების ღვთისკენ მოქცევა იყო (იხ. 3მეფ. 18:37), და იწინასწარმეტყველა ელიას კიდევ ერთი მოსვლა, რისი მიზანიც იქნებოდა “დააბრუნებს მამების გულს შვილების გულთან და შვილების გულს მამების გულთან” (მალ. 3:24).
   ებრაული ტრადიციის თანახმად, ელია პირადად მოვა როგორც მესიის წინამორბედი (შეად. მათ. 17:10; მარკ. 6:15). მაგრამ ახალი აღთქმა იოანე ნათლისმცემლის მოსვლას განიხილავს როგორც ამ წინასწარმეტყველების აღსრულებას (იხ. მათ. 11:14,15; ლუკ. 1:17).
   თქვენი აზრით, რას ნიშნავს გამონათქვამი “დააბრუნებს (მოაქცევს) გულებს”?
   ამ ფრაზასთან დაკავშირებით შესაძლებელია რამდენიმე განმარტება: 1. იგი მიუთითებს ღმერთსა და ისრაელს შორის შერიგებაზე. ღმერთი როგორც მამა (იხ. ეს. 63:16) “არ მრისხანებს სამუდამოდ” თავის შვილებზე (იხ. მიქ. 7:18,19), არამედ მოუწოდებს მოიქცნენ მისკენ (იხ. ეს. 44:22; მალ. 3:7). 
   2. ეს ფრაზა მიუთითებს შთამომავლობის შეერთებას თავიანთ მორწმუნე წინაპრებთან აღთქმის განახლებით. ღვთის ერისთვის წინასწარმეტყველური მოწოდება, რომ  გაჰყვნენ პატრიარქების რწმენას, მრავალჯერ ჟღერდა ძველ აღთქმაში. აღთქმულ მიწაზე ყოფნა პირდაპირ კავშირში იყო აღთქმის ერთგულებასთან (იხ. რჯლ. 4:29-31). 
   3. გულთა მოქცევა გულისხმობს ოჯახური ურთიერთობების აღდგენასა და განახლებას. მშობლებსა და შვილებს შორის ურთიერთობაზეა დამოკიდებული უფლება მიწის მემკვიდრეობასა და ღვთის კურთხევებზე (იხ. იგავ. 2:21).
   რა კავშირია ღმერთთან ურთიერთობის აღდგენასა და ჩვენს ოჯახებში ურთიერთობების აღდგენას შორის? რატომ უნდა უსწრებდეს პირველი მეორეს?

ორშაბათი                                                                                                                             24 ივნისი
ოჯახის კვლავ გაერთიანება
   ისრაელიანთა შორის ბაყალის კულტის ჩასახვამ, რომელიც განახორციელა მეფე ახაბის ცოლმა ციდონელმა იზებელმა, დააჩქარა ერის მორალური დეგრადაცია. ღვთის სწავლება მეუღლეების, ოჯახისა და სქესობრივი ურთიერთობების სიწმიდის შესახებ განიდევნა სისხლთა აღრევის, პროსტიტუციისა და სხვა სექსუალური ბილწი პრაქტიკით ღვთის ერს შორის. და ამ დროს ბრძოლის ველზე თაყვანისცემის საკითხით გამოვიდა ელია, ვისი სახელიც ნიშნავდა “იაჰვე ჩემი ღმერთია”, რითაც ბრალდებას უყენებდა ბაყალის თაყვანისმცემლებს. 
   როგორ გააბათილა ელიამ წარმართული ცრურწმენები და ახალი სიცოცხლე შემოიტანა ოჯახში? იხ. 3მეფ. 16:29-17:24; შეად. ლუკ. 4:25, 26.
   ელია არასასურველ პიროვნებად იქცა ქვეყანაში მას შემდეგ, რაც წარმოთქვა გვალვის წყევლა. ღმერთმა თავი შეაფარებინა ყველაზე მოულოდნელ ადგილას - ციდონის ცარფათში ქვრივი ქალის სახლში, რომელიც ახლოს იყო იზებელის მშობლიურ ქალაქთან. ელიამ ქვრივს მოუწყო ერთ-ერთი არასასიამოვნო განსაცდელი. იგი სთხოვს მას, გამოიყენოს ბოლო შეშა, ზეთისა და ფქვილის ნარჩენები იმისთვის, რომ გამოკვებოს იგი, ხოლო თავისი მომავალი ღმერთს მიანდოს. ქვრივის რწმენა ლეგენდარული გახდა. მოგვიანებით თავად იესომ შეაქო იგი (იხ. ლუკ. 4:26). სასწაული, რომელიც გამოიხატებოდა ზეთისა და ფქვილის გამოულეველი რაოდენობით ქოთანში, დაეხმარა ქალს უკეთ გაეცნო იაჰვეს ხასიათი. მოგვიანებით მისი ერთადერთი ვაჟიშვილი ავად ხდება და კვდება. მან თავისი გულისტკივილი ელიას წინაშე გამოხატა, რითაც ასახა იმ ადგილებში გავრცელებული რელიგიური თვალსაზრისი. ზუსტად ეს დამახინჯებული რელიგია, რომელიც ემუქრებოდა ისრაელს, მოითხოვდა მშობლების ცოდვების გამო შვილების მსხვერპლად შეწირვას (იხ. 3მეფ. 17:18; შეად. იერ. 19:5; მიქ. 6:7).
   როგორ იმოქმედა შვილის გაცოცხლებამ და ოჯახის კვლავ გაერთიანებამ ციდონელი ქვრივის სულიერ მდგომარეობაზე? იხ. 3მეფ. 17:24. რა შეგვიძლია ვისწავლოთ მისი სიტყვებიდან?
   დედის რეაქცია გვიჩვენებს ელიას უწყების ზეგავლენას. ღმერთისა და მისი სიტყვის რწმენა იზრდება გულში, როცა სიცოცხლე აღდგა და ოჯახი გაერთიანდა. დღეს მრავალი, ვინც განსაკუთრებულ ყურადღებას უთმობს მხოლოდ დოქტრინებს, სულიერად თბილი რჩება. მაგრამ როცა ღვთის სიტყვის ჭეშმარიტებებს პირადად განვიცდით და იგი განახლდება ოჯახურ ურთიერთობაში, გულში რწმენა სულ უფრო და უფრო მტკიცდება.
   ჯერ კიდევ რომელ ოჯახურ გაერთიანებას ელით? ღვთის რომელი დაპირებები გაძლევენ ამ გაერთიანების იმედს?

სამშაბათი                                                                                                                             25 ივნისი
გულების მოქცევა სამსხვერპლოსთან
   წაიკითხეთ 3მეფ. 18:20-45. ქვემოთ გადმოეცით ამ ნაწყვეტის მოკლე შინაარსი. მიუხედავად იმისა, რომ კონტექსტი სრულიად განსხვავებულია, როგორ შეგვიძლია გამოვიყენოთ მასში ჩამოყალიბებული პრინციპები ჩვენს ოჯახურ ცხოვრებაში?
   ქარმელის მთაზე ელიას სწყუროდა ხალხის მხრიდან აღთქმის აღდგენა. მას სურდა, რომ ხალხი შემობრუნებულიყო მამების რწმენისკენ. ასეთ მოქცევას მოჰყვებოდა მათი, მათი ოჯახებისა და მთელი ქვეყნის განკურნება.
   საღამოს მსხვერპლის დრო. მას შემდეგ, რაც წარმართმა ქურუმებმა მთელი დღე ეცადეს და ვერ შეძლეს მსხვერპლის შეწირვა, დადგა ელიას რიგი. ის არ ჩქარობდა. დღის პერიოდზე მითითება აქ არ არის შემთხვევითი, იგი ყურადღებას მიმართავს ღვთის გადარჩენის გეგმაზე, რაც ნაჩვენებია საწმიდარის მსახურებაში (შეად. გამ. 29:41). მოწვევა: “ახლოს მოდით” (3მეფ. 18:30) გვახსენებს მხსნელის მოპატიჟებას ცოდვილის მიმართ (შეად. მათ. 11:28). მშობლები, რომლებიც ხვდებიან თავიანთი შვილების დაუმორჩილებლობას, დარწმუნებულნი არიან, რომ ღმერთს ისინი უყვარს ისევე ძლიერ, როგორც ისრაელიანები უყვარდა. ღმერთი გამუდმებით მუშაობს, რათა ყველა დაუმორჩილებელი თავისკენ მიიზიდოს. 
   ელიას ყურადღება იეჰოვას სამსხვერპლოს მიმართ ექვივალენტურია იმისა, როგორც ჩვენს დროში იესო და მისი გადამრჩენი წყალობა განდიდდება ჩვენს ოჯახებში. ოჯახური ღვთისმსახურება არის საშუალება, რომ ვესაუბროთ უფალს ლოცვაში, ასევე მის შესახებ ერთმანეთს ველაპარაკოთ, კვლავ განვიცადოთ უსასყიდლო ხსნის ძღვენი და ვიფიქროთ მის სწავლებაზე.
   პასუხი, რომელსაც ელია ითხოვდა, იქნებოდა ნიშანი, რომ ღმერთი კვლავ იღებს მათ. 3მეფ. 18:37-ში ნათქვამია: “რათა გაიგოს ამ ხალხმა… და შეგიძლია უკუმოაქციო მათი გულები”. არ შეგვიძლია მივმართოთ ჩვენი გულები უფლისაკენ, შეგვიძლია მხოლოდ მოვუხმოთ მის წყალობას და ამას უსასყიდლოდ მოგვანიჭებს.
   ყველაფრის მშთანთქმელი ცეცხლი გადმოვიდა, მაგრამ არა დამნაშავეებზე, არამედ მსხვერპლზე, რომელიც მიუთითებდა ქრისტეზე, “გახადა ცოდვად ჩვენს გამო, რათა გავხდეთ ღვთის სამართლიანობა მასში” (2კორ. 5:21). ხალხს ბაგეებიდან აღმოხდა მონანიება და განდიდება. იმის გამო, რომ ცრუ ქურუმებმა არ უპასუხეს ღვთის მოწოდებას, სიკვდილით დაისაჯნენ. და გამომაცოცხლებელმა წვიმამ თითქოს აღნიშნა, რომ წყევლა მოეხსნა მიწას.
   რა მდგომარეობაში იმყოფება თქვენი ოჯახური სამსხვერპლო? თუ მას სჭირდება განახლება, როგორ შეგიძლიათ ამის გაკეთება?

ოთხშაბათი                                                                                                                           26 ივნისი
გულთა მოქცევა იორდანეს მახლობლად
   გაბრიელის წინასწარმეტყველების (იხ. ლუკ. 1:17) და იესო ქრისტეს მტკიცებულების თანახმად (იხ. მათ. 11:14; 17:12, 13), მახარობლები დარწმუნებულები არიან, რომ იოანე ნათლისმცემელი იყო “გამოგზავნილი”, რომელსაც გზა უნდა მოემზადებინა უფლისთვის (იხ. მათ. 11:10; მარკ. 1:2; ლუკ. 7:27; შეად. მალ. 3:1).
   ყურადღება მიაქციეთ იოანეს უწყების ძირითად ასპექტებს. როგორ ემსახურებოდა მისი უწყება “გულთა მოქცევას”? იხ. მათ. 3:2,8; 14:4; მარკ. 1:4; ლუკ. 3:3,8,9,11,13,14.
   მსგავსად მიწათმოქმედისა, რომელიც ხნავს დაუმუშავებელ ნიადაგს, რათა დასათესად მოამზადოს, იოანეც განიკითხავდა ცოდვას და ცოდვილებს მოუწოდებდა მონანიებისაკენ. ჩვენი ადამიანური ბუნება ისეთია, რომ გულის გამოკვლევის გარეშე, ჩვენი ჭეშმარიტი მდგომარეობის გაცნობიერების გარეშე ვერ ვგრძნობთ უკეთესობისკენ სწრაფვის საჭიროებას. იოანეს უწყებამ ადამიანები ღვთის წმიდა მოთხოვნებისკენ მიმართა, ადამიანებს შეახსენა, რომ სჭირდებათ მისი უცოდველი სიმართლე. ჭეშმარიტი მონანიება ყოველთვის აღინიშნება მორჩილებით და იმით, რომ ადამიანი ეძებს ღვთის დახმარებას, რათა შეცვალოს საკუთარი თავი. იოანემ აჩვენა ზედაპირულობა, ეგოიზმი და პირფერობა იმ ადამიანებისა, რომლებიც აბრაამს უწოდებდნენ თავიანთ მამას და ცდილობდა, გაეცხადებინა მათი მამების რწმენის უფრო ღრმა მნიშვნელობა.
   როგორ მოუმზადა გზა იოანე ნათლისმცემელმა თავისი უწყებით იესოს? იხ. იოან. 1:35-37; 3:27-30.
   იოანეს ეჩვენა, რომ იესო იყო ღვთის კრავი. იესოს ასე წარმოდგენით (იხ. იოან. 1:29, 36), იგი პირდაპირ აქცევდა ხალხს ღვთისკენ. ანდრიამ და იოანე ნათლისმცემლის კიდევ ერთმა მოწაფემ - იოანემ (რომელმაც დაწერა სახარება და აღწერა ქრისტეს ნათლობის დღე), მიატოვეს იგი და გახდნენ იესოს პირველი მოწაფეები. ელიას უწყება არა მხოლოდ მიგვითითებს მონანიების საჭიროებაზე, არამედ მასზეც, ვინც გვიხსნის ცოდვისგან. ეს არის მხსნელის შესახებ ის დიდებული უწყება, რომელიც პირადად აცნობს ადამიანებს მას.
   როგორ ფიქრობთ, იოანე ნათლისმცემელი რომ მოსულიყო თქვენს სახლში, რას გეტყოდათ?

ხუთშაბათი                                                                                                                               27 ივნისი
გულთა მოქცევა ბოლო დღეებში
   გარკვეულწილად ჩვენ, ადვენტისტები, თავს ვგრძნობთ იოანე ნათლისმცემლის როლში. რეფორმებისა და მონანიების მაუწყებელი ისწრაფოდა, გზა მოემზადებინა ქრისტეს პირველი მოსვლისთვის. ჩვენ, როგორც მოძრაობა, იმავეს ვაკეთებთ მეორედ მოსვლისთვის.
   ლოცვით წაიკითხეთ ლუკ. 1:17. როგორ გამოხატავენ ეს სიტყვები ჩვენი მისიის არსს?
   ზეციერმა მამამ თავისი შვილების გული თავისკენ და ერთმანეთისკენ მიაპყრო ქრისტეს ჯვრით. ელიას უწყება ოჯახებს მოუწოდებს, იწამონ ეს საოცარი კეთილი უწყება (იხ. 2კორ. 5:18-21; შეად. ეფეს. 2:11-18) და გახდნენ ისეთი ადამიანები, რომლებიც აღსავსენი იქნებიან მოწყალებით, ხოლო სულიწმიდა გაზრდის მათში სიყვარულის მოსავალს.
   წუთისოფელს ძლიერ სჭირდება უანგარო მზრუნველობის, უცვლელი ერთგულებისა და უდრეკი მიძღვნის გამოჩენა. ღვთის წყალობით, ქრისტიანულ ოჯახს შეუძლია ამ ყველაფრის გამოვლენა. გარდა ამისა, უნდა გვესმოდეს, რომ უწყება, რომელიც მიგვაქვს წუთისოფელში, ჩვენთვისაც აქტუალურია. იქამდე, სანამ სახარების, ერთიანობის, სიყვარულის, მიძღვნის პრინციპები არ იმოქმედებს ჩვენში, განსაკუთრებით ჩვენს ოჯახებში, უძლურები ვიქნებით ამ ყველაფრის სხვებისთვის გასაზიარებლად. ყველა მჭევრმეტყველური ქადაგება, ყველა ლოგიკური ახსნა და ბიბლიური არგუმენტი არასაკმარისია: წუთისოფელს სჭირდება დაინახოს, თუ როგორ მჟღავნდება ჩვენს ცხოვრებაში, განსაკუთრებით ჩვენს ოჯახებში მონანიება, ღვთისკენ მოქცევა, სიყვარული და ერთგულება იმისა, რასაც ვქადაგებთ. მსგავსად იოანე ნათლისმცემლისა, რომელსაც ჰქონდა ძალა, რათა შეეცვალა ადამიანთა ცხოვრება და მისი ქადაგება ეფექტური ყოფილიყო, ჩვენც შეგვიძლია ვაკეთოთ იგივე ღვთის მადლის მეშვეობით, თუკი თანახმანი ვართ უფალთან თანამშრომლობისთვის.
   ქრისტეს მეშვეობით გავხდით ზეციური ოჯახის ნაწილი (იხ. ეფეს. 3:15). ამიტომ, როგორიც არ უნდა იყოს ჩვენი ოჯახის შემადგენლობა, მოწოდებულნი ვართ ვიყოთ მოწმენი ღვთისა,  ვის წინაშეც მოვალენი ვართ ვიმსახუროთ და ვერაფერი აქცევს ჩვენს მოწმობას უფრო ეფექტურს, ვიდრე წუთისოფლისთვის იმის დემონსტრირება, თუ როგორი უნდა იყოს ოჯახი სახარების ძალის წყალობით.
   რა შეგიძლიათ გააკეთოთ განსაკუთრებული, რათა უჩვენოთ თქვენს ახლობლებს, ოჯახს ან კიდევ ვინმეს, რომ გიყვართ ისინი და ზრუნავთ მათზე?

პარასკევი                                                                                                                                 28 ივნისი
შემდგომი გამოკვლევისათვის
   ელენ უაითი. წინასწარმეტყველები და მეფეები, თავი “ქარმელი”, გვ. 143-154; ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, თავი “ხმა მღაღადებლისა უდაბნოში”, გვ. 60-69.
   “ჩვენი უწყება ისეთივე კონკრეტული უნდა იყოს, როგორც იოანეს უწყება. იგი ბრალს სდებდა მეფეებს მათი ურჯულოების გამო. მიუხედავად იმისა, რომ სიცოცხლეს საფრთხეში იგდებდა, არასდროს დაუშვია, რომ მისი ბაგიდან წარმოთქმულ ჭეშმარიტებას ძალა დაეკარგა. ჩვენს საუკუნეშიც ასე ერთგულად უნდა იქადაგებოდეს იგი” (მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 4, გვ. 1184. ე. უაითის კომენტარები).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ჯგუფში იმსჯელეთ ელიას უწყების მნიშვნელობაზე თქვენი ადგილობრივი ეკლესიისთვის. რა შეგიძლიათ გააკეთოთ იმისთვის, რათა დაეხმაროთ ეკლესიას, რომ გაიგოს ეს უწყება და თავისი როლი მის გავრცელებაში?
2.	სურვილის მიხედვით, გაუზიარეთ ჯგუფის წევრებს ღვთისკენ თქვენი მოქცევის გამოცდილება. რა ცვლილებები მოხდა ამის შემდეგ? როგორ შეცვალა ამან თქვენი და თქვენი ოჯახის ცხოვრება?
3.	თუკი ჩვენს თავს ვხედავთ იოანე ნათლისმცემლის როლში, რას უნდა ველოდოთ?
4.	მთელმა ჯგუფმა შეადგინეთ “ოჯახური პრინციპების დეკლარაცია”, რომელიც ახსნიდა ოჯახის ბიბლიურ კონცეფციას. მზად იყავით გაუზიაროთ იგი ეკლესიას.
5.	თუ მოცემულ ეტაპზე თქვენი შვილები განუდგნენ ღმერთს, რა დაპირებების იმედი შეგიძლიათ გქონდეთ?














