დამხმარე სახელმძღვანელო ბიბლიის შესასწავლად
2017 წლის ოქტომბერი, ნოემბერი, დეკემბერი
მეოთხე კვარტალი

“ამაზედ ვდგავარ”
მარტინ ლუთერი და წერილი რომაელთა მიმართ
[bookmark: _GoBack]

სარჩევი
შესავალი
გაკვეთილი 1. 30 სექტემბერი – 6 ოქტომბერი. პავლე მოციქული რომში
გაკვეთილი  2. 7-13 ოქტომბერი. ბრძოლა
გაკვეთილი 3. 14-20 ოქტომბერი. ადამიანის მდგომარეობა
გაკვეთილი 4. 21-27 ოქტომბერი. რწმენით გამართლება
გაკვეთილი 5. 28 ოქტომბერი – 3 ნოემბერი. აბრაამის რწმენა
გაკვეთილი 6. 4-10 ნოემბერი. ადამი და იესო
გაკვეთილი 7. 11-17 ნოემბერი. ცოდვაზე გამარჯვება
გაკვეთილი 8. 18-24 ნოემბერი. ადამიანი რომაელთა მიმართ წერილის მე-7 თავიდან
გაკვეთილი 9. 25 ნოემბერი – 1 დეკემბერი. თავისუფლება ქრისტეში
გაკვეთილი 10. 2-8 დეკემბერი. აღთქმის შვილები
გაკვეთილი 11. 9-15 დეკემბერი. ამორჩევა
გაკვეთილი 12. 16-22 დეკემბერი. ბოროტის სიკეთით ძლევა
გაკვეთილი 13. 23-29 დეკემბერი. ქრისტიანული ცხოვრება



შესავალი
“ამაზედ ვდგავარ”
მარტინ ლუთერი და წერილი რომაელთა მიმართ
ხუთასი წლის წინ ოცდაცამეტი წლის ღვთისმეტყველების პროფესორმა, მარტინ ლუთერმა, თავისი 95 თეზისი გამოაქვეყნა. მართალია მისი პირველადი მიზანი იყო გამოეაშკარავებინა რომის თაღლითი პაპები, რომლებიც ინდულგენციების გაყიდვით ფეხის თითებამდე ძარცვავდნენ მრევლს, მაგრამ ლუთერის ამგვარი დაუმორჩილებლობა სწორედ იმ ნაპერწკალად იქცა, რომელმაც შემდგომში პროტესტანტული რეფორმაციის ცეცხლი გააღვივა და სამუდამოდ შეცვალა მსოფლიო.
რა თქმა უნდა, 1517 წლის შემდეგ უკვე დიდი დრო არის გასული. მაგრამ უცვლელი დარჩა ღვთის სიტყვა და მისი ჭეშმარიტებები, რომლებმაც საშუალება მისცეს ლუთერს მილიონობით ადამიანისათვის ეუწყებინა რწმენის მეშვეობით გადარჩენის შესახებ, რაც, თავის მხრივ, გამოწვევა იყო რომისთვის.
ამ საფუძველზე ცენტრალური ადგილი უჭირავს პავლე მოციქულის წერილს რომაელთა მიმართ, რომელსაც გამოვიკვლევთ მიმდინარე კვარტლის განმავლობაში. ამ წიგნის წინასიტყვაობაში მარტინ ლუთერი წერდა: “ეს წერილი ახალი აღთქმის ჭეშმარიტად მთავარი ელემენტია, უზადო სახარებაა. ქრისტიანისათვის კარგი იქნებოდა არა მხოლოდ მისი სიტყვასიტყვით დასწავლა, არამედ მისი გამოყენება, როგორც არსობის პურისა სულისთვის, რადგან სიამოვნება მისი კითხვისა და მისით ტკბობის – უსასრულოა, რაც უფრო მეტად გაქვს მასთან შეხება, მით უფრო ძვირფასი და საამური ხდება”.
სწორედ რომაელთა მიმართ წერილში აღმოაჩინა ლუთერმა ჭეშმარიტება “რწმენით გამართლების” შესახებ. როდესაც ცდილობდა გადარჩენაში დარწმუნებულიყო, სწორედ აქ აღმოაჩინა არა მხოლოდ რომაელთა მიმართ წერილის, არა მხოლოდ ახალი აღთქმის, არამედ მთელი ბიბლიის უდიდესი ჭეშმარიტება – ჭეშმარიტება ხსნის გეგმის შესახებ, “რომელიც მოგვეცა ჩვენ ქრისტე იესოში საუკუნეთა უწინარეს” (2ტიმ. 1:9). ეს ჭეშმარიტება კი ის არის, რომ ხსნის მოპოვება შესაძლებელია მხოლოდ ქრისტეს სიმართლეში, რომელიც გვეძლევა რწმენის მეშვეობით, რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად. პავლეს ნათლად აქვს გადმოცემული ეს აზრი რომაელთა მიმართ წერილში: “რადგან მიგვაჩნია, რომ რწმენით მართლდება კაცი, რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად” (რომ. 3:28).
ლუთერის მიერ ამ ჭეშმარიტების დაცვა გამოწვევად იქცა საერო ხელისუფლებისა და რომაელი სასულიერო პირებისთვის. 1521 წელს, ვორმსის რაიხსტაგზე სიტყვით გამოსვლისას, ლუთერმა განაცხადა: “მე არ შემიძლია და არც მაქვს სურვილი რაიმე უარვყო, რადგან არ არის მოსაწონი და უსაფრთხო სინდისის წინააღმდეგ მოქმედება. ამაზედ ვდგავარ და სხვაგვარად არ შემიძლია” (J. H. Merle D’Aubigné D.D., History of the Reformation, p. 249).
დღესაც მორწმუნე პროტესტანტებს სხვა არაფერი რჩებათ, გარდა იმისა, რომ დაიცვან ღვთის სიტყვა და დაუპირისპირდნენ ყოველგვარ არაბიბლიური ტრადიციასა და დოგმას. 
უეჭველია, რომ ლუთერის დროიდან მოყოლებული დღემდე ქრისტიანობა საგრძნობლად განვითარდა და განთავისუფლდა მრავალსაუკუნოვანი ცრურწმენებისა და ცრუსწავლებებისაგან, რომლებიც არა მხოლოდ ამახინჯებდა სახარებას, არამედ ფაქტობრივად მის უზურპირებას ახდენდა. 
   თუმცაღა, რეფორმაციის პროცესი ახლა უკვე შეჩერდა. ზოგან რეფორმაციული სულისკვეთება ჩაანაცვლა მკაცრმა ფორმალიზმმა, სხვაგან კი საზოგადოება კვლავ რომის ძალაუფლების ქვეშ მოექცა. დღეს, ეკუმენიზმისა და პლურალიზმის ეპოქაში, დიდი ნაწილი იმ განმასხვავებელი ჭეშმარიტებებისა, რომლებმაც სიცოცხლის სული შთაბერეს რეფორმაციას, ბუნდოვანი გახდა, სიცრუის სქელი ფენის ქვეშ მოექცა, მათი ნამდვილი მნიშვნელობა დავის საგნად იქცა, რათა დაიფაროს ის პრინციპული წინააღმდეგობები, რომლებიც დღესაც ისევე მოუგვარებელია, როგორც ლუთერის დღეებში. დანიელისა (7:23-25, 8:9-12) და გამოცხადების (თავი 13, 14) წიგნების წინასწარმეტყველებანი, აგრეთვე დიადი უწყება რწმენით გადარჩენის შესახებ რომაელთა მიმართ წერილში ცხადჰყოფს, თუ რატომ  არის მნიშვნელოვანი, რომ ბიბლიის ერთგული მიმდევრები დაეყრდნონ ჭეშმარიტებებს, რომლებსაც საკუთარი სიცოცხლის ფასად იცავდნენ ჩვენი წინამორბედი პროტესტანტები.
   ჩვენ მეშვიდე დღის ადვენტისტები ვართ და ჩვენი ძირეული პრინციპია - სოლა სცრიპტურა, “მხოლოდ წმინდა წერილი”. ამიტომ ჩვენ კატეგორიულად უარვყოფთ ყოველგვარ მცდელობას მოვუწოდოთ ქრისტიანებს დაუბრუნდნენ რომს და რეფორმაციამდელ რწმენას. პირიქით, წმინდა წერილს საპირისპირო მიმართულებით მივყავართ (გამოცხ. 18:4), ჩვენ მივუყვებით ამ გზას, ვაუწყებთ მსოფლიოს “მარადიულ სახარებას” (გამოცხ. 14:6).  სწორედ ამ სახარებამ შთააგონა ლუთერი 500 წლის წინ.

გაკვეთილი 1
30 სექტემბერი – 6 ოქტომბერი
პავლე მოციქული რომში
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 15:20-27; საქმ. 28:17-31; ფილიპ. 1:12; რომ. 1:7; ეფეს. 1; რომ. 15:14;
სამახსოვრო მუხლი: “პირველად ჩემს ღმერთს ვმადლობ იესო ქრისტეს მეოხებით ყველა თგვენგანისათვის, რადგან თქვენი რწმენა იხარება მთელ სოფელში” (რომ. 1:8).
მნიშვნელოვანია, რომ რომაელთა მიმართ წერილის შესწავლის მსურველები გაეცნონ ისტორიულ კონტექსტს. ღვთის სიტყვის შესწავლისას აუცილებელია კონტექსტის ცოდნა. ჩვენ უნდა ვიცოდეთ და უნდა ვაცნობიერებდეთ ამ ეპისტოლეს პრობლემატიკას. პავლე გარკვეულ დროსა და გარკვეული მიზეზით მიმართავს ქრისტიანთა კონკრეტულ ჯგუფს. იმ მიზეზის ცოდნა, რომლითაც იყო გამოწვეული პავლეს მიმართვა რომაელთა მიმართ, სასარგებლო იქნება ამ წერილის კვლევისას.
მოდით მცირე ხნით გავემგზავროთ წარსულში, გადავინაცვლოთ პირველ ასწლეულში, რომში, და ვეცადოთ გავხდეთ ადგილობრივი საზოგადოების წევრები, შემდეგ კი პირველი საუკუნის ეკლესიის წევრებთან ერთად მოვისმინოთ პავლეს უწყება, რომელიც მას სულიწმიდის დავალებით უნდა გადაეცა მორწმუნეთათვის რომში.
მართალია ის პრობლემები, რომელთა შესახებაც საუბრობს პავლე, ლოკალური ხასიათისაა, მათი მოგვარების პრინციპები და შეკითხვა – “როგორ უნდა გადარჩეს ადამიანი?” – უნივერსალურია. უდავოა, რომპავლე ადამიანთა გარკვეულ ჯგუფს მიმართავს; ეპისტოლეს წერის დროს ის ითვალისწინებდა კონკრეტულ პრობლემებს. მაგრამ, როგორც ვიცით, მრავალი საუკუნის შემდეგაც მარტინ ლუთერისთვის, სრულიად სხვა დროსა და განსხვავებულ გარემოში, პავლეს მიერ დაწერილი სიტყვები უაღრესად მნიშვნელოვანი აღმოჩნდა. ეს სიტყვები არანაკლებ მნიშვნელოვანია ჩვენთვის დღეს.
კვირა                                                                                                                                                      1 ოქტომბერი
პავლე მოციქულის წერილი
რომ. 16:1,2-ის მიხედვით თუ ვიმსჯელებთ, პავლეს ეს წერილი უნდა დაეწერა საბერძნეთის ქალაქ კენქრეში, რომელიც კორინთოს მახლობლად მდებარეობდა. პავლე იხსენიებს კორინთოს მკვიდრ ფებეს, რაც მიგვითითებს იმაზე, რომ სწორედ აქ იწერებოდა წერილი რომაელთა მიმართ. 
ეპისტოლეს დაწერის ადგილი გარკვეულია, ეს კი საშუალებას იძლევა, მისი შექმნის დროც დადგინდეს. რადგანაც პავლე ბევრს მოგზაურობდა, მისი ადგილსამყოფელის შესახებ ინფორმაციამ შეიძლება მიგვითითოს თარიღზე.
პავლემ კორინთოს ეკლესია დააფუძნა თავისი მეორე მისიონერული მოგზაურობის დროს, ჩვ.წ. 49-52 წლებში (იხ. საქმ. 18:1-18). მესამე მოგზაურობისას, ჩვ.წ. 53-58 წლებში, იგი კვლავ ეწვია საბერძნეთს (იხ. საქმ. 20:2,3)  და მოგზაურობის ბოლო პერიოდში შეაგროვა შემოწირულობა წმიდებისთვის, რომლებიც იერუსალიმში იყვნენ (იხ. რომ. 15:25,26). ამიტომ დიდი ვარაუდით, რომაელთა მიმართ წერილი უნდა დაწერილიყო ჩვ.წ. 58 წლის დასაწყისში.
სხვა რომელი მსხვილი ეკლესიები მოინახულა პავლემ თავისი მესამე მისიონერული მოგზაურობისას? იხ. საქმ. 18:23
გალატელთა ეკლესიაში ყოფნისას პავლემ აღმოაჩინა, რომ ცრუ მასწავლებლებმა დაარწმუნეს ეკლესიის წევრები წინადაცვეთისა და მოსეს რჯულის სხვა მოთხოვნების შესრულების აუცილებლობაში. პავლე შიშობდა, რომ მისი მოწინააღმდეგეები მასზე უფრო ადრე მიაღწევდნენ იმპერიის დედაქალაქამდე და იმისათვის, რომ ანალოგიური ტრაგედია რომშიც არ განმეორებულიყო, მან გაუგზავნა წერილი ამ ქალაქში მცხოვრებ მორწმუნეებს. ითვლება, რომ გალატელთა  მიმართ  წერილი  პავლემ მოიწერა ასევე  კორინთოდან, სადაც მოციქული  სამი  თვე იმყოფებოდა მესამე  მისიონერული  მოგზაურობის დროს, შესაძლოა, იქ  ჩასვლის შემდეგ მაშინათვე.
       “რომაელთა მიმართ წერილში პავლემ ასახა სახარების დიადი პრინციპები. მან გამოთქვა საკუთარი მოსაზრება იუდეველებისა და წარმართებისგან წარმოქმნილი ეკლესიებისათვის საჭირბოროტო საკითხებთან დაკავშირებით და აჩვენა, რომ ის იმედები და აღთქმები, რომლებიც ოდესღაც მხოლოდ იუდეველებს ეკუთვნოდა, ახლა თანაბრად ეკუთვნის წარმართებსაც” (ე. უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 373).
როგორც  უკვე ითქვა, ბიბლიის ნებისმიერი წიგნის შესწავლისას მნიშვნელოვანია იმის ცოდნა, თუ რატომ და რა მდგომარეობის გათვალისწინებით იწერებოდა ის. შესაბამისად, რომაელთა მიმართ წერილის გასაგებად საჭიროა ვიცოდეთ  რა პრობლემები აწუხებდათ იუდეველებისაგან შემდგარ ეკლესიებს და აგრეთვე ეკლესიებს, რომლებშიც წარმართები ჭარბობდნენ. უფრო დაწვრილებით ამ საკითხებს მომდევნო გაკვეთილში განვიხილავთ.
დღესდღეობით რა საკითხები აღელვებს თქვენს ეკლესიას? საიდან მომდინარეობს უფრო დიდი საფრთხე – გარედან თუ შიგნიდან? თქვენ რომელ პოზიციას ეყრდნობით ამ სახის კამათში? რამდენად ხშირად გადაგიხედავთ თქვენი როლის, პოზიციისა და დამოკიდებულებისთვის სირთულეების წარმოქმნისას? რატომ არის ამ სახის თვითანალიზი მნიშვნელოვანი?

ორშაბათი                                                                                                                                             2 ოქტომბერი
პავლეს რომში სტუმრობის სურვილი
ეჭვგარეშეა, რომ პირადი კონტაქტი, ხშირ შემთხვევაში, საუბრის საუკეთესო ხერხია. ჩვენ შეგვიძლია ვისარგებლოთ ტელეფონით, გავაგზავნოთ შMშ შეტყობინებები, წერილები ელექტრონული ფოსტით, შეგვიძლია სკაიპით დავუკავშირდეთ ახლობლებს, მაგრამ საუბრის საუკეთესო საშუალება პირისპირ შეხვედრაა.  სწორედ ამიტომ აღნიშნავს პავლე თავის წერილში, რომ რომაელ მორწმუნეებთან პირისპირ შეხვედრა აქვს განზრახული. პავლეს სურდა გაეფრთხილებინა ისინი ამ ვიზიტისა და მისი მიზეზების შესახებ.
წაიკითხეთ რომ. 15:20-27. პავლეს სიტყვებით, რა იყო იმის მიზეზი, რომ მას აქამდე არ  ჰქონია საშუალება სწვეოდარომს? რამ უბიძგა მას ამ ვიზიტისკენ? რამდენად მნიშვნელოვანი ადგილი უჭირავს მის მსჯელობებში მისიონერულ საქმიანობას?რა შეგვიძლია გავიგოთ მისიონერული მსახურებისა და მახარებლობის შესახებ პავლეს სიტყვებიდან? იუდეველებსა და წარმართებთან მიმართებით, რას აღნიშნავს პავლე რომაელთა მიმართ წერილის 15:27-ში? 
უდიდესი მისიონერი მუდამ ისწრაფოდა გაევრცელებინა სახარება ახალ რეგიონებში და იმ ადგილებში, სადაც სახარება უკვე დამკვიდრდა, თავის თანამოაზრეებს ტოვებდა დაწყებული საქმის გასაგრძელებლად. ქრისტიანობის ჩამოყალიბების პერიოდში, როდესაც მუშაკნი ცოტანი იყვნენ, პავლე ტყუილად დახარჯავდა ძალებს, თუ მსახურებას  გააგრძელებდა იმ ტერიტორიებზე, რომლებიც უკვე მოიცვა სახარებამ. ის ამბობდა: “თანაც, ვცდილობდი მეხარებინა არა იქ, სადაც უკვე ცნობილი იყო ქრისტეს სახელი, რათა არ მეშენებინა სხვის საძირკველზე, არამედ როგორც სწერია: ‘ვისთვისაც არ გამოუცხადებიათ, დაინახავენ, და ვისაც არ მოუსმენია, მიხვდებიან’” (რომ. 15:20,21) 
პავლეს მიზანი არ იყო რომში დამკვიდრება. მას განზრახული ჰქონდა ესპანეთისთვის გამხდარიყო მახარებელი და იმედოვნებდა, რომ რომაელი ქრისტიანებიც დაუჭერდნენ მხარს. 
მისიონერულ საქმიანობასთან დაკავშირებულ რომელ მნიშვნელოვან პრინციპზე მიუთითებს ის ფაქტი, რომ ახალ ადგილებში სახარების გასავრცელებლად პავლე უკვე ჩამოყალიბებულ ეკლესიებში ეძებდა დახმარებას?
კიდევ ერთხელ წაიკითხეთ რომ. 15:20-27. მიაქციეთ ყურადღება იმას, თუ რამდენად დიდი სურვილი აქვს პავლეს, რომ იმსახუროს.  თქვენ რა გიბიძგებთ მოქმედებისკენ? თქვენ თუ ხართ ანთებული სურვილით, ემსახუროთ სხვას?

სამშაბათი                                                                                                                           3 ოქტომბერი
პავლე რომში
“როცა რომში მივედით, პავლეს უფლება მისცეს, თავისთვის ყოფილიყო მის მცველ ჯარისკაცთან ერთად” (რომ. 28:16) რას გვეუბნება ეს მუხლი იმის შესახებ, თუ როგორ მოვიდა პავლე რომში? რა გაკვეთილი შეგვიძლია აქედან გამოვიტანოთ იმ მოულოდნელ და არასასურველ სიტუაციებთან დაკავშირებით, რომლებსაც ცხოვრებაშივაწყდებით?
საბოლოოდ, მართალია ტყვეობაში, მაგრამ პავლე რომშია.  რაოდენ ხშირია შემთხვევები, როდესაც ჩვენი თუნდაც ყველაზე საუკეთესო განზრახვები ისე არ ხორციელდება, როგორც ველოდით და ვიმედოვნებდით. 
პავლემ თავისი მესამე მისიონერული მოგზაურობის დასასრულს მიაღწია იერუსალიმამდე. მას თან ჰქონდა ევროპისა და მცირე აზიის ეკლესიებში შეგროვებული შემოწირულობა ღარიბებისთვის. მაგრამ მოვლენათა შემდგომი განვითარება მისთვის მოულოდნელი აღმოჩნდა. პავლე  შეიპყრეს და ბორკილები დაადეს. კესარიაში ტყვეობიდან ორი წლის შემდეგ ის მიმართავს კეისარს. დაპატიმრებიდან სამი წლის შემდეგ კი, მიდის რომში, თუმცა არა ისე, როგორც რომაელი მორწმუნეებისთვის ეპისტოლეს წერის დროს ჰქონდა დაგეგმილი. 
რას გვაუწყებს საქმ. 28:17-31 პავლეს რომში ყოფნაზე? რა გაკვეთილი შეგვიძლია გამოვიტანოთ ამ მუხლებიდან?
“სასახლის კარის ყურადღება ქრისტიანობისკენ პავლეს ქადაგების ნაცვლად  მისმა ბორკილებმა მიაპყრო. ტყვეობაში მყოფმა, მან მრავალი სულის შემბოჭველი ცოდვის ჯაჭვები დაამსხვრია. მაგრამ ეს ყველაფერი როდია. ის წერდა: ‘უფალში ძმათა უმრავლესობა გამხნევდა ჩემი ბორკილებით და გაბედა, რომ უფრო მეტად და უშიშრად ელაპარაკა ღვთის სიტყვა’” (ე. უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 464).
რამდენჯერ  შემობრუნებულა უსიამოვნო მოულოდნელობები თქვენთვის სასარგებლოდ თქვენს ცხოვრებაში? (იხ. ფილიპ. 1:12). როგორ  შეგიძლიათ განამტკიცოთ თქვენი რწმენა მსგავსი გამოცდილებებით და ისწავლოთ ღმერთის ნდობა მაშინაც, როდესაც სიკეთის მაუწყებელი არაფერი ჩანს?

ოთხშაბათი                                                                                                               4 ოქტომბერი
“წმიდები” რომში
პავლე შემდეგი სიტყვებით მიესალმა რომის ეკლესიას: “ყველას, ვინც რომში იმყოფებით, ღვთის საყვარელთ, წოდებულ წმიდებს: მადლი თქვენ და მშვიდობა ჩვენი მამა ღმერთისაგან და უფალ იესო ქრისტესაგან” (რომ. 1:7). ჭეშმარიტებასთან, ღვთისმეტყველებასა და რწმენასთან დაკავშირებული რა პრინციპები შეგვიძლია ვიპოვოთ ამ სიტყვებში?
      “ღვთის საყვარელნი”. რა თქმა უნდა, ღმერთს მთელი მსოფლიო უყვარს, მაგრამ განსაკუთრებულ გრძნობას განიცდის მათ მიმართ, ვინც ის აირჩია და მის სიყვარულს გამოეხმაურა. 
ყოველივე ზემოთ აღნიშნული ჩვენ შეგვიძლია ადამიანურ ურთიერთობებს შევადაროთ. ჩვენ განსაკუთრებით ისინი გვიყვარს, ვისაც ვუყვარვართ; ჩვენ გამუდმებით ვიზიარებთ ერთმანეთის სიყვარულს. სიყვარული გულისხმობს ორმხრივობას. სიყვარული ვერ გამოვლინდება მთელი თავისი სისავსით, როდესაც ის ცალმხრივია.
    “წოდებული წმიდები”. ზედსართავი “წმიდები” (ბერძნ. აგიოი) აღნიშნავს ღმერთის მიერ მიძღვნილებსა და გამოყოფილებს. მათ განწმედის გრძელი გზა უნდა განვლონ, მაგრამ რაკი მათ აღიარეს ქრისტე – უფალი, ისინი ბიბლიური გაგებით წმიდებად არიან მოხსენიებულნი.
პავლე  ამბობს, რომ ისინი “მოწოდებულნი არიან, იყვნენ წმიდები”. ნიშნავს თუ არა ეს იმას, რომ ყველა ადამიანს არ გააჩნია მსგავსი მოწოდება? როგორ გვეხმარება პავლეს აზრის გაგებაში ეფეს. 1:4, ებრ. 2:9 და 2პეტრ. 3:9 ?
კეთილი უწყება ის არის, რომ ქრისტეს სიკვდილი უნივერსალური იყო. მან ყველა ადამიანურ არსებაზე იმოქმედა. ყველა ადამიანი მოწოდებულია ქრისტეში გადარჩენისკენ, ისინი სამყაროს დაფუძნებამდე “მოწოდებულნი არიან, იყვნენ წმიდები”. ღმერთის თავდაპირველი მიზანი იყო, რომ მთელ კაცობრიობას მოეპოვებინა ხსნა იესოში. ჯოჯოხეთის ცეცხლი გამზადებული იყო მხოლოდ ეშმაკისა და მისი ანგელოზებისათვის (მათ. 25:41). ცალკეული პირების მიერ ამ ძღვენის უარყოფა არ ამცირებს მის მნიშვნელობას, ისევე, როგორც შიმშილობა ბაზარში ვერ შეამცირებს იქ შემოთავაზებული პროდუქტების რაოდენობას. 
ღმერთმა ჯერ კიდევ სამყაროს შექმნამდე მოგიწოდათ ქრისტეში ხსნის მოპოვებისკენ. რატომ არ უნდა მივცეთ თავს ამ მოწოდების უგულებელყოფის უფლება?
ხუთშაბათი                                                                                                                           5 ოქტომბერი
მორწმუნეები რომში
         “პირველად ჩემს ღმერთს ვმადლობ იესო ქრისტეს მეოხებით ყველა თქვენგანისათვის, რადგან თქვენი რწმენა იხარება მთელ სოფელში” (რომ. 1:8).
როგორ დაარსდა ეკლესია რომში უცნობია. გადმოცემას იმის შესახებ, რომ ეკლესია პეტრემ ან პავლემ დააფუძნეს, ისტორიული მტკიცებულებები არ აქვს. შესაძლებელია, რომ ის ჩამოყალიბებულიყო ჩვეულებრივი ადამიანებისაგან, რომლებიც იერუსალიმში ორმოცდამეათე დღეს მოექცნენ (იხ. საქმ. 2), შემდეგ ესტუმრნენ რომს და იქ გადასახლდნენ.  ან შესაძლოა ახლად მოქცეულებს, რომლებიც რომში დამკვიდრდნენ, დაემოწმებინათ თავიანთი რწმენის შესახებ იმპერიის დედაქალაქში. 
საკვირველია, რომ ორმოცდამეათე დღიდან სულ რამდენიმე ათწლეულის შემდეგ, საკრებულო, რომელსაც, როგორც ჩანს, არც ერთი მოციქული არ სტუმრობდა, ასეთი ცნობილი გახდა. “წინააღმდეგობების მიუხედავად, ქრისტეს ჯვარცმიდან ოცი წლის შემდეგ რომში უკვე არსებობდა ცოცხალი, შრომისმოყვარე ეკლესია. ეს ძლიერი და მოშურნე ეკლესია იყო და უფალიც შრომობდა მისთვის” (ე. უაითი, ბიბლიური კომენტარი, ტ. 6, გვ. 1067).
სიტყვა “რწმენა” აქ სავარაუდოდ უნდა გავიაზროთ, როგორც ერთგულება იმ ახალი ცხოვრების წესისადმი, რომელიც მათ ქრისტეში შეიძინეს.
წაიკითხეთ რომ. 15:14. როგორ აღწერს პავლე ეკლესიას რომში? 
პავლე რომაელ ქრისტიანთა გამოცდილების სამ შემადგენელზე ამახვილებს ყურადღებას:
1.	“სავსე ხართ სათნოებით”. შეძლებდნენ თუ არა ჩვენი შემყურენი იმავე სიტყვების გამეორებას ჩვენთან მიმართებით? ჩვენთან ურთიერთობისას იპყრობს თუ არა მათ ყურადღებას ჩვენში არსებული სათნოების სიუხვე?
2.	“სავსე ხართ ყოველი ცოდნით”. განათლების, ცოდნისა და ინფორმაციის მნიშვნელობას ბიბლია არაერთხელ უსვამს ხაზს. ქრისტიანები მოწოდებულნი არიან, რომ შეისწავლონ ბიბლია და კარგად შეიმეცნონ მისი სწავლება. “სიტყვები “ახალ გულს გაძლევთ თქვენ”  გულისხმობს -  “ახალ გონებას გაძლევთ თქვენ”. გულის შეცვლას ყოველთვის თან ახლავს ქრისტიანული ვალდებულების ნათლად გაცნობიერება, ჭეშმარიტების გააზრება” ( ე. უაითი, ჩემი ცხოვრება დღეს, გვ. 24)
3.	“შეგიძლიათ ერთმანეთის დარიგება”. არავის შეუძლია სხვა მორწმუნეთაგან  განცალკევებით მიაღწიოს სულიერ ზრდას. ჩვენ ძალ-ღონე არ უნდა დავიშუროთ ჩვენი თანამორწმუნეების მხარდასაჭერად, ამავე დროს, თავადაც უნდა მივიღოთ მათი მხრიდან გამხნევება. 
როგორი  რეპუტაცია აქვს თქვენს ადგილობრივ ეკლესიას? რა გავლენას ახდენს ის საზოგადოებაზე? როგორ შეიძლება სიტუაციის გამოსწორება?

პარასკევი                                                                                                               6 ოქტომბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ე. უაითის წიგნიდან “მოწმობანი ეკლესიისათვის” ტ. 5, გვ. 706, თავი - “ბიბლიის საიდუმლოებანი”;  თავი “ებრაელთა დახსნა” ე. უაითის წიგნიდან “მოციქულთა საქმეები”, გვ. 372-374. აგრეთვე წაიკითხეთ მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური ლექსიკონიდან გვ. 922, და ბიბლიური კომენტარებიდან ტ. 6, გვ. 467,468.
“კაცობრიობის ხსნა არ ყოფილა შედეგი ღმერთის დაგვიანებული პასუხის ან იმპროვიზაციისა, რომელიც საჭირო გახდა მოვლენების მოულოდნელი განვითარების გამო ცოდვის გაჩენის შემდეგ. ის მომდინარეობს ღვთაებრივი ხსნის გეგმიდან, რომელიც სამყაროს შექმნამდე ჩაისახა (1კორ. 2:7; ეფეს. 1;3,14; 2თეს. 2:13,14) და ღმერთის ადამიანისადმი მარადიულ სიყვარულს ეფუძნება (იერ. 31:3).
ეს გეგმა მოიცავს წარსულს, აწმყოსა და მომავალს. თავის თავში აერთიანებს ისეთ რეალობებსა და კურთხევებს, როგორებიცაა: წინასწარ განსაზღვრულად  ღმერთის რჩეულ ერად ყოფნა, ქრისტეს დამსგავსება, გამოსყიდვა, მიტევება, ყოველივეს ერთობა ქრისტეში, სულიწმიდით დაბეჭდვა, მარადიული მემკვიდრეობის მიღება და განდიდება (ეფეს. 1:3-14). ამ გეგმის საფუძველი იესოს ტანჯვა და სიკვდილია და ეს არ იყო ისტორიული შემთხვევითობა ან მხოლოდ და მხოლოდ ადამიანური გადაწყვეტილების შედეგი. მათი საწინდარი ღმერთის გამომსყიდველი ზრახვები იყო (საქმ. 4:27,28). იესო  ჭეშმარიტად “სოფლის დასაბამიდან დაკლული კრავია” (გამოცხ. 13:8)”. (სამაგიდო წიგნი თეოლოგიაში, მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ.12, გვ. 275,276).

კითხვები მსჯელობისათვის:
•	განიხილეთ კლასში პროტესტანტული რეფორმაციის მნიშვნელობა. რამდენად განსხვავებული იქნებოდა ჩვენი მსოფლიო, რეფორმაცია რომ არ მომხდარიყო?
•	დაფიქრდით იმაზე, რომ ჩვენ საუკუნეთა უწინარეს ვართ მოწოდებულნი ხსნისაკენ (იხ. ტიტ. 1:1,2; 2ტიმ. 1:8,9). როგორ შეუძლია ამ აზრს ჩვენი გამხნევება? რას გვეუბნება ის ღმერთის სიყვარულის შესახებ ყოველი ადამიანის მიმართ? რატომ არის ასეთი სამწუხარო იმის გაცნობიერება, რომ ადამიანები,  ასეთ სასიამოვნო ძღვენს ზურგს აქცევენ?
•	იმსჯელეთ იმ საკითხზე, რომელიც ხუთშაბათის გაკვეთილის ბოლო კითხვაშია დასმული.  საჭიროების შემთხვევაში, თქვენი ჯგუფის წევრები როგორ შეძლებდნენ თქვენი ეკლესიის რეპუტაციის გაუმჯობესებას?

გაკვეთილი 2
7-13 ოქტომბერი
ბრძოლა
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: ებრ. 8:6; მათ. 19:17; გამოცხ. 12:17; ლევ. 23; საქმ. 15:1-29; გალატ. 1:1-12.
სამახსოვრო მუხლი: “ვინაიდან რჯული მოცემულია მოსეს მიერ, ხოლო მადლი და ჭეშმარიტება იესო ქრისტეს მიერ” (იოან. 1:17).
ადრეული ეკლესია უმეტესწილად ებრაელებისგან შედგებოდა. მათ აზრადაც არ მოუვიდოდათ, რომ ებრაელი მესიის, იესოს მიღებით, უარყოფდნენ წინაპრების რწმენას ან იმ აღთქმებს, რომლებიც ღმერთმა მისცა თავის ერს. როგორც აღმოჩნდა, ისინი მართლები იყვნენ. თუმცა ადრეული პერიოდის ქრისტიანებს უჩნდებოდათ კითხვები:  იესოს მისაღებად საჭირო იყო თუ არა იუდეველისთვის, გამხდარიყო ქრისტიანი? საჭირო იყო თუ არა წარმართისთვის, გამხდარიყო იუდეველი მანამ, სანამ ქრისტეს მიიღებდა?
მხოლოდ გარკვეული ხნის შემდეგ, იერუსალიმის კრებაზე გადაწყდა, რომ წარმართების დატვირთვა წესებით და კანონებით არ იყო საჭირო. სხვა სიტყვებით რომ ვთქვათ, წარმართი არ უნდა გამხდარიყო იუდეველი იმისთვის, რომ მიეღო იესო.
ამ გადაწყვეტილების მიუხედავად, მაინც რჩებოდნენ ისეთი მასწავლებლები, რომლებიც არწმუნებდნენ ეკლესიას, რომ წარმართებისთვის, რომლებიც იღებდნენ მათ რწმენას, აუცილებელი იყო დაეცვათ წესები და რჯული, მათ შორის - წინადაცვეთის კანონიც. მათი აზრით, იმისათვის, რომ წარმართიც გამხდარიყო აღთქმების მოზიარე, ის ვალდებული იყო შეესრულებინა ყველა ის წესი და კანონი, რომელიც აუცილებელი იყო  ისრაელიანთათვის.
რომელი საკითხების მოგვარება იყო საჭირო? როგორ მოგვარდა ისინი?
კვირადღე                                                                                                                                  8  ოქტომბერი
უმჯობესი აღთქმა
წაიკითხეთ ებრ. 8:6. რაზეა  აქ საუბარი? როგორ გესმით “უმჯობესი აღთქმა”? 
ყველაზე დიდი განსხვავება ახალი და ძველი აღთქმის რელიგიებს შორის ალბათ ის არის, რომ ახალი აღთქმის ეპოქა დედამიწაზე მესიის, იესო ნაზარეველის მოსვლით აღინიშნა. ის ღმერთმა მხსნელად გამოაგზავნა. კაცობრიობა ვერ მიიღებდა გადარჩენას, თუ უგულებელყოფდა მას. მხოლოდ ქრისტესმიერი გამოსყიდვით შეიძლება მათი ცოდვების მიტევება. ქრისტეს სრულყოფილი ცხოვრება გვაძლევს საშუალებას, ბრალდების გარეშე  წარვდგეთ ღმერთის წინაშე.  სხვაგვარად თუ ვიტყვით, მხოლოდ იესოს სიმართლეს შეუძლია ხსნა მოგვანიჭოს.
    ძველი აღთქმის წმიდები მოუთმენლად ელოდნენ მესიანური ეპოქის კურთხევებს და ხსნის აღთქმას. ახალი აღთქმის პერიოდში ადამიანები შემდეგი კითხვის წინაშე დადგნენ: “მიიღებენ ისინი იესო ნაზარეველს, ღმერთის მიერ წარგზავნილ მესიას, თავიანთ მხსნელს?” თუ ირწმუნებენ და მიიღებენ მას, თუ მიუძღვნიან მას საკუთარ თავებს, მაშინ გადარჩებიან მისი სიმართლით, რომელსაც ის სთავაზობს თითოეულს.
ამავდროულად, მორალური მოთხოვნები ახალ აღთქმაშიც უცვლელი რჩება, რადგან ისინი ღმერთისა და ქრისტეს ხასიათზე არის დაფუძნებული. ღვთის ზნეობრივი კანონის მორჩილების შესახებ ახალიც და ძველი აღთქმაც აცხადებს.
წაიკითხეთ მათ. 19:17; გამოცხ. 12:17; 14:12; და იაკ. 2:10,11. რას გვაუწყებს ეს მუხლები მორალური კანონის შესახებ ახალ აღთქმაში?
მაგრამ, ამას გარდა, არსებობდა მთელი რიგი სარიტუალო კანონებისა, რომლებიც მხოლოდ ისრაელიანებს ეხებოდა, დაკავშირებული იყო ძველ აღთქმასთან, მიუთითებდა იესოზე, მის სიკვდილსა და მღვდელმთავრულ მსახურებაზე. მაგრამ მათ შეწყვიტეს მოქმედება, რადგან დადგინდა “უმჯობეს აღთქმაზე” დამყარებული ახალი წესრიგი.
რომაელთა მიმართ წერილში პავლეს უმთავრესი ამოცანა იყო, დახმარებოდა იუდეველებსა და წარმართებს გაეგოთ, თუ რას ნიშნავდა იუდაიზმიდან ქრისტიანობაზე გადასვლა. ამგვარი გადასვლისთვის დრო იყო საჭირო. ბევრი იყო ისეთი ებრაელი, რომელთაც მიიღეს იესო, მაგრამ ჯერ კიდევ არ იყვნენ მზად მოსალოდნელი დიდი ცვლილებებისთვის.
რომლებია თვენი საყვარელი ბიბლიური აღთქმები? რამდენად ხშირად მიმართავთ მათ? როგორ შეუძლიათ თქვენს გადაწყვეტილებებს შეაფერხონ მათი აღსრულება თქვენს ცხოვრებაში?

ორშაბათი                                                                                                                            9 ოქტომბერი
იუდეველური კანონები და წესები
გადახედეთ ლევიანთა წიგნს (იხ.,მაგალითად, მე-12, მე-16, 23-ე თავები). როგორი აზრები გიჩნდებათ აქ აღწერილ წესებთან, აკრძალვებთან, რიტუალებთან დაკავშირებით? რატომ იყო უკვე  შეუძლებელი ბევრი მათგანის შესრულება ახალი აღთქმის დროს?
ძველი აღთქმის კანონები შეიძლება დაიყოს რამდენიმე კატეგორიად: (1) მორალური კანონი; (2) სარიტუალო კანონი; (3) სამოქალაქო კანონი; (4) სამართალნი და წესდებანი; (5) ჯანმრთელობის კანონები.
ამგვარი დაყოფა პირობითია. სინამდვილეში, ამ კატეგორიებიდან ზოგი ძალიან მჭიდროდ არის ერთმანეთთან დაკავშირებული და ბევრ რამეში ემთხვევა ერთმანეთს. ძველად მათ ერთიანი კანონის შემადგენელ ნაწილად განიხილავდნენ. 
ათი მცნება (გამოცხ. 20:1-17) აჯამებს ზნეობრივ კანონს. იგი აჯამებს ადამიანისადმი წაყენებულ მორალურ მოთხოვნებს. ბიბლიის პირველ ხუთწიგნეულში ათ მცნებაზე ყურადღების გამახვილება და მათი გამოყენება სხვადასხვა საკანონმდებლო აქტსა და სასამართლო გადაწყვეტილებებში აჩვენებს, თუ რას ნიშნავს ღმერთის კანონის დაცვა სხვადასხვა სიტუაციებში. გვერდს ვერ ავუვლით ვერც სამოქალაქო კანონებს. ისინიც მორალურ კანონს ემყარება. ისინი არეგულირებს მოქალაქის ურთიერთობებს სამოქალაქო ხელისუფლებასა და თანამოქალაქეებთან. სამოქალაქო კანონები ითვალისწინებს სასჯელს სხვადასხვა სახის დანაშაულისთვის.
სარიტუალო კანონი არეგულირებდა  რელიგიური რიტუალის მსვლელობას, აღწერდა სხვადასხვა შესაწირავებსა და ცალკეულ მოქალაქეთა ვალდებულებებს. აგრეთვე განსაზღვრავდა სადღესასწაულო დღეებსა და მათ დაცვას.
ჯანმრთელობის კანონები სხვა კანონებს ეხმაურებიან. რიგი კანონებისა განსაზღვრავს ცერემონიულ უწმიდურობას, მაგრამ ისინიც კი სცილდება ჰიგიენისა და ჯანმრთელობის პრინციპების ფარგლებს. წმიდა და უწმიდურ საკვებთან დაკავშირებული კანონები მედიცინითაც გამართლებულია.
მიუხედავად იმისა, რომ ებრაელები ამ ყველა კანონს განიხილავდნენ, როგორც ერთ ვრცელ დარიგებას ღმერთისგან, ისინი მაინც განასხვავებდნენ მათ. თვით ღმერთმა გადასცა ერს ათი მცნება. ბუნებრივია, რომ ეს ვითარება ამ მცნებებს განსაკუთრებულ მნიშვნელობას ანიჭებს. სხვა კანონები ხალხს მოსეს მეოხებით გადაეცა. საწმიდრისთვის განკუთვნილი რიტუალების შესრულება იქამდე იყო შესაძლებელი, სანამ საწმიდარი თავის ფუნქციას ასრულებდა.
სამოქალაქო კანონების უმეტესობა ვეღარ შესრულდებოდა მას შემდეგ, რაც ებრაელებმა დაკარგეს დამოუკიდებლობა და სხვა ერის ძალაუფლების ქვეშ მოექცნენ. ტაძრის დანგრევის შემდეგ უკვე აღარ იყო სარიტუალო წესდებების აღსრულების შესაძლებლობაც. გარდა ამისა, მესიის მოსვლის შემდეგ სიმბოლური დატვირთვის მქონე წესდებები აღსრულდა რეალობაში და დაკარგა თავისი მნიშვნელობა.
სამშაბათი                                                                                                                            10 ოქტომბერი
მოსეს წესის მიხედვით
წაიკითხეთ საქმ. 15:1. რა საკითხმა გამოიწვია განხეთქილება? რატომ თვლიდნენ ზოგიერთები, რომ ეს ბრძანება მხოლოდ ებრაელებს არ ეხებოდათ? იხ. დაბ. 17:10
მაშინ, როდესაც მოციქულები ანტიოქიის ეკლესიის წევრებსა და მსახურებთან ერთად  ძალ-ღონეს არ იშურებდნენ, რომ რაც შეიძლება მეტი სული შეეძინათ ქრისტესთვის, ზოგიერთმა  მორწმუნე ებრაელმა, რომელიც “ფარისევლურ ერესს” ეკუთვნოდა, მოახერხა ეკლესიაში კამათის გაღვივება, რითაც ეკლესიაში განხეთქილება გამოიწვია და დააბნია მორწმუნე წარმართები. ეს მასწავლებლები ირწმუნებოდნენ, რომ ხსნისათვის აუცილებელი იყო წინადაცვეთისა და მთელი  ცერემონიული კანონის დაცვა. ბოლოს და ბოლოს, ებრაელებს ყოველთვის ეამაყებოდათ ის მსახურება, რომელიც ღმერთმა დაუწესა. ქრისტიანობაში მოქცეული ებრაელების დიდ ნაწილს მიაჩნდა, რომ რაკი წარსულში ღმერთმა უკვე დაადგინა ებრაელებისთვის თაყვანისცემის გზა, ის ამ გზიდან გადახვევას არ გაამართლებს. ისინი ამტკიცებდნენ, რომ ქრისტიანულ პრაქტიკაში ებრაული კანონები და წესდებებიც უნდა ყოფილიყო ჩართული. მათ ჯერ არ ჰქონდათ გააზრებული, რომ მსხვერპლშეწირვა სიმბოლურად ღმერთის ძის სიკვდილზე მიუთითებდა და ყველა  ამ  სიმბოლომ რეალობასთან შეხვედრის შემდეგ თავისი აზრი დაკარგა.
წაიკითხეთ საქმ. 15:2-12. როგორ გადაწყდა ეს დავა?
“იმის მიუხედავად, რომ პავლე დარიგებებს უშუალოდ ღმერთისგან იღებდა, ის არ უკუაგდებდა ეკლესიას და არ ცდილობდა დამოუკიდებლად ემოქმედა. ღმერთის ხელმძღვანელობაზე მინდობილი, ის აღიარებდა ეკლესიის ავტორიტეტს, გრძნობდა ძმებისაგან რჩევების მიღების აუცილებლობას. როდესაც რთული საკითხების წინაშე დგებოდა, მოხარული იყო, რომ შეეძლო მათი განხილვა ეკლესიასა და თავის ძმებთან ერთად, შეეძლო მათთან ერთად ეთხოვა ღმერთისთვის დახმარება სწორი გადაწყვეტილების მისაღებად” (ე.  უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 200).
საინტერესოა, რომ პავლე, რომელიც ხშირად საუბრობდა თავის წინასწარმეტყველურ მოწოდებაზე, იმაზე, თუ როგორ მოუხმო მას ღმერთმა და როგორ დააკისრა მისია, არ მოიაზრებდა საკუთარ თავს საეკლესიო ორგანიზაციის მიღმა. იგი აცნობიერებდა თავის მოწოდებას, მაგრამ ამასთან ერთად, კარგად ჰქონდა გააზრებული, რომ ისიც ეკლესიის ნაწილი იყო და უნდა ეთანამშრომლა მასთან.
თქვენ რა დამოკიდებულება გაქვთ ეკელსიის ხელმძღვანელობასთან? როგორ თანამშრომლობთ მათთან? რატომ არის თანამშრომლობა ასეთი მნიშვნელოვანი?  რამდენად შესაძლებელი იქნებოდა ჩვენი არსებობა, ყველას რომ მხოლოდ ის ეკეთებინა, რასაც თავად მოისურვებდა, ეკლესიისაგან დამოუკიდებლად?
ოთხშაბათი                                                                                                                               11 ოქტომბერი
მორწმუნეები წარმართებიდან
წაიკითხეთ საქმ. 15:5-29. რა გადაწყვეტილება მიიღო საბჭომ და რის საფუძველზე?
მიღებული გადაწყვეტილება უარყოფდა იუდეველურ მტკიცებულებებს. იუდეველნი ირწმუნებოდნენ, რომ მოქცეული წარმართებისთვის აუცილებელი იყო წინადაცვეთა და მთელი ცერემონიული კანონის შესრულება, აგრეთვე ამტკიცებდნენ, რომ “იუდეველური კანონები და წესდებები უნდა შეტანილიყო ქრისტიანულ რელიგიაში” (ე. უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 189).
საინტერესო აღსანიშნავია, რომ საქმეების 15:10-ში პეტრე ამ ძველ კანონებს აღწერს როგორც “უღელს”, რომლის ტარებაც მათთვის მეტისმეტად რთულია. განა ღმერთი აქცევდა უღელად თავისი ერისთვის იმ კანონებს, რომლებიც მათთვის დააწესა? რა თქმა უნდა, არა. წლების განმავლობაში რელიგიური ლიდერები თავიანთ დაუწერელ ტრადიციებს უმატებდნენ ამ კანონებს, რითაც კურთხევა დაუძლეველ ტვირთად აქციეს. 
    თუმცა მიაქციეთ ყურადღება იმას, რომ წარმართებისათვის ათი მცნების დაცვის საკითხი არ დამდგარა დღის წესრიგში. რთული წარმოსადგენია, რომ საბჭო, რომელიც წარმართებისგან მოითხოვდა მორიდებოდნენ სისხლს, აკურთხებდა მათ მრუშობისა და მკვლელობისთვის!
რა წესები მიეცათ მორწმუნე წარმართებს  (საქმ. 15:20,29) და რატომ?
მართალია მორწმუნე ებრაელებს თავს არ უნდა მოეხვიათ წარმართებისთვის თავიანთი წესები და ჩვეულებები, მაგრამ საბჭო ნათლად განმარტავდა, რომ წარმართებს არ უნდა გაეკეთებინათ ის, რაც შეურაცხყოფდა მათ თანამოძმე იუდეველებს. შესაბამისად, მოციქულები და უხუცესები დათანხმდნენ, რომ წერილით მიეცათ რჩევა წარმართებისთვის, მორიდებოდნენ ნაკერპავს, სისხლს, დამღრჩვალსა და მრუშობას. ზოგი თვლის, რომ რადგანაც აქ არ არის მოხსენიებული შაბათი, წარმართებისთვის არ იყო აუცილებელი მისი დაცვა.  მაგრამ აქ ვერ ვხვდებით ვერც მკვლელობისა ან ცრუმოწმეობის  აკრძალვას, ამიტომ ამ არგუმენტის სერიოზულად მიღება არ ღირს. 
შეგვიძლია თუ არა ჩვენ ავკიდოთ ადამიანს ზედმეტი ტვირთი, რომელიც ტრადიცია უფრო არის, ვიდრე ღმერთის ბრძანება? როგორ?  გაუზიარეთ ჯგუფს თქვენი მოსაზრება.

ხუთშაბათი                                                                                                                               12 ოქტომბერი
პავლე და გალატელები
როგორი ნათელიც არ უნდა ყოფილიყო საბჭოს გადაწყვეტილება, მაინც რჩებოდნენ ისინი, ვინც საკუთარი გზით მიდიოდნენ და განაგრძობდნენ იმის მტკიცებას, რომ წარმართებმა აუცილებლად უნდა დაიცვან იუდეველური ტრადიციები და რჯულდებები. პავლესთვის ეს ძალიან სერიოზული საკითხი იყო.  ეს უბრალოდ დაუდევრობა კი არ იყო რწმენის საკვანძო ასპექტებთან მიმართებით, არამედ იყო თვით ქრისტეს სახარების უარყოფა.  
წაიკითხეთ გალატ. 1:1-12. რამდენად სერიოზულად მოეკიდა პავლე პრობლემას, რომელსაც შეხვდა გალატელებთან? რას გვეუბნება ეს ამ საკითხის მნიშვნელობაზე? 
როგორც უკვე ითქვა, სწორედ გალატელთა მდგომარეობამ უბიძგა პავლეს, რომ დაეწერა ეპისტოლე რომში. რომაელთა მიმართ წერილში პავლე გალატელებისადმი მიწერილი წერილის თემას ავითარებს. ზოგიერთი მორწმუნე ებრაელი ამტკიცებდა, რომ კანონი, რომელიც მათ ღმერთმა მოსეს მეშვეობით გადასცა, მნიშვნელოვანია და წარმართებმა აუცილებლად უნდა დაიცვან ის. პავლე კი ცდილობდა  ეჩვენებინა ამ კანონის ჭეშმარიტი ადგილი და დანიშნულება. მას არ სურდა, რომ ასეთ ადამიანებს რომშიც გაემყარებინათ თავიანთი პოზიციები, ისე, როგორც ეს მოხდა გალატიაში.
  შეკითხვის დასმა იმის თაობაზე, საუბრობდა  თუ არა პავლე რომაელთა და გალატელთა მიმართ წერილებში სარიტუალო და მორალურ კანონებზე, მეტისმეტად მარტივი იქნებოდა. ისტორიულად, აქ მსჯელობა ეხება წარმართებისთვის წინადაცვეთისა მოსეს სხვა კანონების დაცვის აუცილებლობას. მართალია ამის შესახებ იერუსალიმის საბჭოს უკვე ჰქონდა მიღებული გადაწყვეტილება, მაგრამ ზოგმა ამ გადაწყვეტილების აღსრულებაზე უარი განაცხადა.   
პავლეს წერილებში   გალატელთა და რომაელთა მიმართ ზოგი ხედავს იმის მტკიცებულებას, რომ ზნეობრივი კანონი, ათი მცნება (სინამდვილეში კი მხოლოდ მეოთხე მცნება)  უკვე აღარ არის სავალდებულო ქრისტიანებისთვის. თუმცა მათ მხედველობიდან გამორჩათ ამ წერილების აზრი, ისტორიულ კონტექსტი და ის საკითხები, რომლებსაც მოციქული ეხებოდა.  როგორც შემდგომში ვიხილავთ, პავლე ხაზს უსვამს, რომ ხსნის მიღწევა შესაძლებელია მხოლოდ რწმენით და არა კანონების, მათ შორის ზნეობრივი კანონის დაცვით. ამის მიუხედავად, ეს არ გულისხმობს ზნეობრივი კანონის უგულებელყოფას. ათი მცნებისადმი მორჩილების აუცილებლობა სადავო არასოდეს ყოფილა. დღესაც პავლესთვის უცნობი, თანამედროვე თეორიების გავლენით მახინჯდება ტექსტები მათ მიერ, ვინც ათ მცნებას ეჭვქვეშ აყენებს.
    თქვენ როგორ პასუხობთ, როდესაც ამტკიცებენ, რომ ქრისტიანებისთვის შაბათის დაცვა არ არის სავალდებულო? როგორ შეგიძლიათ აჩვენოთ ჭეშმარიტება შაბათის შესახებ ისე, რომ სახარების მთლიანობა საფრთხის ქვეშ არ აღმოჩნდეს?

პარასკევი                                                                                               13 ოქტომბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ე. უაითის წიგნიდან “მოციქულთა საქმეები” თავები “იუდეველები და წარმართები”, გვ. 188-192, 194-197, და “ღვთისგან განდგომა გალატიაში”, გვ. 383-388; წიგნიდან “პატრიარქები და წინასწარმეტყველები” – თავები “ისრაელისათვის მიცემული რჯული”, გვ. 310-312, და “რჯულდებები და აღთქმები”, გვ. 370-373; წიგნიდან “ქრისტე – წუთისოფლის იმედი” – თავი “რჩეული ხალხი” გვ. 27-30. 
ეჭვგარეშეა, რომ ჩვენი ეკლესიაც დროდადრო შეიძლება აწყდებოდეს უთანხმოებებსა და დავას, ამაში ახალი არაფერია. ეშმაკი ყოველთვის ცდილობს გაილაშქროს ეკლესიის წინააღმდეგ. მორწმუნეთა შორის უთანხმოებებს ქრისტიანობის ადრეულ პერიოდშიც ჰქონდა ადგილი. მაშინ წარმოქმნილი სადავო საკითხები რომ არ გადაწყვეტილიყო, ეკლესია თავისი სიჭაბუკის წლებშივე შეწყვეტდა არსებობას.
   “იერუსალიმში მორწმუნეთა შორის გაჩნდნენ ცრუმასწავლებლები. მათი გავლენით გავრცელებული განხეთქილებები, ერესი, ავხორცობა, ჩვეულ მოვლენებად იქცნენ გალატელი მორწმუნეებისთვის. ეს ცრუმოძღვარნი იუდეველურ ტრადიციებს აზავებდნენ  სახარებისეულ ჭეშმარიტებებში.  იერუსალიმის საბჭოს გადაწყვეტილების მიუხედავად, ისინი მაინც ახვევდნენ თავს ახლად მოქცეულ წარმართებს სარიტუალო კანონებს” (ე. უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ.383).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	გაუზიარეთ ჯგუფის წევრებს თქვენი პასუხი ოთხშაბათის გაკვეთილის ბოლო კითხვაზე. რა სახით შეგიძლიათ თქვენ ან თქვენს ეკლესიას, აჰკიდოთ ზედმეტი ტვირთი სხვებს (თანამორწმუნეებს, ოჯახის წევრებს, საკუთარ თავს) ? როგორ მივხვდეთ, რომ ასე ვიქცევით? არსებობს საწინააღმდეგო უკიდურესობაში გადავარდნის საშიშროება? როგორ ავირიდოთ თავიდან ცრუ თავისუფლებით იმ დონემდე გატაცება, რომ ჩვენი ცხოვრება აღარ ასახავდეს ჩვენს მაღალ მოწოდებას ქრისტეში?
2.	რა არგუმენტები მოჰყავთ იმ იდეის მომხრეებს, რომლის თანახმადაც  ქრისტიანებისთვის ათი მცნების დაცვა არ არის სავალდებულო? როგორ ვუპასუხოთ ამგვარ განცხადებებს? რატომაა მათი არგუმენტები მცდარი და რატომ არ ცხოვრობენ  ეს ადამიანები ზოგადად ისე, როგორც ეს იქნებოდა ათ მცნებას რომ თავისი ძალა დაეკარგა?
3.	კიდევ ერთხელ წაიკითხეთ გალატ. 1:1-12. მიაქციეთ ყურადღება რამდენად ურყევი და კატეგორიულია პავლე სახარების მისეულ გაგებაში. რას გვეუბნება ეს იმის შესახებ, თუ რამდენად მტკიცედ უნდა დავიცვათ ჩვენი მრწამსი? რა საკითხებშია კომპრომისზე წასვლა დაუშვებელი?
4.	იმსჯელეთ ჯგუფთან ერთად პროტესტანტული რეფორმაციის მიზეზებსა და მიზნებზე. რეფორმაციის რომელი ამოცანებია კვლავაც გადაუჭრელი?



გაკვეთილი 3
14-20 ოქტომბერი
ადამიანის მდგომარეობა
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ.1:16,17,22-32; 2:1-10, 17-24; 3:1,2,10-18,23.
სამახსოვრო მუხლი: “ვინაიდან ყველამ შესცოდა და მოკლებულნი არიან ღვთის დიდებას” (რომ. 3:23)
პავლე ცდილობს რომაელთა მიმართ წერილის დასაწყისშივე აღნიშნოს მნიშვნელოვანი ჭეშმარიტება კაცობრიობის სავალალო მდგომარეობის შესახებ, რაც უშუალოდ არის დაკავშირებული სახარებისეულ უწყებასთან. დაცემის მომენტში ჩვენ ყველა დავსნებოვანდით ცოდვით. ცოდვა ისე არის ჩაქსოვილი ჩვენს გენებში, როგორც ინფორმაცია ჩვენი თვალის ფერის შესახებ.
რომაელთა მიმართ წერილისთვის თავის კომენტარში მარტინ ლუთერი წერდა: “მთელ მოცემულ მონაკვეთს პავლე წარმოთქვამდა სულიწმიდის ხელმძღვანელობით – ესე იგი ის არ აფასებდა ადამიანებს ისე, როგორც ისინი აფასებდნენ საკუთარ თავს ან ისე, როგორც სხვები აფასებდნენ მათ. იგი მათ შესახებ საუბრობს ღმერთის თვალთახედვის შესაბამისად, ღვთის თვალში კი ყველა ცოდვის ქვეშაა – ისინიც, ვინც სხვისთვის მანკიერად გამოიყურებიან და ისინიც, ვინც საკუთარი თავისა და სხვებისთვისაც ცდილობენ იყვნენ სათნონი. ამის ახსნა შემდეგნაირად შეიძლება: ისინი, ვისი მანკიერებაც აშკარაა, ცოდავენ როგორც შინაგანად, ისე გარეგნულად. მათ ადამიანური სამართლიანობაც კი არ გააჩნიათ. ხოლო სხვანი ცოდავენ შინაგანად [“თავიანთ შინაგან ადამიანში”], ამიტომ გარეგნულად მართლებად გამოიყურებიან. ცხადად ასრულებენ ყოველგვარ კეთილ საქმეებს, თუმცა ამას აკეთებენ სასჯელის შიშით, ფულისა და ძალაუფლების სიყვარულით, ან სხვა მატერიალური მოტივებით, სურვილისა და ხალისის გარეშე, ამგვარად, გარეგნული ადამიანი იძულებულია შეასრულოს კეთილი საქმეები, მაგრამ შინაგანი ადამიანი რჩება თავის ავხორცობაში”. (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, ფონდი “ლუთერანული მემკვიდრეობა”, 1996, გვ. 241)

კვირადღე                                                                                                                            15 ოქტომბერი
ძალა ღვთისა
    “ვინაიდან მე არ მრცხვენია სახარებისა, რადგან ღვთის ძალაა იგი ყოველი მორწმუნის სახსნელად, ჯერ იუდეველისა და მერე ბერძენისაც. მასში ცხადდება ღვთის სიმართლე რწმენიდან რწმენაში, როგორც სწერია: “მართალი იცოცხლებს რწმენით” (რომ. 1:16,17). რას გაუწყებთ რომ. 1:16,17 ? თქვენს ცხოვრებაში თუ შესრულდა ამ მუხლებში მოყვანილი აღთქმა?
მოცემულ მონაკვეთში რამდენიმე საკვანძო სიტყვაა:
1.	სახარება. ბერძნული სიტყვა, რომელიც ამ არსებითი სახელით არის გადმოცემული, სიტყვასიტყვით ითარგმნება როგორც “კეთილი უწყება”. თვით ამ სიტყვის გამოყენება ნებისმიერ კარგ სიახლესთან მიმართებითაც არის შესაძლებელი, თუმცა ფრაზაში “ქრისტეს სახარება” გულისხმობს “კეთილ უწყებას მესიის შესახებ” (“ქრისტე” იმ ბერძნული სიტყვის ტრანსლიტერაციაა, რომელიც აღნიშნავს “მესიას”).  კეთილი უწყება ის არის, რომ მესია მოევლინა დედამიწას და მის მორწმუნეებს მიეცათ გადარჩენის საშუალება. სწორედ იესოში, მის სრულქმნილ სიმართლეში შეიძლება ხსნის მოპოვება და არა საკუთარ თავში ან ღვთის რჯულში.
2.	სიმართლე. ამ სიტყვის მნიშვნელობაა – “იყო მართალი” ღმერთთან ერთად. შემდგომში ვიხილავთ, რომ ამ სიტყვას რომაელთა მიმართ წერილში განსაკუთრებული მნიშვნელობა ენიჭება.  ყურადსაღებია, რომ რომაელთა მიმართ წერილის 1:17-ში ეს სიტყვა გამოიყენება ფრაზაში “ღვთის სიმართლე”. ეს არის ღვთისაგან მომდინარე, მის მიერ მონიჭებული სიმართლე. როგორც ვიხილავთ, ეს ერთადერთი სიმართლეა, რომელსაც შეუძლია მოგვანიჭოს მარადიული ცხოვრების იმედი.
3.	რწმენა. ბერძნულ ენაში, ისევე, როგორც ქართულში, ზმნას პისტეუო (რწმენა) და არსებით სახელს პისტის (რწმენა) საერთო ფუძე აქვთ. რწმენის როლი ხსნაში თანდათანობით გაცხადდება რომაელთა მიმართ წერილის შესწავლისას.
როდესმე გიცდიათ საკუთარი თავის გადარწმუნება იმაში, რაც თვალნათელია? დაგისვამთ საკუთარი თავისთვის კითხვები: “გადარჩენილი ვარ?”, “შესაძლებელია გადარჩენა?”, რა იწვევს მსგავს შიშებს? რამდენად გამართლებულნი არიან ისინი? იქნებ თქვენი ცხოვრების სტილი უარყოფს თქვენი რწმენის აღმსარებლობას? თუ ეს ასეა, რა გადაწყვეტილების მიღება მოგიწევთ იმისთვის, რომ იქონიოთ იესოში შემოთავაზებული აღთქმების იმედი? 

ორშაბათი                                                                                                                        16 ოქტომბერი
ყველამ შესცოდა
წაიკითხეთ რომ. 3:23. რატომ არის დღეს ჩვენთვის, ქრისტიანებისთვის, ასეთი ადვილი ამის დაჯერება? იმავე დროს, რატომ აყენებენ ზოგიერთები ეჭვქვეშ მსგავს მტკიცებულებებს?
საკვირველია, მაგრამ ზოგი მართლაც აყენებს ეჭვქვეშ ადამიანის ცოდვილებას. მათ სწამთ, რომ ადამიანი კეთილია თავისი ბუნებით. პრობლემა ჭეშმარიტი სიკეთის არსის არასწორად გააზრებიდან მომდინარეობს. საკუთარი თავის სხვასთან შედარებაზე დაყრდნობით, ადამიანს შეიძლება თავის თავზე საკმაოდ კარგი შთაბეჭდილება ჩამოუყალიბდეს. ბოლოს და ბოლოს, ჩვენზე უარესის გამოძებნას ხომ ყოველთვის ვახერხებთ. მაგრამ ეს ვერ გვაქცევს კარგ პიროვნებებად. საკუთარი თავი რომ წმიდა და მართალი ღმერთისთვის შეგვედარებინა, სირცხვილის მეტს ვერაფერს ვიგრძნობდით.
რომ. 3:23-ში ასევე საუბარია “ღვთის დიდებაზე”. ამ გამოთქმას სხვადასხვაგვარად განმარტავენ. ყველაზე მარტივი ინტერპრეტაცია ამ ფრაზას ანიჭებს იმ მნიშვნელობას, რომლითაც ის გამოიყენება 1კორ. 11:7-ში: “ის [მამაკაცი] ღვთის ხატება და დიდებაა”. ბერძნულ ენაში სიტყვა “დიდება” პირობითად სიტყვა “ხატების” ტოლფასად შეიძლება განიხილოს. ცოდვამ დაამახინჯა ღვთის ხატება ადამიანებში. ცოდვილი ადამიანები ვეღარ ასახავენ ღმერთის ხატებასა და დიდებას.
წაიკითხეთ რომ. 3:10-18. რა შეიცვალა დღეს? აქ მოყვანილი მეტაფორებიდან, რომელი აღგწერთ ყველაზე კარგად ახლა, ან იმ შემთხვევაში, თუ თქვენს ცხოვრებაში არ იქნებოდა ქრისტე? 
რაოდენ გაჭირვებულიც არ უნდა იყოს ჩვენი მდგომარეობა, იმედი მაინც არსებობს. პირველი ნაბიჯია - ვაღიაროთ, რომ ცოდვილნი ვართ და არ გვაქვს რაიმეს შეცვლის ძალა. სულიწმიდა ამზადებს ნიადაგს ამგვარი აღიარებისთვის. თუ ცოდვილი არ ეწინააღმდეგება, წმიდა სული უბიძგებს  მას, რომ მოიხსნას თვალთმაქცობისა და თვითგამართლების ნიღაბი და ჩაუვარდეს ქრისტეს ფერხთით ღაღადით: “ღმერთო, შემიწყალე მე, ცოდვილი!” (ლუკ. 18:13).
ბოლოს როდის შეაფასეთ საკუთარი თავი გულმოდგინედ და მიუკერძოებლად, როდის გააანალიზეთ საკუთარი მოტივები, ქცევები და გრძნობები? ალბათ დამამწუხრებელი გამოცდილება იქნებოდა, ასე არ არის? რა არის თქვენი ერთადერთი იმედი?

სამშაბათი                                                                                            17 ოქტომბერი
პროგრესი?
მე-20 საუკუნის დასაწყისში ადამიანებს ეგონათ, რომ კაცობრიობის პროგრესის მომსწრენი არიან. ისინი თვლიდნენ, რომ გაიზრდება საზოგადოების მორალური დონე, მეცნიერება და ტექნიკა კი საყოველთაო კეთილდღეობის მიღწევას შეუწყობს ხელს. ითვლებოდა, რომ ადამიანებმა მნიშვნელოვნად გადაინაცვლეს წინ სრულყოფილებისაკენ მიმავალ გზაზე. დამკვიდრდა მოსაზრება, რომ კარგი განათლებითა და მორალური თვისებების აღზრდით ადამიანებს შეუძლიათ საკუთარი თავისა და საზოგადოების გაუმჯობესება. მე-20 საუკუნე თავბრუდამხვევ პერსპექტივებს ჰპირდებოდა კაცობრიობას.
სამწუხაროდ, მოვლენები სულ სხვაგვარად განვითარდა. მე-20 საუკუნე ყველაზე დიდი სისასტიკითა და ბარბაროსულობით გამოირჩეოდა, სწორედაც რომ მეცნიერების მიღწევათა დამსახურებით. შესაძლებელი გახდა ადამიანების განადგურება ისეთი მასშტაბებით, როგორზეც მანამდე  ვერცერთი დესპოტი ვერ იოცნებებდა. 
რაში იყო პრობლემა?
წაიკითხეთ რომ. 1:22,23. რა სახით ვლინდება დღეს, 21-ე საუკუნეში, ის, რაც ჯერ კიდევ 1-ლ საუკუნეში დაიწერა?
შესაძლოა, ჩვენ გვჭირდება რწმენა იმისთვის, რომ ვირწმუნოთ ისეთი ქრისტიანული კონცეფციები, როგორებიცაა: მკვდრეთით აღდგომა, მეორედ მოსვლა, ახალი ცა და ახალი დედამიწა. მაგრამ ვის სჭირდება რწმენა, რომ დარწმუნდეს კაცობრიობის ზნედაცემულ მდგომარეობაში? თითოეული ჩვენგანი საკუთარ თავზე განიცდის ამ მდგომარეობის შედეგებს.
მიაქციეთ ყურადღება რომ. 1:22,23-ს: დღეს თუ ვლინდება ეს პრინციპი? ღმერთის უარყოფის შედეგად რას ეთაყვანებიან ადამიანები? რა სახით იტყუებენ ისინი თავს? გაუზიარეთ პასუხები თქვენს ჯგუფს.


ოთხშაბათი                                                                                                                     18 ოქტომბერი
რა აქვთ საერთო ებრაელებსა და წარმართებს?

რომაელთა მიმართ წერილის 1-ლ თავში პავლე უშუალოდ წარმართების ცოდვებზე საუბრობს. მათ უკუაგდეს ღმერთი და ყველაზე დამამცირებელ პრაქტიკებს ეზიარნენ. მაგრამ პავლე არ აპირებდა საკუთარი ერის, თავისი თანამემამულეების სავალალო მდგომარეობის მიჩქმალვას. იმ უპირატესობების მიუხედავად, რომლებიც მათ მიეცათ (იხ. რომ. 3:1,2), ისინიც ცოდვილნი, ღვთის რჯულით გაკიცხულნი იყვნენ, ისინიც საჭიროებდნენ ხსნის მიმნიჭებელ ქრისტეს მადლს. ჭარმარტების მსგავსად, ებრაელებიც ცოდვილნი იყვნენ და არღვევდნენ ღვთის რჯულს, მათაც სჭირდებოდათ ღვთის მადლი ხსნისათვის.
წაიკითხეთ რომ. 2:1-3, 17-24. რის შესახებ აფრთხილებს აქ პავლე? რას გვასწავლის მისი სიტყვები ჩვენ, ებრაელებს, წარმართებს?
“მას შემდეგ, რაც მან [მოციქულმა] აჩვენა, რომ ყველა წარმართი ცოდვილია, ის გარკვევით და ნათლად აღნიშნავს, რომ იუდეველები [აგრეთვე] ცოდვილნი არიან და იმ მიზეზით, რომ რჯულს მხოლოდ გარეგნულად იცავენ, ესე იგი, მისი სიტყვების და არა სულის თანახმად”. (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ.25)
სხვისი ცოდვის შენიშვნა და მასზე მითითება ძალიან ადვილია. მაგრამ რა ხშირად ხდება, რომ იმავე, ან უარეს ცოდვებში თავად ვართ ხოლმე დამნაშავე. პრობლემა კი ის არის, რომ ვერ ვამჩნევთ საკუთარ ნაკლს, ან ვედრებით ჩვენზე უარესს.
პავლეს არ ჰქონია ასეთი მიდგომა. ის მოუწოდებდა ებრაელებს, რომ თავი შეეკავებინათ წარმართთა გაკიცხვისაგან, რადგან იმის მიუხედავად, რომ რჩეულ ერად იწოდებოდნენ, ებრაელებიც ცოდვილნი იყვნენ. რიგ შემთხვევებში ისინი წარმართებზე მეტადაც არიან დამნაშავენი, რადგან მათზე მეტი სინათლე ჰქონდათ მიღებული.
ამგვარად, პავლე აჩვენებს, რომ არც ერთი ჩვენგანი არ არის მართალი,არც ერთი არ შეესაბამება ღვთაებრივ სტანდარტს, არც ერთი არ ვართ კეთილი ან წმიდა ჩვენი ბუნებით. ებრაელი თუ წარმართი, ქალი თუ კაცი, მდიდარი თუ ღატაკი, ღვთის მოშიში თუ მისი უარმყოფელი - ყველანი განწირულნი ვართ და რომ არა ღვთის მადლი, რომელიც სახარებაშია გაცხადებული, არ გვექნებოდა არავითარი იმედი.
რამდენად ხშირად განიკითხავთ სხვებს იმაში, რაშიც თავადაც ხართ დამნაშავე (თუნდაც მხოლოდ გონებაში)? პავლეს სიტყვების გათვალისწინებით, როგორ შეგიძლიათ შეიცვალოთ?

ხუთშაბათი                                                                                                             19 ოქტომბერი
სახარება და მონანიება
    “თუ უგულებელყოფ მისი სახიერების, თავშეკავებისა და სულგრძელობის სიმდიდრეს და ვერ შეგიგნია, რომ ღვთის სახიერებას მონანიებისკენ მიჰყავხარ?” (რომ. 2:4) რა არის აქ ნათქვამი მონანიებასთან მიმართებით?
საჭიროა აღინიშნოს, რომ ღვთის სახიერებას მიჰყავს ცოდვილი მონანიებისკენ, მაგრამ არ აიძულებს ამას. ღმერთი არ მიმართავს ძალდატანების ხერხს. იგი უსასრულოდ სულგრძელია და თავისი სიყვარულით ცდილობს ადამიანების მიზიდვას. იძულებითი მონანიება მოსპობდა მონანიების ჭეშმარიტ არსს, ასე არ არის? განა ყველა არ გადარჩებოდა ღმერთი რომ მონანიებას აიძულებდეს? მონანიება ნებაყოფლობითია. ეს ჩვენს ცხოვრებაში წმიდა სულის გავლენაზე პასუხი უნდა იყოს ჩვენი მხრიდან. დიახ, მონანიება ღვთის ძღვენია, მაგრამ ჩვენ მის მისაღებად მზაობა გვჭირდება. ჩვენ უნდა განვეწყოთ ამისათვის. მხოლოდ ჩვენ თავად შეგვიძლია მივიღოთ ეს გადაწყვეტილება.
რა ელის მათ, ვინც ეწინააღმდეგება ღმერთის სიყვარულს, უარს აცხადებს მონანიებასა და მორჩილებაზე? რომ. 2:5-10.
რომ. 2:5-10-სა და მთელ ამ წერილში პავლე ხაზს უსვამს კეთილი საქმეების მნიშვნელობას. რწმენით გამართლება რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად არ უნდა გვესმოდეს ისე, თითქოს ქრისტიანმა სრულიად უნდა უგულებელყოს კეთილი საქმეები. მაგალითად, რომ. 2:7_ში ნათქვამია, რომ ხსნა ენიჭებათ მათ, ვინც “გამუდმებით ეძლევა კეთილ საქმეებს” (ИПБ). მიუხედავად იმისა, რომ ადამიანურ ძალისხმევებს არ შეუძლია ხსნის მინიჭება, ისინი ხსნის გამოცდილების განუყოფელ ნაწილს შეადგენს.  გაურკვეველია, ბიბლიის კითხვისას როგორ მიდიან იმ დასკვნამდე, რომ საქმეებს არავითარი მნიშვნელობა არ აქვს. ჭეშმარიტ, გულიდან მომდინარე მონანიებას ყოველთვის ახლავს თან იმ ნაკლოვანებების დაძლევის სურვილი, რომლებსაც ვინანიებთ.
რამდენად ხშირად გიწევთ, რომ მოინანიოთ?  რამდენად გულწრფელია თქვენი მონანიება? რატომ არის ამ გამოცდილებისთვის მნიშვნელოვანი სწორი მოტივაცია?

პარასკევი                                                                                                                  20 ოქტომბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
“ამგვარად, ბიბლიური ტერმინოლოგიიდან გამომდინარე, ცოდვა არ არის სტიქიური უბედურება, რომელიც უეცრად დაატყდა თავს ადამიანებს, არამედ ეს არის ადამიანის არჩევანის, მისი ქმედების შედეგი. მეტიც, ცოდვა სიკეთის არყოფნას კი არ მოიაზრებს, არამედ ღმერთის მოლოდინთან შეუსაბამობას. ეს  უწმიდური გზაა, რომელსაც ადამიანი განზრახ ირჩევს. ეს არ არის სისუსტე, რომელშიც ადამიანები უდანაშაულონი არიან, ვინაიდან ადამიანი, რომელიც ცოდავს, შეგნებულად ირჩევს ღმერთთან დაპირისპირების, მისი კანონის დარღვევის გზას, ის უარს აცხადებს ღვთის სიტყვის შესმენაზე. ცოდვა ცდილობს გაარღვიოს ღმერთის მიერ დადგენილი ჩარჩოები. მაშასადამე, მოკლედ რომ ვთქვათ, ცოდვა- ეს არის  აჯანყება ღმერთის წინააღმდეგ” (სამაგიდო წიგნი თეოლოგიაში, მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ.12, გვ.183)
   “მე ვიხილე ჩვენი სამყაროს სულიერი მდგომარეობის საზარელი სურათი. უზნეობა გამეფებულა ყოველგან. თავაშვებულობა ჩვენი საუკუნისათვის დამახასიათებელ ცოდვად იქცა. მანკიერებას ისე თავხედურად ჯერ არასოდეს აღუმართავს თავისი მახინჯი თავი, როგორც ჩვენს დროში. ადამიანები თითქოს დამბლადაცემულნი არიან, სათნოებისა და ჭეშმარიტი სიკეთის მოყვარულნი სულით ეცემიან, როდესაც ხედავენ, როგორი კადნიერებით, რა დიდი ძალით ეუფლება ცოდვა მოკვდავებს. მზარდი ურჯულოება მხოლოდ ურწმუნოებსა და დამცინავებს როდი იგდებს ხელთ. ასეც რომ ყოფილიყო, ეს კიდევ არც ისეთი უბედურება იქნებოდა. ქრისტეს რელიგიის აღმსარებელი არაერთი მამაკაცი და დედაკაცია დმანაშავე. მათგან ისინიც კი, ვინც აცხადებენ, რომ ღვთის გამოცხადებას ელოდებიან, სატანაზე მეტად როდი არიან მზად ამ მოვლენისთვის. ისინი არ ითავისუფლებენ თავს  სიბილწისაგან. ისინი იმდენად დიდხანს ემსახურებოდნენ საკუთარ ავხორცობას, რომ მათი გულისთქმანი შეიბილწნენ, წარმოსახვა გაირყვნა და ეს ყოველივე მათთვის ბუნებრივ მდგომმარეობადაა ქცეული” (ელენ უაითი,მოწმობანი ეკლესიისათვის, ტ.2, გვ.346).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	რა პასუხის გაცემა შეიძლება მათთვის, ვინც ყველაფრის მიუხედავად თვლიან, რომ კაცობრიობა პროგრესს განიცდის? რა არგუმენტები მოჰყავთ მათ და თქვენ რა პასუხს სცემთ?
2.	წაიკითხეთ პარასკევის გაკვეთილიდან ელენ უაითის ციტატა. როგორია თქვენი რეაქცია, თუ მასში საკუთარ თავს ამოიცნობთ? რატომ არის მნიშვნელოვანი, რომ არ ჩავცვივდეთ სასოწარკვეთილებაში, არამედ ვიქონიოთ იმედი ღმერთის აღთქმებისა, რომლებიც პირველ რიგში მიტევებას, შემდეგ კი განწმედას ეხება? ვინ არის ყველაზე მეტად დაინტერესებული თქვენს ბრძოლისუნარიანობის დაკარგვასა და დანებებაში? ვის მოუსმენთ, კაცობრიობის მტერს, თუ იესოს, რომელიც ამბობს: “არც მე გდებ მსჯავრს. წადი და ამიერიდან ნუღარ შესცოდავ” (იოან. 8:11)
3.	რატომ არის ჩვენთვის, ქრისტიანებისთვის, ადამიანის ცოდვილებისა და გარყვნილების შესახებ ჭეშმარიტების გაცნობიერება ასეთი მნიშვნელოვანი? რა შეიძლება მოხდეს, თუ ეს გარემოება გამოგვრჩება მხედველობიდან? რა შეცდომებამდე შეიძლება მიგვიყვანოს ჩვენი რეალური მდგომარეობის მცდარმა შეფასებამ?
4.	გაიხსენეთ აურაცხელი რაოდენობა იმ პროტესტანტებისა, რომლებმაც საკუთარი რწმენის უარყოფას სიკვდილი ამჯობინეს. ჩვენ რამდენად მტკიცენი ვართ რწმენაში?

გაკვეთილი 4
21-27 ოქტომბერი
რწმენით გამართლება
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ.  3:19-28
სამახსოვრო მუხლი: “რადგან მიგვაჩნია, რომ რწმენით მართლდება კაცი, რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად” (რომ. 3:28)
ამ გაკვეთილში ჩვენ მივადექით რომაელთა მიმართ წერილის ძირითად თემას- რწმენით გამართლებას. ამ უდიდესმა ჭეშმარიტებამ ნებისმიერ სხვაზე მეტად შეუწყო ხელი პროტესტენტულ რეფორმაციას. მიუხედავად იმისა, რომ რომის ეკლესია საპირისპიროს ამტკიცებს, მისი პოზიცია რწმენასთან მიმართებით დიდად არ შეცვლილა 1520 წელთან შედარებით, როდესაც რომის პაპმა, ლეო X-მ, თავისი ბულით გაკიცხა ლუთერი და მისი სწავლება. ლუთერმა დაწვა ამ ბულის ასლი, რადგან დარწმუნებული იყო: სწავლება რწმენით გამართლების შესახებ პრინციპული ხასიათისაა და ამ საკითხში კომპრომისები დაუშვებელია.
გამართლება იურიდიული ტერმინია. კანონდამრღვევი მიჰყავთ მოსამართლესთან და დანაშაულისთვის სიკვდილს უსჯიან. მაგრამ ჩნდება  მისი შემცვლელი, რომელიც დანაშაულს საკუთარ თავზე იღებს, რითაც ათავისუფლებს დამნაშავეს. ახლა, როდესაც დამნაშავემ მიიღო ეს ჩანაცვლება, ის მოსამართლის წინაშე საკუთარი ბრალისაგან განწმენდილი დგას. მას ახლა ისე ეპყრობიან, თითქოს არასოდეს ჩაედინოს დანაშაული, რომლის გამოც ასამართლებდნენ. ეს ყოველივე კი ხდება იმიტომ, რომ შემცვლელი – კანონის წინაშე სრულიად მართალი – სთავაზობს შეწყალებულ დამნაშავეს კანონის დაცვის საკუთარ სრულყოფილ გამოცდილებას.
ხსნის გეგმაში თითოეული ჩვენგანი განიხილება, როგორც დამნაშავე. ქრისტე, ჩვენი მონაცვლე, კანონის წინაშე სრულიად მართალი, სამსჯავროზე ჩვენს ადგილს იკავებს და  ჩვენი ცოდვების სანაცვლოდ თავის სიმართლეს გვთავაზობს. ამიტომ ჩვენ გამართლებულნი ვართ ღმერთის წინაშე, მაგრამ არა ჩვენი დამსახურებების, არამედ იესოს წყალობით და თუ მივიღებთ მას, მისი სიმართლეც ჩვენი გახდება. რა სასიხარულო უწყებაა!

კვირადღე                                                                                                                 22 ოქტომბერი
რჯულის საქმენი
წაიკითხეთრომ. 3:19,20. რას ამბობს პავლე რჯულის, მისი როლისა და იმის შესახებ, რისი გაკეთებაც მას არ შეუძლია? რატომ არის ამის გააზრება ასეთი მნიშვნელოვანი ყველა ქრისტიანისათვის?
პავლე სიტყვა “რჯულს” იმაზე ფართო გაგებით იყენებს, ვიდრე მას მისი თანამედროვე იუდეველები იაზრებდნენ. სიტყვა “თორა” (ებრ. რჯული) ებრაელთათვის დღესაც ღმერთის დარიგებებს გულისხმობს, უპირველეს ყოვლისა, მოსეს ხუთწიგნეულში და შემდეგ მთელ ძველ აღთქმაში. ამ დარიგებებმა წესდებებისა და დადგენილებების მეშვეობით ჩამოაყალიბეს როგორც ზნეობრივი კანონი და მისი აღსრულების პრინციპები, აგრეთვე ცერემონიული მითითებები. ამის გამო რჯული შეიძლება იუდაიზმის სისტემის შემქმნელ ფაქტორად განიხილოს.
იყო რჯულის ქვეშ, ნიშნავს იყო მის იურისდიქციაში. მაგრამ კანონი ააშკარავებს ადამიანის ნაკლოვანებებს და შეცოდებებს ღმერთის წინაშე. ამასთანავე, რჯულს არ შეუძლია დანაშაულის მოხსნა, მას შეუძლია მხოლოდ უბიძგოს ცოდვილს ხსნის საშუალების ძიებისკენ.
   ჩვენს დღეებში ებრაულ კანონს დაკარგული აქვს უწინდელი მნიშვნელობა, ამიტომ რომაელთა მიმართ წერილის დღევანდელობასთან თანაფარდობით, კანონს განვიხილავთ მორალური წესდებების კონტექსტში. მაგრამ ხსნის საკითხში ზნეობრივი კანონი ნაკლებად სასარგებლოა, ისევე, როგორც იუდაიზმის სისტემა ებრაელთათვის. მორალურ კანონს არ შეუძლია ცოდვილის გადარჩენა. მისი ფუნქციაა აჩვენოს ღმერთის ხასიათი და დაანახოს ადამიანებს, რაში არ ასახავენ ამ ხასიათს.
რომელ კანონსაც არ უნდა შევეხოთ, იქნება ეს ზნეობრივი, სარიტუალო, სამოქალაქო თუ ყველა ერთად, მათი დაცვა თავისთავად ვერ გაამართლებს ადამიანებს ღმერთის თვალში. კანონი  არასოდეს არ ემსახურებოდა ამ მიზანს. პირიქით, კანონი უნდა მიგვითითებდეს ჩვენს ნაკლოვანებებზე, მან უნდა მიგვიყვანოს ქრისტესთან.
კანონი ვერ იხსნის ადამიანს, ისევე, როგორც დაავადების სიმპტომები ვერ განკურნავს ადამიანს. სიმპტომები არ კურნავს, ისინი მკურნალობის აუცილებლობაზე მიუთითებს. ასევე მოქმედებს კანონიც.
რამდენად  წარმატებულნი ხართ კანონის დაცვაში? რას ამბობს თქვენი პასუხი კანონის დაცვით გადარჩენის მცდელობათა ამაოებაზე?
ორშაბათი                                                                                                    23 ოქტომბერი
ღვთის სიმართლე
 “ხოლო ახლა, რჯულისაგან დამოუკიდებლად, გამოჩნდა ღვთის სიმართლე, რომელსაც მოწმობენ რჯული და წინასწარმეტყველნი” (რომ. 3:21) როგორ გვესმის ეს მუხლი?
ეს ახალი სიმართლე უპირისპირდება კანონისაგან მომდინარე სიმართლეს, რომელსაც იცნობდნენ ებრაელები. ახალ სიმართლეს ღვთის სიმართლე ეწოდება, რადგან ღმერთისგან მომდინარეობს და ეს ერთადერთი სიმართლეა, რომლის მიღებაც მას შეუძლია.
სწორედ ამ სიმართლეს ფლობდა იესო, როდესაც ხორციელად ცხოვრობდა დედამიწაზე. იესო სთავაზობს ამ სიმართლეს ყველას, ვინც რწმენით მიიღებს ქრისტეს და შესთხოვს მას არა დამსახურებების, არამედ საჭიროების მიხედვით.
   “სიმართლე რჯულის მორჩილებაა. რჯული მოითხოვს სიმართლეს, ამიტომ ცოდვილი ადამიანი მოვალეა რჯულის წინაშე. მაგრამ მას არ შეუძლია ვალის დაფარვა. ერთადერთი გზა სიმართლის მოსაპოვებლად მისთვის რწმენაა. მას შეუძლია რწმენით წარუდგინოს ღმერთს ქრისტეს დამსახურებები, უფალი კი თავისი ძის მორჩილებას ცოდვილს ჩაუთვლის. ღმერთი ქრისტეს სიმართლეს ღებულობს ადამიანის ცოდვილი მდგომარეობის ნაცვლად. ღმერთი მიუტევებს და ამართლებს მონანიე ცოდვილს, ეპყრობა მას, როგორც მართალს და უყვარს იგი, როგორც უყვარს საკუთარი ძე” (ელენ უაითი, რჩეული უწყებანი, ტ. 1, გვ. 367).
როგორ შეგიძლიათ ამ შესანიშნავი ჭეშმარიტების მიღება? იხ. აგრეთვე რომ. 3:22.
იესო ქრისტეს რწმენა – ეჭვგარეშეა, რომ ეს გულისხმობს – გწამდეს იესო ქრისტე. რწმენის მოქმედება ქრისტიანის ცხოვრებაში აჩვენებს, რომ რწმენა იმაზე გაცილებით მეტია, ვიდრე უბრალოდ გააზრებული თანხმობა; მეტია, ვიდრე უბრალოდ ქრისტეს ცხოვრების გარკვეული ფაქტებისა და მისი სიკვდილის აღიარება. იესო ქრისტეს ჭეშმარიტი რწმენა მას იღებს, როგორც მხსნელს, მონაცვლეს, თავდებსა და უფალს. ის ირჩევს მისი ცხოვრების სტილს. იგი ენდობა მას და ისწრაფვის იმისაკენ, რომ რწმენის მეშვეობით იცხოვროს ქრისტეს მცნებების თანახმად.
სამშაბათი                                                                                                   24 ოქტომბერი
მისი წყალობით
გახსოვდეთ ის, რაც უკვე გავიგეთ რჯულის შესახებ და წაიკითხეთ რომ. 3:24. რის შესახებ საუბრობს აქ პავლე? რას ნიშნავს ჩვენთვის ის ფაქტი, რომ ხსნა გვენიჭება იესოში?
რას ნიშნავს “გამართლება”, რომელზეც საუბარია მუხლში? ბერძნული ზმნა დიკაიოო, თარგმნილი, როგორც “გამართლება”, აგრეთვე ნიშნავს “მართლად ცნობას”, “მართლად გამოცხადებას”, ან “მართლად მიჩნევას”.  ამ სიტყვას იგივე ფუძე აქვს, რაც  დიკაიოსუნე-ს, “სიმართლე” და დიკაიომა- “სამართლიანი მოთხოვნა”. ამგვარად, სიტყვები “გამართლება” და “სიმართლე” მჭიდროდ არის ერთმანეთთან დაკავშირებული, თუმცა ეს კავშირი ყველა თარგმანში ვერ შეინიშნება. ჩვენ მაშინ ვართ გამართლებულნი, როდესაც თვით ღმერთი გვაცხადებს “მართლებად”.
ამ გამართლების გარეშე  ადამიანი ცოდვილად რჩება და აქედან გამომდინარე, ვერ იქნება მიღებული ღმერთის მიერ. გამართლების შემდეგ, იგი მიიჩნევა მართლად, და მხოლოდ ასე შეუძლია ღმერთს მისი მიღება. 
ამის მიღწევა მხოლოდ ღვთის მადლით არის შესაძლებელი. მადლი ნიშნავს კეთილგანწყობას. როდესაც ადამიანი ღმერთს გადარჩენის თხოვნით მიმართავს, მადლის მოქმედების შედეგად ხდება მისი მართლად აღიარება. დაუმსახურებელი წყალობაა ის, რომ მორწმუნე საკუთარი დამსახურებებისაგან დამოუკიდებლად მართლდება და თავისი უმწეობის გარდა არაფერი აქვს ღმერთისთვის შესათავაზებელი. ადამიანი მართლდება გამოსყიდვის მეშვეობით იესო ქრისტეში, რომელიც არის შემცვლელი მსხვერპლი და ცოდვილის ქომაგი.
გამართლება რომაელთა მიმართ წერილში წარმოდგენილია, როგორც წამიერი ქმედება. ჯერ კიდევ გაუმართლებელი, მიუღებელი ცოდვილი, რომელიც აქამდე მადლს მიღმა რჩებოდა, ერთბაშად ხდება მართალი, მიღებული ღმერთის მიერ. 
ადამიანი, რომელიც ქრისტეში ცხოვრობს, გამართლებას აღიქვამს, როგორც აღსრულებულ აქტს, ანუ იმას, რაც უკვე მოხდა, როდესაც მან საკუთარი ცხოვრება მთლიანად მიუძღვნა ქრისტეს. ამიტომ წერს პავლე რომ. 5:1-ში: “რაკი რწმენით გავმართლდით…”
   თუ გამართლებული ცოდვილი წაბორძიკდება, მაგრამ შემდეგ კვლავ დაუბრუნდება ქრისტეს, ის, რა თქმა უნდა, კვლავ მიიღებს გამართლებას. გარდა ამისა, თუ ჩავთვლით, რომ მოქცევა ყოველდღიურად ხდება, მაშინ, გარკვეული თვალსაზრისით, გამართლებაც შეიძლება განიხილოს, როგორც დღითიდღე განმეორებადი გამოცდილება.
რამ შეიძლება შეაფერხოს ადამიანი ხსნის ამ საოცარი უწყების მიღებისას? თქვენ რა გიშლიდათ ხელს ყველა იმ კურთხევის მიღებაში, რომელსაც ღმერთი გთავაზობთ და გპირდებათ?
ოთხშაბათი                                                                                               25 ოქტომბერი
ქრისტეს   სიმართლე
რომ. 3:25-ში პავლე განაგრძობს ხსნის უდიდესი უწყების გადმოცემას. ის იყენებს უჩვეულო სიტყვას “შენდობა”. ახალ აღთქმაში მისი შესაბამისი ბერძნული სიტყვა გვხვდება მხოლოდ აქ და ებრ. 9:5-ში, სადაც ითარგმნება, როგორც “შენდობის ადგილი” (ИПБ). რომ. 3:25-ში გამართლების და ქრისტეში გამოსყიდვის ძღვენის დახასიათებისას, შენდობა წარმოადგენს ყველაფერ იმის აღსრულებას, რაზეც ძველ აღთქმაში სიმბოლურად მიუთითებდა აღთქმის კიდობნის თავსახური და შენდობის ტახტი. ეს იმას ნიშნავს, რომ თავისი სამსხვერპლო სიკვდლით იესომ გვიხსნა ჩვენ და ის ერთადერთია, ვინც შეგვინდობს. მოკლედ რომ ვთქვათ, ღმერთმა ყველაფერი გააკეთა, რაც ჩვენი ხსნისთვის იყო საჭირო.
მუხლი ასევე საუბრობს “ცოდვების მიტევებაზე”. ჩვენი ცოდვებია სწორედ ის, რაც ღმერთს გვაშორებს. საკუთარი ცოდვების აღმოსაფხვრელად ჩვენ ვერაფერს მოვიმოქმედებთ. მაგრამ  გამოსყიდვის გეგმაში  ღმერთმა გაითვალისწინა ცოდვების მიტევების გზა – ქრისტეს სისხლისადმი რწმენის მეშვეობით. 
სიტყვა “მიტევება” წარმოიქმნა ბერძნული სიტყვისაგან პარესის, რომელიც სიტყვასიტყვით აღნიშნავს “გამოტოვებას” ან “გვერდის ავლას”. “გამოტოვება” არავითარ შემთხვევაში არ არის ცოდვების იგნორირება. ღმერთს შეუძლია ყურადღება არ მიაქციოს წარსულის ცოდვებს, რადგან ქრისტემ თავისი სიკვდილით მოიხადა ყველა ადამიანის ცოდვის სასჯელი. ამიტომ ნებისმიერ ადამიანს, რომელსაც აქვს “მისი სისხლისადმი რწმენა”, შეუძლია მიიღოს ცოდვების მიტევება, ვინაიდან მისთვის უკვე მოკვდა ქრისტე. (იხ. 1კორ. 15:3)
წაიკითხეთ რომ. 3: 26,27.  რაზე ამახვილებს აქ პავლე ყურადღებას?
კეთილი უწყება, რომლის გაზიარებაც ასე ძლიერ სწყუროდა პავლეს ყველასთვის, ვინც ისურვებდა მის მოსმენას ის იყო, რომ “ღვთის სიმართლე” ხელმისაწვდომია მთელი კაცობრიობისთვის და რომ იგი გვეძლევა არა საქმეების ან ჩვენი დამსახურებების წყალობით, არამედ იესო ქრისტესა და მისი ნამოქმედარის მიმართ რწმენით.
გოლგოთის ჯვრის წყალობით ღმერთს შეუძლია ცოდვილნი მართლებად გამოაცხადოს, რის შედეგადაც ისინი მთელი სამყაროს წინაშე პატიოსანი და უმანკონი ხდებიან. სატანა ბრალმდებელ ხელს ვეღარ გაიშვერს ღმერთისკენ, რადგან ზეცამ უმაღლესი მსხვერპლი გაიღო. სატანა ღმერთს ადანაშაულებდა იმაში, რომ ღმერთი იმაზე მეტს სთხოვდა კაცობრიობას, ვიდრე თავად იყო მზად გაეღო მისთვის. ჯვარი უარყოფს ამ ბრალდებას.
ალბათ სატანა ფიქრობდა, რომ ცოდვით დაცემის შემდეგ ღმერთი გაანადგურებს სამყაროს; მაგრამ ამის ნაცვლად ღმერთმა გამოაგზავნა იესო, რათა ეხსნა სამყარო. რას გვეუბნება ეს ღმერთის ხასიათის შესახებ? რა გავლენას ახდენს ეს ცოდნა ჩვენს ცხოვრებაზე?
ხუთშაბათი                                                                                                               26 ოქტომბერი
რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად
   “რადგან მიგვაჩნია, რომ რწმენით მართლდება კაცი,  რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად” (რომ. 3:28). რახან რჯული ვერ გვიხსნის ჩვენ, ნიშნავს თუ არა ეს იმას იმას, რომ არ ვართ ვალდებული დავიცვათ იგი? განმარტეთ პასუხი.
      თუ გავითვალისწინებთ ისტორიულ კონტექსტს, მაშინ რომ. 3:28-ში პავლე რჯულის შესახებ საუბრობს იუდაიზმის სისტემის ჭრილში. როგორ პატიოსნადაც არ უნდა ეცხოვრა ებრაელს ამ სისტემის მიხედვით, ის ვერ იქნებოდა გამართლებული, თუ არ მიიღებდა იესოს, როგორც მესიას.
რომ. 3:28 – პავლეს დასკვნა  მისივე მსჯელობიდან ის არის, რომ რწმენის რჯული გამორიცხავს ტრაბახს. თუ ადამიანი თავს იმართლებს საკუთარი ქმედებებით, მას შეუძლია იტრაბახოს ამით. მაგრამ როდესაც ის მართლდება მხოლოდ იმის გამო, რომ ირწმუნა იესო, აშკარაა, ეს მხოლოდ ღმერთის დამსახურებაა, რომელმაც გაამართლა ის. 
ელენ უაითი საინტერესო პასუხს სცემს კითხვას – “რა არის რწმენით  გამართლება?”.  ის წერს: “რა არის რწმენით გამართლება? ეს ღმერთის საქმეა, რომელიც აცამტვერებს ადამიანურ დიდებას და აღასრულებს ადამიანისთვის იმას, რისი გაკეთებაც მას თავად არ შეუძლია საკუთარი თავისთვის” (ელენ უაითი, “მოწმობანი მქადაგებელთათვის”, გვ. 456).
რჯულის საქმეებს არ შეუძლიათ წარსულის ცოდვების გამოსყიდვა. გამართლების გამომუშავება შეუძლებელია. მისი მიღება მხოლოდ ქრისტეს გამომსყიდველი მსხვერპლისადმი რწმენის მეშვეობით არის შესაძლებელი. ამ თვალსაზრისით რჯულის საქმეებს არაფერი აქვთ საერთო გამართლებასთან. იყო გამართლებული საკუთარი დამსახურებებისგან დამოუკიდებლად, ნიშნავს გამართლებას მაშინ, როდესაც მის მოსაპოვებლად საკუთარ თავში არაფერი გაგაჩნია. 
მაგრამ მრავალი ქრისტიანი არასწორად იაზრებს და იყენებს ამ მუხლს. ისინი ამბობენ, რომ რწმენაა ყველაფერი, რისი გაკეთებაც არის საჭირო. ისინი უარყოფენ საქმეებისა და მორჩილების როლს, ზნეობრივი კანონისადმი მორჩილების ჩათვლით. ამით ისინი არასწორ ინტერპრეტაციას აძლევენ პავლეს სიტყვებს. რომაელთა მიმართ წერილში, აგრეთვე სხვა წერილებში, პავლე უდიდეს მნიშვნელობას ანიჭებს  მორალური კანონის დაცვას. მსგავსი დამოკიდებულება ჰქონდა იესოსაც, ასევე იაკობსა და იოანეს (მათ. 19:17; რომ. 2:13; იაკ. 2:10,11; გამოცხ. 14:12). პავლე ამბობს, რომ მართალია კანონმორჩილება გამართლების საშუალება არ არის, ადამიანი, რომელიც რწმენით მართლდება მაინც განაგრძობს ღმერთის რჯულის დაცვას, არსებითად, მხოლოდ ასეთ ადამიანს შეუძლია რჯულის დაცვა.  ადამიანი, რომლის ცხოვრებაც არ განახლებულა, რომელიც ჯერ კიდევ არ არის გამართლებული, ვერასოდეს შეასრულებს რჯულის მოთხოვნებს.
რატომ არის ადვილი მახეში გაბმა იმაზე ფიქრით, რომ რაკი კანონი არ გვიხსნის, მისი შესრულებით თავი არ უნდა შევიწუხოთ?  რით არის მსგავსი მსჯელობა სახიფათო? ამავე დროს, რა გვეწეოდა ხსნის აღთქმის გარეშე, მაშინაც კი, როდესაც მისი ბოროტად გამოყენების ცდუნება არსებობს?
პარასკევი                                                                                                             27 ოქტომბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
ელენ უაითის წიგნიდან “რჩეული უწყებანი” პირველი ტომიდან წაიკითხეთ თავები “რჯულში გაცხადებული ქრისტეს სიმართლე”, გვ. 236-239; “მოდით, ეძიეთ და იპოვეთ”, გვ. 331-335; “სრულყოფილი მორჩილება ქრისტეში”, გვ. 373-374; ელენ უაითის წიგნიდან “ქრისტეს იგავები” წაიკითხეთ თავი “ძველი და ახალი”, გვ. 128-129.
   “თუმცა რჯული ვერ აუქმებს ცოდვის საზღაურს და ცოდვილისაგან ვალის სრულად დაფარვას ითხოვს, ქრისტემ მიტევება აღუთქვა ყველას, ვინც მოინანიებს და ირწმუნებს მის წყალობას.  ღმერთის სიყვარული უხვად გადმოეფინება მონანიე და მორწმუნე ადამიანზე. ცოდვის დაღის მოხსნა გულიდან მხოლოდ გამომსყიდველი მსხვერპლის სისხლით არის შესაძლებელი. საჭირო იყო მსხვერპლად შეწირულიყო არანაკლები, ვიდრე იყო მსხვერპლი იმისა, ვინც მამა ღმერთის თანასწორია. ქრისტეს მსახურება – მისი ცხოვრება, დამცირება, სიკვდილი და შუამდგომლობა დასაღუპავად განწირული ადამიანისთვის – ამაღლებს და განადიდებს რჯულს” (ელენ უაითი, რჩეული უწყებანი, ტ. 1, გვ. 371).
   “თქვენ იძენთ ქრისტეს ხასიათს და ღმერთი ისე გიღებთ, თითქოს არასოდეს შეგიცოდავთ” (ელენ უაითი, ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 62).
   “როდესაც მოციქული ამბობს, რომ “ადამიანი მართლდება რწმენით, რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად”, ის არ გულისხმობს საქმეებს, რომლებიც გამართლების მიზნით სრულდება. ვინაიდან ეს უკვე რჯულის კი არა, მადლისა და რწმენის საქმეებია, რადგან მათი შემსრულებელი თავის გამართლებაში მათზე კი არ მაყარებს იმედებს, არამედ სურს იყოს გამართლებული და არ ფიქრობს იმაზე, რომ საკუთარი საქმეებით რჯულს აღასრულებს, ის რჯულის აღსრულებას ეძიებს. პავლე ისეთ საქმეებს იხსენიებს რჯულის საქმეებად, რომელთა შემსრულებელნიც მათ საკუთარი გამართლების მიზეზად განიხილავენ და ამ საქმეთა დამსახურებით თვლიან თავს მართლებად. მაშასადამე, ისინი იმისთვის კი არ ასრულებენ ამ საქმეებს, რომ გამართლება ჰპოვონ, არამედ იმისთვის, რომ განდიდდნენ საკუთარ სიმართლეში, რომელსაც ვითომცდა უკვე ფლობენ” (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ. 277). 
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	წაიკითხეთ ამ კვირაში შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები და საკუთარი სიტყვებით, ერთი აბზაცით გადმოეცით მათი აზრი. გაუზიარეთ ერთმანეთს თქვენი მოსაზრებები.
2.	წაიკითხეთ ზემოთ მოყვანილი მარტინ ლუთერის ციტატა. რატომ უბიძგეს ამ და მსგავსმა ჭეშმარიტებებმა მას იმის გაკეთებისკენ, რაც გააკეთა? რატომ არის მისი სიტყვები აქტუალური დღეს ჩვენთვის? 
3.	“მეშვიდე დღის ადვენტისტები თავს რეფორმაციის მემკვიდრეებად თვლიან. ისინი ეყრდნობიან მის აღმოჩენებს ბიბლიურ სწავლებაში რწმენის მეშვეობით მადლით გამართლების შესახებ. ისინი სამოციქულო სახარების სისავსის, სიცხადისა და სისრულის აღმდგენად და მახარობლებად თვლიან თავს” (სამაგიდო წიგნი თეოლოგიაში, მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 12, გვ. 230).   რის საფუძველზე შეგვიძლია ეს სიტყვები საკუთარ თავს მივაკუთვნოთ?  

გაკვეთილი 5 
28 ოქტომბერი - 3 ნოემბერი
აბრაამის რწმენა
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: დაბ. 15:6; 2მეფ. 11,12; რომ. 3:20,31; 4:1- 17; გალ. 3:21-23; 1იოან. 3:4.
სამახსოვრო მუხლი: “მაშ, ჩვენ რწმენით ვაბათილებთ რჯულს? არამც და არამც. არამედ განვამტკიცებთ რჯულს” (რომ. 3:31). 
რომაელთა მიმართ წერილის მე-4 თავი გადმოგვცემს არსს რწმენით გადარჩენის შესახებ სწავლებისა, რომელიც რეფორმაციის საყრდენ წერტილად იქცა. რეფორმაციული მოძრაობა ზუსტად ხუთასი წლის წინ,  მარტინ ლუთერისაგან დაიწყო და მისი მიმდევარი პროტესტანტების დამსახურებით გაგრძელდა. 
პავლე უკიდურესი სიზუსტით აფიქსირებს თავის აზრს, როდესაც საუბრობს აბრაამზე, სიწმიდისა და სათნოების მაგალითზე, რომელიც საჭიროებდა მადლით ხსნას, რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად. თუკი იმ ადამიანის საქმეები, რომელიც საუკეთესო მაგალითია მისაბაძად, და მის მიერ რჯულის დაცვა არ იყო საკმარისი მისი გამართლებისათვის ღმერთის წინაშე, მაშ რისი იმედი უნდა ჰქონდეს ყველა დანარჩენს?  აბრაამი მადლით გადარჩა და ამავე გამოცდილებას გაიზიარებს ყველა, წარმართი იქნება ეს თუ ებრაელი. 
რომაელთა მიმართ წერილის მე-4 თავში პავლე აღწერს ხსნის გეგმის სამ ძირითად ეტაპს: (1) ღვთაებრივი კურთხევის დაპირება (მადლის აღთქმა), (2) ადამიანის გამოხმაურება ამ აღთქმაზე (რწმენის პასუხი), (3) გამოცხადება ღვთაებრივი სიმართლისა, რომელიც მორწმუნეებს ეძლევათ (გამართლება).  ასე მოხდა აბრაამის შემთხვევაში და იგივე გვემართება ჩვენც.
მნიშვნელოვანია გვახსოვდეს, რაზე საუბრობს პავლე – ჩვენ სრულიად დაუმსახურებლად გვეძლევა ხსნა მადლის მეშვეობით. თუკი ჩვენ მას დავიმსახურებდით, მაშინ ჩვენივე კუთვნილება იქნებოდა და შესაბამისად, აღარ იქნებოდა საჩუქარი. ხოლო ისეთი ზნედაცემული არსებებისათვის, როგორებიც ჩვენ ვართ, ხსნა უნდა იყოს საჩუქარი. 
რწმენით გადარჩენის შესახებ საკუთარი მოსაზრების გასამყარებლად, პავლეს მოჰყავს დაბ. 15:6. აბრაამი “ერწმუნა უფალს, და ეს შეერაცხა მას სიმართლედ”. აი ისიც – რწმენით გამართლება, რომელიც ბიბლიის პირველივე გვერდებზე აისახა.

კვირადღე                                                                                                                          29 ოქტომბერი
რჯული
წაიკითხეთ რომ. 3:31. რის შესახებ საუბრობს აქ პავლე? რატომ არის ეს ასეთი მნიშვნელოვანი ჩვენთვის, ადვენტისტებისთვის?
მოცემულ მუხლში პავლე მტკიცედ აცხადებს, რომ რწმენა არ უარყოფს ღმერთის რჯულს. მაგრამ მათთვისაც კი, ვინც რჯულს და ძველი აღთქმის წესდებათა მთელ კრებულს იცავდა, კანონს არ მიუნიჭებია ხსნა. როგორც ძველი, ისე ახალი აღთქმის რელიგიები, ღვთის მადლის რელიგიებია. იმ მადლისა, რომელიც რწმენით ეძლევა ცოდვილებს.
წაიკითხეთ რომ. 4:1-8. როგორ აჩვენებს ეს მუხლები, რომ ძველ აღთქმაშიც კი ხსნა რწმენის მეშვეობით მოიპოვებოდა და არა რჯულის საქმეთა დამსახურებით?
ძველი აღთქმის ამ ისტორიის თანახმად, აბრაამი იმიტომ იყო მართალი, რომ “ერწმუნა ღმერთს”. ამგვარად, თვით ძველი აღთქმაც ასწავლის რწმენით გამართლებას. აქედან გამომდინარე, მცდარია დასკვნა, რომ რწმენა “უარყოფს” (ბერძნ. კატარგეო – აუქმებს, უსარგებლოს ხდის) რჯულს. რწმენის მეშვეობით ხსნის მოპოვების პრინციპიც ასევე ძველი აღთქმის ნაწილია.  მთელი ძველი აღთქმა საუბრობს მადლის შესახებ. საწმიდრის მსახურება სხვა არაფერი იყო, თუ არა დემონსტრაცია იმისა, რომ ცოდვილ ადამიანებს მათი საქმეები კი არ იხსნის, არამედ მათთვის გაღებული შენაცვლებითი მსხვერპლი. 
სხვაგვარად როგორ აიხსნებოდა ღმერთის მიერ დავითის შენდობა მას შემდეგ, რაც მან ბათ-შებაყთან შესცოდა? ცალსახაა, რომ იგი რჯულის დაცვას არ გადაურჩენია, რადგან მან მრავალი წესდება დაარღვია და იმსახურებდა სასჯელს. დავითი საერთოდ ვერ გადარჩებოდა რჯულით გადარჩენის იმედი რომ ჰქონოდა. 
დავითისადმი ღმერთის კეთილგანწყობის დაბრუნება პავლეს რწმენით გამართლების მაგალითად მოჰყავს. მიტევება ღმერთის მადლის მოქმედება იყო. აქედან გამომდინარე, ჩვენ ვხედავთ კიდევ ერთ მაგალითს რწმენით გამართლებისა ძველ აღთქმაში. სინამდვილეში, ისრაელში მეკანონეობისადმი მიდრეკილების მიუხედავად, იუდეველური რელიგია ყოველთვის იყო მადლის რელიგია. მეკანონეობა იყო მისი დამახინჯება და არა საფუძველი.
დაფიქრდით დავითის ცოდვასა და განახლებაზე (იხ. 2მეფ. 11,12; ფს. 50). რა იმედის მოცემა შეუძლია თქვენთვის ამ სამწუხარო ისტორიას? როგორ უნდა მოვეპყროთ ჩვენს ეკლესიებში მათ, ვინც წაბორძიკდება?

ორშაბათი                                                                                                        30 ოქტომბერი
საზღაური თუ მადლის ძღვენი?
საკითხი, რომელსაც პავლე ეხება, ღვთისმეტყველების ფარგლებს სცილდება. იგი საუბრობს ხსნისა და ჩვენი ღმერთთან ურთიერთობის არსზე. თუ ვინმე თვლის, რომ უნდა დაიმსახუროს აღიარება და მიაღწიოს სიწმიდის გარკვეულ დონეს, მანამ, სანამ გამართლდება და მიიღებს მიტევებას, მაშინ ბუნებრივია მიმართოს საკუთარ თავს და უმზიროს საკუთარ თავსა და საკუთარ საქმეებს. რელიგია შეიძლება უკიდურესად ეგოისტური იყოს.
     ამის საწინააღმდეგოდ, თუ ადამიანი მიიღებს კეთილ უწყებას იმის შესახებ, რომ გამართლება – ეს დაუმსახურებელი ძღვენია ღმერთისაგან, მისთვის გაცილებით უფრო ადვილი იქნება მიაპყროს მზერა ღმერთის სიყვარულსა და წყალობას და არა საკუთარ თავს.
ბოლოს და ბოლოს, ვინ უფრო აირეკლავს ღმერთის სიყვარულსა და ხასიათს, ის, ვისაც საკუთარ თავზე აქვს გადატანილი მთელი ყურადღება, თუ ის, ვინც გამუდმებით ღმერთზე ფიქრობს?
წაიკითხეთ რომ. 4: 6-8. როგორ ავითარებს აქ პავლე რწმენით გამართლების თემას?
“ცოდვილი რწმენით უნდა მივიდეს ქრისტესთან, უნდა შეითვისოს მისი დამსახურებები, მიანდოს საკუთარი ცოდვები მას და მიიღოს მიტევება. სწორედ ამისათვის მოვიდა ქრისტე ჩვენს წუთისოფელში. ამგვარად, ქრისტეს სიმართლე ჩაეთვლება მორწმუნე ცოდვილს, რომელიც ინანიებს. ის ხდება სამეფო ოჯახის წევრი” (ელენ უაითი, რჩეული უწყებანი, ტ. 1, გვ. 215).
ამის შემდეგ პავლე განაგრძობს საუბარს და განმარტავს, რომ რწმენით გადარჩენა გათვალისწინებულია არა მხოლოდ ებრაელებისათვის, არამედ წარმართებისთვისაც. (იხ. რომ. 4:9-12). ფორმალურად აბრაამი არ იყო ებრაელი, რადგანაც მისი წინაპრები წარმართები იყვნენ (იხ. იესო ნავ. 24:2).  ებრაელებად და წარმართებად დაყოფა, როგორც ასეთი, მის დღეებში საერთოდ არ ხდებოდა. აბრაამი წინადაცვეთილიც კი არ იყო მაშინ, როდესაც მოიპოვა გამართლება (იხ. დაბ. 15:6). ასე იქცა აბრაამი წინადაცვეთილთა და წინადაუცვეთელთა მამად, ასევე იდეალურ პერსონაჟად პავლესთვის, რომელიც მის მაგალითზე განმარტავს გადარჩენის უნივერსალურობას.  ქრისტე ყველა ადამიანისთვის მოკვდა, განურჩევლად რასისა თუ ეროვნებისა (იხ. ებრ. 2:9).
თუ გავითვალისწინებთ ჯვრის უნივერსალურობას და მხედველობაში მივიღებთ იმას, რასაც ის გვამცნობს იმის შესახებ, თუ რაოდენ ძვირფასია თითოეული ადამიანი, რატომ არის რასობრივი, ეთნიკური თუ ნაციონალური ცრურწმენები  ასეთი საშინელი? როგორ უნდა ვისწავლოთ საკუთარ თავში მათი აღმოჩენა და ღვთის მადლით მათგან განთავისუფლება?

სამშაბათი                                                                                      31 ოქტომბერი 
აღთქმა
    500 წლის წინ, სწორედ ამ დღეს,  ლუთერმა თავისი 95 თეზისი ვიტენბერგის ეკლესიის კარს მიაჭედა. დღევანდელი თემაც საუბრობს რწმენით გადარჩენის არსზე. 
რომ. 4:13-ში “აღთქმისა” და “რჯულის” გაგება უპირისპირდება ერთმანეთს. პავლე ცდილობს ძველი აღთქმის მაგალითების გამოყენებით გაამყაროს თავისი სწავლება რწმენით გამართლების შესახებ. ის იხსენებს აბრაამს, რომელსაც ებრაელები თავიანთ მამამთავრად მიიჩნევდნენ. აბრაამმა გამართლება რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად მოიპოვა. ღმერთმა აღთქმად დაუდო აბრაამს, რომ ის და მისი შთამომავლები მთელი მსოფლიოს მფლობელნი გახდებოდნენ. აბრაამმა ირწმუნა ეს აღთქმა; ესე იგი, დაეთანხმა იმ როლს, რომელსაც ეს აღთქმა გულისხმობდა. შედეგად ღმერთმა მიიღო აბრაამი და მისი მეშვეობით მოქმედებდა ქვეყნიერების გადარჩენისთვის. ეს არის ნათელი მაგალითი იმისა, თუ როგორ მოქმედებდა მადლი ძველ აღთქმაში. პავლეს შემთხვევით არ გამოუყენებია ის. 
წაიკითხეთ რომ. 4:14-17. როგორ აჩვენებს აქ პავლე, რომ რწმენით გადარჩენას ცენტრალური ადგილი უჭირავს ძველ აღთქმაში? იხ. აგრეთვე გალ. 3:7-9.
როგორც უკვე ითქვა, მნიშვნელოვანია გვახსოვდეს, თუ ვის სწერდა პავლე თავის წერილს. ეს იყვნენ ებრაელი მორწმუნეები, რომლებიც იცავდნენ ძველი აღთქმის კანონებს. ბევრი მათგანი მივიდა დასკვნამდე, რომ მათი ხსნა დამოკიდებულია იმაზე, თუ რამდენად პირნათლად დაიცავდნენ რჯულს, იმის მიუხედავად, რომ ძველი აღთქმა საპირისპიროს ასწავლის. 
ამ ცრუ შეხედულების გამოსასწორებლად პავლე ამტკიცებს, რომ აბრაამმა მიიღო აღთქმა ჯერ კიდევ სინას მთაზე რჯულის გამოცხადებამდე, არა რჯულის საქმეთა დამსახურებით (რაც შეუძლებელი იყო, რადგან არც თორა, არც ცერემონიული სისტემა ჯერ არ არსებობდა), არამედ რწმენით. 
პავლეს რომ თუნდაც მხოლოდ ზნეობრივ კანონზე ესაუბრა, რომელიც პრინციპში სინას მთამდეც არსებობდა, საქმის არსი მაინც უცვლელი დარჩებოდა. მოციქულის თქმით, აღთქმის მიღება რჯულის დაცვით რწმენას გამოუსადეგარს და უსარგებლოს ხდის. ამ უდავო სიტყვების აზრი ის არის, რომ რწმენა იხსნის, რჯული კი განიკითხავს. პავლე ცდილობს ახსნას, რომ ხსნის ძიება იმის გამოყენებით, რაც განიკითხავს, უშედეგო იქნება. ჩვენ ყველამ, ებრაელებმა და წარმართებმა, დავარღვიეთ რჯული, შესაბამისად, ყველა ვსაჭიროებთ იმავეს, რაც სჭირდებოდა აბრაამსაც: ხსნის მომნიჭებელ იესოს სიმართლეს, რომელიც ჩაგვეთვლება რწმენის მეშვეობით. საბოლოო ჯამში, სწორედ ამ ჭეშმარიტებამ გამოიწვია პროტესტანტული რეფორმაცია. 

ოთხშაბათი                                                                                  1 ნოემბერი
რჯული და რწმენა
        ღმერთისა და აბრაამის ურთიერთობის მაგალითზე პავლემ აჩვენა, რომ ხსნა მოდის მადლის აღთქმის მეშვეობით და არა რჯულის მეშვეობით. ამიტომ გადარჩენის მსურველ ებრაელებს საკუთარ საქმეებზე ნდობის დამყარების ნაცვლად უნდა  მიეღოთ აბრაამის აღთქმა, რომელიც მესიის მოსვლასთან ერთად აღსრულდა. ამის გაკეთება აუცილებელი იყო ყოველი ებრაელისა და წარმართისათვის, ყველასთვის, ვინც ღმერთთან შერიგების საკითხში თავის “კეთილ” საქმეებს ეყრდნობა. 
“მტკიცება იმისა, რომ ადამიანს საკუთარი საქმეების დამსახურებით შეუძლია ხსნის მოპოვება ნებისმიერ წარმართულ რელიგიას უდევს საფუძვლად. ადამიანები, რომლებიც მას იზიარებენ, დაუცველნი არიან ცოდვისაგან” (ელენ უაითი, ქრისტე წუთისოფლის იმედი, გვ. 35,36).  რას ნიშნავს ეს სიტყვები? რატომ გვხდის საკუთარი საქმეებით გადარჩენის იდეა ესოდენ დაუცველებს ცოდვისთვის?
როგორ განმარტავს პავლე რჯულისა და რწმენის ურთიერთკავშირს გალატელთა მიმართ წერილში? (იხ. გალ. 3: 21-23). 
რომც არსებობდეს კანონი, რომელიც შეძლებდა სიცოცხლის მინიჭებას, ეს ალბათ ისევ ღვთის რჯული იქნებოდა. თუმცა, ამის მიუხედავად, პავლე ამბობს, რომ არც ერთ კანონს, ღმერთის კანონსაც კი არ შეუძლია მოგვცეს სიცოცხლე, ვინაიდან ჩვენ ყველამ დავარღვიეთ რჯული და განვიკითხეთ მის მიერ. 
მაგრამ რწმენის აღთქმა, რომელიც მთელი სისრულით გაგვეცხადა ქრისტეს მიერ, კანონის უღელქვეშ მოქცეულ ყველა მორწმუნეს ათავისუფლებს მსჯავრდებისა და რჯულის დაცვით ხსნის მოპოვების უსარგებლო მცდელობებისაგან. რჯული ტვირთად გვექცევა მაშინ, როდესაც ის მოწყვეტილია რწმენასა და მადლს, რადგან რწმენის, მადლისა და რწმენით გამართლების გარეშე რჯულის ქვეშ ყოფნა გულისხმობს ცოდვისა და განკითხვის ტვირთქვეშ ყოფნას.
რამდენად მნიშვნელოვანია რწმენით გამართლება თქვენს ურთიერთობაში ღმერთთან? როგორ შეგიძლიათ დარწმუნდეთ, რომ ეს დოქტრინა არ იჩრდილება ჭეშმარიტების სხვა ასპექტებით და რომ მხედველობიდან არ კარგავთ ამ უმნიშვნელოვანეს სწავლებას?  რა ფასი აქვთ დანარჩენ სწავლებებს ამ ჭეშმარიტების გარეშე?

ხუთშაბათი                                                                                              2 ნოემბერი
რჯული და ცოდვა
ჩვენ ხშირად გვსმენია, როგორ საუბრობენ ადამიანები იმის შესახებ, რომ ახალ აღთქმაში რჯული გაუქმდა, შემდეგ კი მოჰყავთ ბიბლიური მუხლები, რომლებიც, მათი აზრით, ამტკიცებს ამ მოსაზრებას. თუმცაღა მათ მიერ მოყვანილი არგუმენტები და საღვთისმეტყველო განმარტებები ნდობით არ განგვაწყობს.
წაიკითხეთ 1იოან. 2: 3-6, 3:4 და რომ. 3:20. რას გვაუწყებს ეს მუხლები რჯულისა  და ცოდვის ურთიერთკავშირზე? 
რამდენიმე ასეული წლის წინ ირლანდიელი მწერალი, ჯონათან სვიფტი, წერდა: “განა ვინმეს შეუძლია თქვას, რომ თუ საპარლამენტო ოქმი ამოიღებს სამეტყველო ენიდან და ლექსიკონებიდან სიტყვებს “სმა”, “სიცრუე”, “ქურდობა”, მაშინ მომდევნო დილიდან ყველანი თავშეკავებულ, პატიოსან, სამართლიან და ჭეშმარიტების თაყვანისმცემელ პირებად ვიქცევით? იქნება ეს კანონზომიერი შედეგი?” (ჯონათან სვიფტი, “თავმდაბალი შემოთავაზება და სხვა სატირა”).
ამის შესაბამისად, თუ ღმერთის კანონი გაუქმდა, მაშინ რატომ ითვლება სიცრუე, მკვლელობა და ქურდობა დანაშაულებრივ ქმედებებად? თუ ღმერთის კანონი შეიცვალა, მაშინ უნდა გადაიხედოს ცოდვის განსაზღვრებაც. თუ არ არის ღმერთის კანონი, მაშინ არ უნდა იყოს არც ცოდვა. მაგრამ არის კი ასე? (იხ. 1იოან. 1:7-10; იაკ. 1:14,15).
ახალ აღთქმაში ადგილი ეთმობა როგორც რჯულს, ასევე სახარებას. რჯული აჩვენებს, თუ რა არის ცოდვა, სახარება მიუთითებს ცოდვისაგან დახსნის საშუალებაზე – იესოს სიკვდილსა და აღდგომაზე. თუ რჯული არ არის, არ არის არც ცოდვა. მაშინ რისგან ვართ დახსნილი? სახარება აზრს იძენს მხოლოდ მოქმედი რჯულის არსებობის შემთხვევაში.  
ჩვენ ხშირად გვესმის, რომ ჯვარმა გააუქმა რჯული. ირონია ის არის, რომ სინამდვილეში ჯვარი სწორედ რჯულის შეცვლისა ან მისი გაუქმების შეუძლებლობაზე მიუთითებს. თუ ღმერთს ჯვარცმამდე არ გაუუქმებია და არ შეუცვლია რჯული, რატომ უნდა დასჭირვებოდა ამის გაკეთება ჯვარცმის შემდეგ? რატომ არ შეიძლებოდა რჯულისაგან განთავისუფლება უკვე ცოდვით დაცემის შემდეგ, რათა კაცობრიობას მისი დარღვევისათვის სამართლიანი სასჯელი აეცილებინა თავიდან? მაშინ იესოს სიკვდილი აღარ იქნებოდა საჭირო. იესოს სიკვდილი აჩვენებს: შესაძლებელი რომ ყოფილიყო რჯულის შეცვლა ან გაუქმება, ეს გოლგოთის ჯვრამდე უნდა მომხდარიყო და არა მის შემდეგ. ამგვარად, არაფერი ისე კარგად არ წარმოაჩენს რჯულის უცვლელ ხასიათს, როგორც იესოს სიკვდილი, სიკვდილი, რომელიც სწორედ რჯულის უცვლელობამ გამოიწვია. შესაძლებელი რომ ყოფილიყო რჯულის შეცვლა ისეთნაირად, რომ ჩვენი დაცემული მდგომარეობა მისაღები ყოფილიყო, განა ეს იესოს სიკვდილზე უკეთესი გამოსავალი არ იქნებოდა?  
მრუშობის გამკიცხველ არავითარ ღვთიურ კანონს რომ არ ეარსება, განა ეს დანაშაული იმაზე ნაკლებ ტკივილს და ზიანს მიაყენებდა თავის მსხვერპლს, ვიდრე ახლა? როგორ გეხმარებათ თქვენი პასუხი იმის გააზრებაში, რომ ღვთის რჯული კვლავაც მოქმედია? ღვთის რჯულის დარღვევით გამოწვეულ რა შედეგებს შეხვედრიხართ?

პარასკევი                                                                                         3 ნოემბერი 
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “რჩეული უწყებანი”, ტომი 1, თავი “ქრისტე – უწყების ცენტრი” გვ. 388; წიგნიდან “პატრიარქები და წინასწარმეტყველები” – თავები “აბრაამის მოწოდება” გვ. 125-127, “რჯულდებები და აღთქმები” გვ. 363-364; წიგნიდან “ქრისტე – წუთისოფლის იმედი” – “ქადაგება მთაზე” გვ. 307,308, “კამათი” გვ. 608, “აღსრულდა!”, გვ. 762,763.
“მოქმედს საზღაური ჩაეთვლება არა მადლის, არამედ მოვალეობის მიხედვით” (რომ. 4:4). მოციქული განმარტავს წმიდა წერილს და აკეთებს დასკვნას, რომ გამართლება რწმენით მიიღწევა და არა საქმეებით. ამას კი ძალიან ეფექტურად აკეთებს სიტყვა “ჩაეთვლებას” (რეპუტატიონ ესტ) ხაზგასმით. ეს  სიტყვა იმ ადამიანის დამსახურებებს კი არ  გამოხატავს, რომელიც კეთილი საქმეებისათვის ძალ-ღონეს არ იშურებს, არამედ მიუთითებს იმაზე, რომ ღმერთი მზად არის სრულიად უსასყიდლოდ მიიღოს ყოველი ადამიანი”(მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ. 42).
     “თუკი სატანა შეძლებს ადამიანის მიყვანას იმ დასკვნამდე, რომ მას საკუთარი საქმეებითაც შეუძლია მოიპოვოს წყალობა და სიმართლე, ეს იმის მიმანიშნებელი იქნება, რომ სატანისთვის სირთულეს არ წარმოადგენს მოერიოს ამ ადამიანს თავისი ცდუნებებით და გახადოს იგი თავის მსხვერპლად... თქვენი კარის წირთხლზე წააცხეთ გოლგოთის Kრავის სისხლი, და თქვენ იქნებით უსაფრთხოდ. (ელენ უაითი, “ადვენტისტ რევიუ ენდ საბატ გერალდ”, 3 სექტ. 1889 წ.).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	რატომ არის ასეთი მნიშვნელოვანი იმის გააზრება, რომ ხსნა გვეძლევა მარტოოდენ რწმენით, რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად? რა შეცდომები შეიძლება აგვარიდოს ამ ცოდნამ? რა საფრთხე ელის მათ, ვინც მხედველობიდან კარგავს ამ უმნიშვნელოვანეს ბიბლიურ დოქტრინას?
2.	კიდევ რა საბუთი შეგიძლიათ მოიყვანოთ რჯულის უცვლელობის დასამტკიცებლად, თუნდაც აცნობიერებთ, რომ რჯული და მისი დაცვა არ განიჭებთ ხსნას?
3.	რეფორმაციის ძირითადი საკითხი იყო კითხვა: “როგორ გვენიჭება ხსნა?”. როგორ შეგვიძლია გახსნილად და პირდაპირ ვისაუბროთ ამ საკითხის სხვადასხვაგვარ გაგებაზე პროტესტანტებსა და კათოლიკეებთან, ისე, რომ პიროვნებებს არ შევეხოთ? 
როგორც გამართლებულ ცოდვილებს, ღმერთი გვანიჭებს მადლსა და დაუმსახურებელ წყალობას, მიუხედავად იმისა, რომ ვცოდავთ მის წინააღმდეგ. როგორ უნდა იმოქმედოს ამ ფაქტმა ჩვენს სხვა ადამიანებისადმი დამოკიდებულებაზე? რამდენად უხვად ვიჩენთ წყალობას მათ მიმართ, ვინც გაგვანაწყენა და არ იმსახურებს ჩვენი მხრიდან მადლს და შეწყალებას?


გაკვეთილი 6
4-10 ნოემბერი
ადამი და იესო

გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 5;
      სამახსოვრო მუხლი: “და, რაკი რწმენით გავმართლდით, მშვიდობა გვაქვს ღმერთთან ჩვენი უფლის იესო ქრისტეს მიერ, რომლის მეშვეობითაც რწმენით მოვიპოვეთ მისადგომი ამ მადლთან, რომელშიაც ვდგავართ და ვიქადით ღვთის დიდების სასოებით” (რომ. 5:1,2).
პავლემ ნათლად აჩვენა, რომ გამართლება ან ღმერთთან შერიგება გამომდინარეობს მხოლოდ იესო ქრისტეს რწმენისაგან, ვინაიდან მხოლოდ მისი სიმართლე გვაძლევს უფლებას წარვდგეთ ჩვენი უფლის წინაშე. ამ დიდებულ ჭეშმარიტებაზე დაყრდნობით, პავლე აგრძელებს ამ თემაზე საუბარს. ის აჩვენებს, რომ ხსნა საქმეებით კი არა, რწმენით ეძლევა თითოეულ ადამიანს, მათ შორის მართალ აბრაამსაც. მაგრამ ამავდროულად პავლე ერთი ნაბიჯით უკან იხევს, რათა დაინახოს სრული სურათი – რამ გამოიწვია ცოდვა, ტანჯვა და სიკვდილი, როგორ გამოიძებნა გამოსავალი ქრისტეში და რა გააკეთა მან ადამიანთა მოდგმისათვის. 
ერთი ადამიანის, ადამის დაცემით მთელი კაცობრიობა გადაეყარა გმობას, გაუცხოებას და სიკვდილს. ერთი ადამიანის, იესოს გამარჯვებით, ადამიანებმა ახალი ადგილი დაიკავეს ღმერთის წინაშე. იესოს რწმენით მათ სამუდამოდ მიეტევებათ ყოველი ცოდვა და მოეხსნებათ ამ ცოდვების საზღაური. 
პავლე  ერთმანეთს უპირისპირებს ადამსა და იესოს. ის აჩვენებს, რომ ქრისტე იმის გამოსასწორებლად მოვიდა, რაც ადამმა ჩაიდინა და ადამის დაცემის მსხვერპლნი გადარჩნენ მხსნელის, იესოს მიერ. ამ ყველაფრის საფუძველი კი ჯვარი და ქრისტეს სიკვდილია, რომელიც თითოეულ ადამიანს, ებრაელსა თუ წარმართს,ხსნის საშუალებას აძლევს. თავისი სიკვდილით იესო ამართლებს  ყველას, ვინც ირწმუნებს მას. 
ეჭვგარეშეა, რომ ეს თემა უფრო დაწვრილებით შესწავლას მოითხოვს, რადგან მას ეფუძნება ჩვენი იმედი. 

კვირადღე                                                                                                       5 ნოემბერი
რწმენით გამართლებულნი
წაიკითხეთ რომ. 5:1-5. რამდენიმე წინადადებით განაზოგადეთ პავლეს სიტყვები. რა გაკვეთილების გამოტანა შეგიძლიათ აქედან?
ზმნა “გავმართლდით” დასრულებულ მოქმედებაზე მიუთითებს. ჩვენ გამოგვაცხადეს ან მიგვიჩნიეს მართლებად არა რჯულის საქმეების, არამედ იმის წყალობით, რომ მივიღეთ იესო ქრისტე. სრულყოფილი ცხოვრება, რომლითაც იესომ იცხოვრა დედამიწაზე, მის მიერ სრულყოფილად შესრულებული რჯული ჩვენ ჩაგვეთვლება.
ამავე დროს, ჩვენი ყველა ცოდვა იესომ იტვირთა. ამის წყალობით ჩვენ შეგვიძლია გავთავისუფლდეთ დამსახურებული სასჯელისაგან, რომელიც ჩვენს ნაცვლად ქრისტეს ეწია. 
ბერძნული სიტყვა, თარგმნილი როგორც “ვიქადით” რომ. 5:3-ში, გვხვდება ასევე რომ. 5:2-შიც, რაც აკავშირებს ამ ორ მუხლს. გამართლებულ ადამიანებს შეუძლიათ გაიხარონ მწუხარებაში, რადგან მათი რწმენა იესო ქრისტეშია თავმოყრილი. მათ სწამთ, რომ ღმერთი ყველაფერს უკეთესობისაკენ წარმართავს. მათთვის პატივია ქრისტესთვის ტანჯვა (იხ. 1პეტრ. 4:13).
მიაქციეთ ყურადღება აზრის განვითარებას რომ 5:3-5-ში.
1.	მოთმინება. ბერძნული სიტყვაა, ჰუპომონე. აღნიშნავს “მედგრობას”, “ამტანობას”. ეს თვისება გასაჭირში უვითარდება ადამიანს, რომელიც ინარჩუნებს რწმენას და იმედს ქრისტეში, თუნდაც აუტანელ ტანჯვას განიცდიდეს. 
2.	სიმტკიცე. ბერძნული სიტყვა დოკიმე სიტყვასიტყვით ნიშნავს “შემოწმებულ თვისებას”, ამ შემთხვევაში - “ხასიათს”, ან, უფრო ზუსტად, “შემოწმებულ ხასიათს”. ის, ვინც რწმენით აიტანს განსაცდელს, გამოიმუშავებს “მოწიფულ ხასიათს”.
3.	სასოება. მოთმინება და მოწიფული ხასიათი, თავის მხრივ, ჩაგვინერგავს სასოებას  იესოსა და მასში გადარჩენის აღთქმისადმი. სანამ რწმენით, მონანიებითა და მორჩილებით მივენდობით იესოს, ჩვენ გვექნება იმედი.
რისი იმედი გაქვთ ყველაზე მეტად ცხოვრებაში? როგორ შეიძლება ეს იმედი აღსრულდეს იესოში? თუ მისი აღსრულება იესოში შეუძლებელია, რამდენად გიღირთ ამ იმედზე ჩაჭიდება?
ორშაბათი                                                                                                         6 ნოემბერი
როცა ჯერ კიდევ ცოდვილნი ვიყავით
წაიკითხეთ რომ. 5: 6-8. რას გვეუბნება ეს მონაკვეთი ღმერთის ხასიათზე და რატომ გვაძლევს ეს სიტყვები იმედს?
როდესაც ადამი და ევა სამარცხვინოდ და მიუტევებლად ეურჩნენ ღმერთის ბრძანებას, ღმერთმა თავად გადადგა პირველი ნაბიჯები მათთან შესარიგებლად. მას შემდეგ ღმერთმა საკუთარ თავზე აიღო ინიციატივა. ის გვთავაზობს ხსნის გზას და მოუწოდებს მამაკაცებსა და ქალებს – მიიღონ იგი. “და როცა მოვიდა სისავსე ჟამისა, მოავლინა ღმერთმა თავისი ძე” (გალ.4:4).
რომ. 5:9-ში ნათქვამია, რომ იესოს წყალობით  ჩვენ შეგვიძლია ავირიდოთ ღვთის რისხვა. რას ნიშნავს ეს?
ეგვიპტიდან გამოსვლამდე კარის წირთხლზე წასმულმა სისხლმა დაიცვა ებრაელი პირმშოები რისხვისაგან, რომელმაც ეგვიპტელი პირმშონი იმსხვერპლა. ამის მსგავსად, იესო ქრისტეს სისხლი გარანტიაა იმისა, რომ ყველა, ვინც გამართლებულია და შეინარჩუნებს ამ სტატუსს, დაცული იქნება ჩვენი მსოფლიოს ისტორიის დასასრულს, როდესაც ღვთის რისხვა საბოლოოდ გაანადგურებს ცოდვას. 
ზოგი ადამიანი არ იზიარებს იმ აზრს, რომ მოსიყვარულე ღმერთს განრისხება შეუძლია. მაგრამ სწორედ მისი სიყვარულია ამ რისხვის არსებობის მიზეზი! განა შეუძლია ღმერთს, რომელსაც უყვარს სამყარო, არ განრისხდეს ცოდვაზე? ჩვენდამი გულგრილი რომ ყოფილიყო, არ დაინტერესდებოდა დედამიწაზე მიმდინარე მოვლენებით. მიმოიხედეთ და დაინახავთ რა უყო ცოდვამ მის ქმნილებას. როგორ არ უნდა განრისხდეს ღმერთი ასეთ ბოროტებასა და მავნებლობაზე? 
კიდევ რა მიზეზები გვაქვს სიხარულისათვის? რომ 5:10,11.
ზოგიერთი კომენტატორი რომ. 5:10-ში ხედავს იმ ცხოვრებაზე მითითებას, რომელიც ქრისტემ საკუთარი სრულყოფილი ხასიათით გაატარა დედამიწაზე. ახლა ის გვთავაზობს, რომ ეს ხასიათი ჩვენ ჩაგვეთვალოს. ქრისტეს სრულყოფილი ცხოვრების შედეგებთან დაკავშირებული ეს დასკვნა სამართლიანია, მაგრამ პავლე, როგორც ჩანს, სხვა ფაქტს უსვამს ხაზს: მართალია ქრისტე მოკვდა, მაგრამ ის აღდგა და ამიერიდან მუდამ ცოცხალია (იხ. ებრ. 7:25). ჩვენც სწორედ იმის დამსახურებით გადავრჩებით, რომ ის ცოცხალია. ის რომ ჯერ კიდევ საფლავში ყოფილიყო, ჩვენი იმედებიც მასთან ერთად იქნებოდა დასაფლავებული. რომ. 5:11 კიდევ ერთ საბაბს გვაძლევს სიხარულისთვის უფალში, იმის წყალობით, რაც იესომ აღასრულა ჩვენთვის.
სამშაბათი                                                                                               7 ნოემბერი
ცოდვით გამოწვეული სიკვდილი
სიკვდილი ჩვენი დაუნდობელი მტერია. ადამიანთა ოჯახის შექმნისას, ღმერთის სურვილი იყო, რომ მათ მარადიულად ეცხოვრათ. არც ერთ ადამიანს არ სურს სიკვდილი, იშვიათი გამონაკლისების გარდა. ხოლო ისინი, რომლებიც თავს იკლავენ, ამ ნაბიჯზე ტანჯვისა და ძლიერი სულიერი ტკივილის შედეგად მიდიან. სიკვდილი არაბუნებრივია ჩვენთვის, ვინაიდან დასაბამიდან მარადიული ცხოვრებისათვის ვიყავით შექმნილი. 
წაიკითხეთ რომ. 5:12. რაზე საუბრობს აქ პავლე? რას განმარტავს ეს?
კომენტატორები  წმიდა წერილის ამ მონაკვეთს სხვა დანარჩენებზე უფრო ხშირად განიხილავენ. შესაძლოა ამის მიზეზი მოყვანილ მუხლში საკუთარი, “პავლეს მოსაზრებისაგან განსხვავებული აზრის ჩადების სურვილი” იყოს (მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ.6, გვ.529).
სახელდობრ, ისინი კამათობენ იმაზე, თუ როგორ გადავიდა ცოდვა ადამისაგან მის შთამომავლებზე: იყვნენ თუ არა ადამის შთამომავლები მისი ბრალის მემკვიდრენი თუ ღმერთის წინაშე საკუთარ შეცოდებებში იყვნენ დამნაშავე? ზოგნი ცდილობენ, რომ მოყვანილ მუხლში იპოვონ პასუხი ამ კითხვაზე, მაგრამ პავლე ამაზე არ საუბრობს. ის კიდევ ერთხელ უსვამს ხაზს იმას, რაც აქამდე უკვე აღნიშნა: “რადგან ყველამ შესცოდა”(რომ. 3:23). ჩვენ უნდა ვაღიაროთ, რომ ცოდვილნი ვართ, რადგან მხოლოდ ასეთ შემთხვევაში შევიგრძნობთ მხსნელის საჭიროებას. აქ პავლე ეხმარება მკითხველებს, გაიაზრონ, რამდენად საზარელია ცოდვა და როგორი უბედურებები მოუტანა მან ქვეყნიერებას ადამის მეშვეობით. შემდეგ პავლე აჩვენებს, რომ თავის დახსნა ტრაგედიისაგან, რომელიც ადამის ცოდვასთან ერთად დაატყდა თავს ჩვენს სამყაროს, შესაძლებელია ერთადერთი გზით – ამ გზას ღმერთი გვთავაზობს და ის იესოშია. 
ამის მიუხედავად, ეს მუხლი საუბრობს მხოლოდ პრობლემაზე, ადამში სიკვდილზე, და არა მისი გადაჭრის გზაზე – იესოში სიცოცხლეზე. სახარების ერთერთი დიდებული ასპექტი ის არის, რომ სიკვდილი შთანთქა სიცოცხლემ. იესომ გადააბიჯა სიკვდილის ზღურბლს და დაწყვიტა მისი ბორკილები. ის ამბობს: “მკვდარი ვიყავი და, აჰა, ცოცხალი ვარ უკუნითი უკუნისამდე. მიპყრია სიკვდილისა და ჯოჯოხეთის კლიტენი” (გამოცხ. 1:18). ვინაიდან იესოს უპყრია ხელთ კლიტენი, მტერი ვეღარ გაბედავს თავისი მსხვერპლის საფლავში დაკავებას.
ოთხშაბათი                                                                                  8 ნოემბერი
ადამიდან მოსემდე
წაიკითხეთ რომ. 5:13,14. რას ამბობს აქ პავლე რჯულის შესახებ?
რაზე საუბრობს აქ პავლე? გამოთქმა “რჯულამდე” შეესაბამება მტკიცებას “ადამიდან მოსემდე”. მოციქული საუბრობს დროის მონაკვეთზე სამყაროს შექმნიდან სინას მთამდე, პერიოდზე, როდესაც ჯერ კიდევ არ იყო ოფიციალურად შემოღებული ისრაელის წესდებებისა და კანონების სისტემა, რომელშიც, რა თქმა უნდა, ათი მცნებაც შედიოდა.
გამოთქმა “რჯულამდე” ნიშნავს – “იმ მომენტამდე, როდესაც ღმერთის მოთხოვნები ჩაიწერა სინას მთაზე ისრაელისთვის მიცემულ სხვადასხვა კანონში”. ცოდვა სინას მთამდეც არსებობდა. განა ასე არ არის? განა სიცრუე, მკვლელობა, მრუშობა და კერპთაყვანისმცემლობა ამ მომენტამდეც ცოდვა არ იყო? რა თქმა უნდა, იყო!
სინას მთამდე კაცობრიობას შეზღუდული წრმოდგენა ჰქონდა ღმერთზე.  მაგრამ, როგორც ჩანს, მათი ცოდნა საკმარისი იყო იმისათვის, რომ ეტვირთათ პასუხისმგებლობა. ღმერთი სამართლიანია და უსამართლოდ არავის დასჯის. პავლე მიუთითებს, რომ სინას მთამდელი ეპოქის ადამიანები დაიღუპნენ. სიკვდილმა მოიცვა ყველა. მართალია მათ არავითარი მკაფიოდ გამოხატული ბრძანებისათვის არ გადაუხვევიათ, მაგრამ, ასეა თუ ისე, მათაც შესცოდეს.  ღმერთი მათ ბუნებაში ეცხადებოდა, მაგრამ მათ არ ისურვეს მისი შეცნობა, ამიტომაც გახდნენ დამნაშავე.  “ვინაიდან მისი უხილავი, მარადიული ძალა და ღვთაება სოფლის დასაბამიდან ქმნილებათა ხილვით შეიცნობა. ასე რომ, მათ პატიება არ აქვთ” (რომ. 1:20). 
რა მიზნით გააცხადა ღმერთმა საკუთარი თავი უფრო მეტი სისავსით “რჯულში”? იხ. რომ. 5: 20,21.
სინას მთაზე მიცემული დარიგებები მოიცავდნენ ზნეობრივ კანონსაც. ის მანამდეც არსებობდა, თუმცა, ბიბლიის თანახმად, სწორედ აქ დაიწერა და საყოველთაოდ გაჟღერდა. შედეგად, ისრაელიანებმა დაიწყეს შეფასება იმისა, თუ რამდენად შეესაბამებოდნენ ღმერთის მოთხოვნებს და აღმოაჩინეს, რომ ძალიან შორს არიან სრულყოფილებისაგან. სხვა სიტყვებით “იმრავლა დანაშაულმა”. უეცრად, მათ გააცნობიერეს თავიანთი შეცოდებების ზღვარი. ამ გამოცხადების მიზანი იყო, რომ მათ დაენახათ მხსნელის საჭიროება. ის უბიძგებდა მათ ღმერთის მიერ ასე თავისუფლად შემოთავაზებული მადლის მიღებისაკენ.  როგორც აქამდეც აღვნიშნეთ, მეკანონეობა არ ყოფილა ძველი აღთქმის ჭეშმარიტი რწმენა.
როგორ გიცხადებენ თქვენი ქვეყნის კანონები სიკეთისა და ბოროტების ადამიანურ ხედვას? თუ ადამიანურ კანონებს შეუძლიაამის გაკეთება, მაშინ რა შეიძლება ითქვას ღმერთის მარადიულ კანონზე?
ხუთშაბათი                                                                            9 ნოემბერი
იესო, მეორე ადამი
      “ამრიგად, თუ ერთის დანაშაულით ყველა ადამიანს დაედო მსჯავრი, ასევე ერთის სიმართლით ყველა ადამიანი გამართლდება სასიცოცხლოდ. ვინაიდან, როგორც ერთი კაცის ურჩობით ბევრი გახდა ცოდვილი, ასევე ერთის მორჩილებით ბევრი გახება მართალი” (რომ. 5:18,19). რა დაპირისპირებას ვხედავთ აქ? რა იმედი გვეძლევა ქრისტეში?
ჩვენ, როგორც ადამიანებმა, ვერაფერი მივიღეთ მემკვიდრეობით ადამისაგან, სასიკვდილო განაჩენის გარდა. თუმცა მოვიდა ქრისტე და გაიარა იქ, სდაც დაეცა ადამი. მან გადაიტანა ყველა განსაცდელი ადამიანის გულისათვის. მან გამოისყიდა ადამის სამარცხვინო შეცდომა და დაცემა და ამგვარად, როგორც ჩვენმა შემცვლელმა, მან ღმერთის წინაშე უფრო მომგებიან მდგომარეობაში ჩაგვაყენა. შესაბამისად, იესო არის “მეორე ადამი”.
“მეორე ადამი იყო თავისუფალი მორალურ არჩევანში და პასუხისმგებელი იყო თავის ქმედებაზე. ის განიცდიდა მზაკვრულ და მაცდურ ზეგავლენას თავის თავზე, ამიტომ პირველი ადამთან შედარებით, მისი მდგომარეობა ნაკლებად სახარბიელო იყო. იგი ცოდვილთა შორის იმყოფებოდა, მაგრამ ამის მიუხედავად, ეწინააღმდეგებოდა ყოველ ცდუნებას და უმანკოდ ინახავდა თავს. ის ყოველთვის უცოდველი იყო” (ელენ უაითი, ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1074).
როგორ უპირისპირდება ერთმანეთს ადამისა და იესოს ქმედებები რომ. 5:15-19-ში?
დაუკვირდით საპირისპირო ცნებებს: სიკვდილი-სიცოცხლე; ურჩობა-მორჩილება; განკითხვა-გამართლება; ცოდვა-სიმართლე; იესო მოვიდა და გააუქმა ყველაფერი, რაც ჩაიდინა ადამმა! აღსანიშნავია, რომ რომ. 5:15-17-ში სიტყვა “ნიჭი” ხუთჯერ არის გამოყენებული. ხუთჯერ! დედააზრი მარტივია: პავლე ხაზს უსვამს, რომ გამართლების გამომუშავება შეუძლებელია. ის უსასყიდლოდ გვეძლევა. ეს ისაა, რისი ღირსნიც არ ვართ და რასაც ვერ დავიმსახურებთ. როგორც საჩუქრის შემთხვევაში, აქაც საჭიროა უბრალოდ გავიწოდოთ ხელი და მივიღოთ ის, ამის შემდეგ კი, რწმენის საფუძველზე, შეგვიძლია ვიქონიოთ პრეტენზია გამართლებაზე.
დაასახელეთ საუკეთესო საჩუქარი, რომელიც ოდესმე მიგიღიათ? რატომ იყო ის თქვენთვის ასეთი განსაკუთრებული? როგორ გიბიძგებთ ის ფაქტი, რომ ეს უბრალოდ საჩუქრებია და არა გამომუშავებული ნივთი იმისკენ, რომ უფრო მეტად დააფასოთ ის? აღემატება თუ არა ის, რაც გაგვაჩნია იესოში ამ საჩუქარს?

პარასკევი                                                                                                                      10 ნოემბერი
შემდგომი გამოკვლევებისათვის:
წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “განკურნების მსახურება” თავი “დახმარება ყოველდღიურ ცხოვრებაში”, გვ. 470-472; წიგნიდან “რჩეული უწყებანი” ტ. 1, თავი “ქრისტე – უწყების ცენტრი”, გვ. 383,384; წიგნიდან “პატრიარქები და წინასწარმეტყველები” – თავი “ცდუნება და დაცემა”, გვ. 60-62; “მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ენციკლოპედიიდან” – თავი “გამართლება”, გვ. 712-714.
      “ბევრი იტყუებს თავს თავისი გულის მდგომარეობასთან დაკავშირებით. ისინი ვერ აცნობიერებენ, რომ ადამიანის გული ყველაფერზე მეტად ცბიერი და გაფუჭებულია. ადამიანები გარემოცულნი არიან საკუთარი სიმართლით და კმაყოფილდებიან იმით, რომ მიაღწიეს ზნეობის ადამიანურ კრიტერიუმებს” (ელენ უაითი, რჩეული უწყებანი, ტ. 1, გვ. 320).
     “მეტად მნიშვნელოვანია, რომ ქრისტე იქადაგებოდეს, როგორც ხსნის ერთადერთი იმედი. როდესაც რომში რწმენით გამართლების დოქტრინა წარადგინეს, ის ბევრისთვის იქცა წყლის ნაკადად, რომელსაც ხარბად ეწაფება წყურვილით დატანჯული მგზავრი. როგორც ჩანს, მოსაზრება იმის შესახებ, რომ ქრისტეს სიმართლე ჩაგვეთვლება ჩვენ არა იმიტომ, რომ რაიმე დამსახურება მიგვიძღვის, არამედ იმიტომ, რომ ეს ღმერთის უსასყიდლო საჩუქარია, მართლაც ღირებულია” (იქვე, გვ. 360).
   “ადამის დანაშაულის მსგავსად, ადამის, რომელიც მომავლის ხატებაა, იმიტომ, რომ ადამი ქრისტეს ხატებაცაა. მაგრამ ჩნდება კითხვა – როგორ? როგორც ადამი გახდა მისგან ნაშობთა სიკვდილის მიზეზი, მიუხედავად იმისა, რომ მათ არ უგემიათ შეცნობის ხის ნაყოფი, მათაც ეწიათ სიკვდილი, ასევე ქრისტემ მოიპოვა სიმართლე მათთვის, ვინც მას ეკუთვნის – იმის მიუხედავად, რომ ჩვენ არავითარი სიმართლე არ გაგვაჩნია, მან გვიბოძა ის თავისი ჯვრის მეშვეობით. ამგვარად, ადამის დანაშაულის მსგავსება ჩვენშიც არსებობს, ჩვენ ვკვდებით, ვინაიდან შევცოდეთ ისევე, როგორც მან. ქრისტეს გამართლების მსგავსებაც არსებობს ჩვენში, ჩვენ ისე ვცხოვრობთ, თითქოს ისეთივე სიმართლეს ვიქმოდეთ, როგორსაც ქრისტე” (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ. 337).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	როგორ გესმით ელენ უაითის შემდეგი ციტატა: “საჭიროა გაცილებით უფრო ღრმად გამოვიკვლიოთ ღვთის სიტყვა და ახლა, როგორც არასდროს, განსაკუთრებული ყურადღება დავუთმოთ დანიელ წინასწარმეტყველისა და გამოცხადების წიგნებს. ჩვენ შესაძლოა მოგვიხდება რომის ძალაუფლებისა და პაპობასთან დაკავშირებულ საკითხებზე ცოტა შევარბილოთ ჩვენი გამოსვლები, მაგრამ სულ უფრო და უფრო მეტად უნდა მივაპყროთ ადამიანთა ყურადღება იმისკენ, რაც სულიწმიდით შთაგონებული წინასწარმეტყველებისა და მოციქულების მიერ დაიწერა” (ელენ უაითი, მახარებლობა, გვ. 577).
2.	დაფიქრდით სიკვდილის რეალურობაზე და იმაზე, თუ რას უკეთებს სიკვდილი სიცოცხლესა და მის აზრს. მრავალი მწერალი და ფილოსოფოსი უჩიოდა ამაოებას ჩვენი სიცოცხლისა, რომელიც მარადიული სიკვდილით მთავრდება. როგორ შეგვიძლია ჩვენ, ქრისტიანებს, შევეპასუხოთ ამ მოსაზრებას? რატომ არის იმედი, რომელიც გვაქვს იესოში – ერთადერთი პასუხი ამ უგუნურებაზე?
3.	ისევე, როგორც ადამის დაცემისაგან მემკვიდრეობით მივიღეთ დაცემული ბუნება, იესოს გამარჯვება გვთავაზობს ახალი სიცოცხლის აღთქმას ყველასთვის, ვინც მიიღებს მას რწმენით, ყოველგვარი გამონაკლისის გარეშე. რა უშლის ხელს ადამიანებს, რომ გაიწოდონ ხელი და მიიღონ ეს აღთქმა? როგორ შეგვიძლია დავეხმაროთ მათ, ვისაც სურვილი აქვს უკეთ ჩასწვდეს ქრისტეს ამ ძღვენს და იმას, თუ რა გააკეთა მან მათთვის?


გაკვეთილი 7
11-17 ნოემბერი
ცოდვაზე გამარჯვება

გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 6; 1იოან. 1:8-2:1.
სამახსოვრო მუხლი: “ვინაიდან ცოდვა ვეღარ იბატონებს თქვენზე, რადგან თქვენ რჯულის ქვეშ კი არა, მადლის ქვეშ ხართ” (რომ. 6:14).
თუ საქმეებს არ შეუძლიათ ჩვენი  გადარჩენა, ღირს კი საერთოდ მათზე წუხილი? რა გვიშლის ხელს, რომ განვაგრძოთ ცოდვების ჩადენა?
მე-6 თავში ვპოულობთ პავლეს პასუხს ამ მნიშვნელოვან კითხვაზე. პავლე საუბრობს იმის შესახებ, რაც, ჩვეულებრივ, გვესმის როგორც “განწმედის” პროცესი, რომლითაც შეგვიძლია დავძლიოთ ცოდვა და სულ უფრო მეტად ავირეკლოთ ქრისტეს ხასიათი. სიტყვა “განწმედა” (ბერძნ. ჰაგიასმოს) რომაელთა მიმართ წერილში მხოლოდ ორჯერ გვხვდება - 6:19,22-ში. (ИПБ).
ნიშნავს თუ არა ეს იმას, რომ პავლეს არაფერი აქვს სათქმელი განწმედის გამოცდილებაზე? სრულიადაც არა!
ბიბლიაში ზმნა “განწმედა” აღნიშნავს რაიმეს “მიძღვნას”, როგორც წესი, ღმერთისთვის. ამგვარად, განწმედა ხშირად დასრულებულ ქმედებად არის წარმოდგენილი. მაგალითად, “ყველა განწმედილი” (საქმ. 20:32) – ეს ისინი არიან, ვინც ღმერთისთვისაა მიძღვნილი.
მაგრამ სიტყვა “განწმედის” ბიბლიურად გამოყენება არავითარ შემთხვევაში არ გამორიცხავს მნიშვნელოვან დოქტრინას განწმედის შესახებ ან იმ ფაქტს, რომ განწმედა მთელი სიცოცხლის განმავლობაში გრძელდება. ბიბლია ემხრობა ამ სწავლებას, მაგრამ, როგორც წესი, მის აღსაწერად სხვა სიტყვებს იყენებს.
რწმენით გადარჩენის სხვა ასპექტს, რომელსაც ამ კვირის განმავლობაში განვიხილავთ, ხშირად არასწორად იგებენ. ეს არის ცოდვაზე გამარჯვების აღთქმა იესოს მიერ დახსნილი ადამიანის ცხოვრებაში.

კვირადღე                                                                                            12 ნოემბერი 
სადაც ცოდვამ იმრავლა
რომ. 5:20-ში პავლე მნიშვნელოვან განცხადებას აკეთებს: “ხოლო სადაც ცოდვამ იმრავლა, უფრო გაუხვდა მადლი”. ის ამბობს, რომ ღვთის მადლი ყოველთვის საკმარისია ცოდვასთან გასამკლავებლად, მიუხედავად მისი გავრცელების ხარისხისა და შემზარავი შედეგებისა. რა საოცარი იმედია ეს თითოეული ჩვენგანისთვის, განსაკუთრებით მაშინ, როდესაც ვფიქრობთ, რომ ჩვენი ცოდვები მეტისმეტად მძიმეა იმისათვის, რომ მოგვეტევოს! როგორც პავლე აჩვენებს რომ. 5:20-ში, მართალია ცოდვამ მიგვიყვანა სიკვდილთან, მაგრამ ღვთის მადლმა იესოს მეშვეობით დაამარცხა სიკვდილი და შეუძლია გვიბოძოს მარადიული სიცოცხლე.
წაიკითხეთ რომ. 6:1. რა ლოგიკას აწყდება აქ პავლე და როგორ რეაგირებს ის მასზე რომ. 6:2-11-ში?
მე-6 თავში პავლე საინტერესოდ ასაბუთებს იმას, თუ რატომ არ უნდა შესცოდოს გამართლებულმა ადამიანმა. დასაწყისში ის ამბობს, რომ არ უნდა შევცოდოთ, რადგან მოვუკვდით ცოდვას. შემდეგ კი განმარტავს ამ მოსაზრებას. 
ნათლობის წყლებში ჩაძირვა დასაფლავებას წარმოადგენს. მაშ რას ვასაფლავებთ? ცოდვის “ძველ კაცს”, ანუ ცოდვას მიცემულ სხეულს, რომელზედაც ცოდვა მბრძანებლობდა. ამის შედეგად “ცოდვილი სხეული” გაუქმდა და ჩვენ უკვე აღარ ვემსახურებით სიკვდილს. რომაელთა მიმართ წერილის მე-6 თავში ცოდვა წარმოდგენილია როგორც ბატონი, რომელიც მბრძანებლობს თავის მონებზე.  მას შემდეგ, რაც განადგურდება “ცოდვილი სხეული”, რომელიც ემსახურება ცოდვას, ცოდვის ბატონობა მასზე წყდება. ის, ვინც წყლის საფლავიდან წამოიმართება, ხდება ახალი ადამიანი, რომელიც აღარ ემონება ცოდვას. მისი ცხოვრება უკვე განახლებულია.
ქრისტე მოკვდა ერთხელ და სამუდამოდ, მაგრამ ახლა ის ცოცხალია უკუნითი უკუნისამდე. მაშასადამე, ქრისტიანი, რომელიც მოინათლა, მოკვდა ცოდვისათვის ერთხელ და სამუდამოდ და ამიერიდან მის მახეში აღარ უნდა გაებას. ნებისმიერმა ქრისტიანმა, რა თქმა უნდა, იცის, რომ წყლიდან ამოსვლისთანავე ცოდვა ავტომატურად ვერ გაქრება ჩვენი ცხოვრებიდან. ჩვენ უნდა ვებრძოლოთ ცოდვას, მაგრამ ის ვეღარ ბატონობს ჩვენზე.
“ამ ციტატიდან ნათლად შეიძლება პავლეს სიტყვების მნიშვნელობის გაგება. ვინაიდან ყოველი წინადადება: (1) მოუკვდე ცოდვას; (2) მაგრამ იცხოვრო ღმერთისთვის და ა.შ. – სხვას არაფერს ნიშნავს, თუ არა იმას, რომ ჩვენ არ ვნებდებით მანკიერ ავხორცობასა და ცოდვას, მიუხედავად იმისა, რომ ცოდვა ჯერ კიდევ რჩება ჩვენში… ჩვენ სიცოცხლის ბოლომდე ცოდვაში ვრჩებით… გალ. 5:17-ში ასევე ვკითხულობთ: “ვინაიდან ხორცს სულის საწინააღმდეგო სურს, სულს კი – ხორცის საწინააღმდეგო. ერთმანეთს ეწინააღმდეგებიან, რათა აკეთოთ არა ის, რაც გსურთ”… ასე აღიარებენ მოციქულები და წმიდები, რომ ცოდვა და ავხორცობა ჩვენში იქამდე რჩება, ვიდრე ჩვენი სხეული მიწის მტვრად არ იქცევა და არ აღდგება ახალი სხეული, რომელიც აღარ დაექვემდებარება მათ” (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ. 341-342).

ორშაბათი                                                                                                                       13 ნოემბერი
როდესაც მეფობს ცოდვა
რა შეგონებაა მოცემული რომ. 6:12-ში?
სიტყვა “იმეფებს” მიუთითებს, რომ “ცოდვა” მეფის სახითაა წარმოდგენილი. ცოდვას სწყურია, რომ იბატონოს ჩვენს მოკვდავ სხეულებზე და გვიკარნახოს, როგორ მოვიქცეთ.
როდესაც პავლე ამბობს: “მაშ, ნუ იმეფებს ცოდვა” ის გულისხმობს, რომ ადამიანს შეუძლია თავის ცხოვრებაში ცოდვის ბატონობას შეუშალოს ხელი. ამისათვის ძლიერი ნებისყოფით მიღებული გადაწყვეტილებაა საჭირო.
“უნდა გვესმოდეს, რას ნიშნავს ნამდვილი ნებისყოფა. ეს ის მმართველი ძალაა ადამიანის ბუნებაში, რომელიც გადაწყვეტილებების მიღების დროს იჩენს თავს.  ყველაფერი ჩვენი ნების სწორ მოქმედებაზეა დამოკიდებული. ღმერთმა მისცა ადამიანს არჩევნის გაკეთების უნარი და ამ უნარს გამოყენება სჭირდება. თუ შეძლებთ, რომ ღმერთს მიანდოთ თქვენი ნება, მაშინ ის “დაბადებს  თქვენში სურვილსაც და მოქმედებასაც თავისი სათნოებით”. მაშინ მთლიანად წმიდა სული გიხელმძღვანელებთ და თქვენი გულისთქმანი თანხმობაში იქნებიან მასთან” (ელენ უაითი, ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 23).
“გულისთქმებად” ნათარგმნი ბერძნული სიტყვა რომ. 6:12-ში, “სურვილებს” ნიშნავს.  ეს შეიძლება იყოს როგორც კეთილი, ისე ბოროტი სურვილები. როდესაც ცოდვა მეფობს, ის ცუდ სურვილებს აღგვიძრავს. ეს სურვილები ძალიან ძლიერი და დაუძლეველიც კი იქნება, თუ მათ საკუთარი ძალებით შევებრძოლებით. ცოდვას შეუძლია, რომ ძალაუფლებით გაუმაძღარი ტირანი იყოს. მხოლოდ  რწმენის წყალობით, მხოლოდ გამარჯვების აღთქმებზე დაყრდნობით შეგვიძლია ამ უმოწყალო ბატონის დამხობა.
სიტყვა “მაშ” რომ. 6:12-ში მიუთითებს პირდაპირ კავშირზე რომ. 6:10,11-თან. მონათლული ადამიანი “ცოცხლობს ღვთისათვის” და მისი ახალი ცხოვრების ცენტრი ღმერთია. ადამიანი ემსახურება ღმერთს, აღასრულებს მის ნებას, შესაბამისად, მას არ შეუძლია ამ ყველაფერთან ერთად ცოდვასაც ემსახუროს. იგი “ღვთისათვის ცოცხალია ქრისტე იესოში”.
დაუბრუნდით ელენ უაითის ციტატას დღევანდელი გაკვეთილიდან. მიაქციეთ ყურადღება მნიშვნელობას ცნებისა – თავისუფალი ნება. როგორც მორალურ არსებებს, ჩვენ უნდა გვქონდეს ნების თავისუფლება – კეთილსა და ბოროტს, ქრისტესა და წუთისოფელს შორის არჩევანის გაკეთების უფლება. მომდევნო დღე-ღამის განმავლობაში ეცადეთ დააკვირდეთ, როგორ იყენებთ  ნების ზნეობრივ თავისუფლებას. სასიკეთოდ იყენებთ ამ წმიდა ძღვენს თუ ბოროტად?
სამშაბათი                                                                                                                            14 ნოემბერი
არა რჯულის ქვეშ, არამედ მადლის ქვეშ
წაიკითხეთ რომ. 6:14. როგორ გავიგოთ ეს მუხლი? ხომ არ ნიშნავს ის იმას, რომ ათი მცნება   უკვე აღარ არის სავალდებულო? თუ თქვენი პასუხია არა, მაშინ რატომ?
რომ. 6:14 ერთ-ერთი საკვანძო მტკიცებაა რომაელთა მიმართ წერილში. ეს მუხლი ძალიან ხშირად მოჰყავთ ჩვენს ოპონენტებს, როდესაც გვარწმუნებენ, რომ შაბათი გაუქმდა.
 თუმცაღა ეს მუხლი აშკარად სხვა რამეს გულისხმობს. როგორ უნდა გაუქმებულიყო ზნეობრივი კანონი, თუ ცოდვა ჯერ კიდევ არსებობს? ცოდვა ხომ სწორედ ზნეობრივი კანონით განისაზღვრება! თუ გადავხედავთ წინამდებარე თავებს, ან თუნდაც მხოლოდ მე-6 თავს, რთული გასაგებია, ცოდვის რეალურობის შესახებ გაცხარებული საუბრისას  როგორ უნდა განეცხადებინა პავლეს: “ზნეობრივი კანონი – ათი მცნება, რომლებითაც განისაზღვრება ცოდვა, გაუქმდა!”. მსგავსი განაცხადი აზრსმოკლებულია.
პავლე ეუბნება რომაელებს, რომ ადამიანი, რომელიც “რჯულის ქვეშ”, ანუ მაშინდელი ებრაული წყობის შესატყვისი ნორმებისა და წესდებების თანახმად ცხოვრობს, ცოდვის ძალაუფლების ქვეშაა. ამის საპირისპიროდ, მადლის ქვეშ მცხოვრები მოიპოვებს ცოდვაზე გამარჯვებას, რადგან მას გულში აქვს დაწერილი რჯული და ნებას რთავს სულიწმიდას, რომ წარმართოს მისი ნაბიჯები. თუ მივიღებთ იესო ქრისტეს, როგორც მესიას, თუ მივიღებთ მის გამართლებას, თუ მოვინათლებით მის სიკვდილში და დავმარხავთ “ძველ კაცს”, თუ აღვდგებით და ვივლით განახლებული ცხოვრებით, ჩვენ ჩამოვაგდებთ ცოდვას ჩვენი ცხოვრების ტახტიდან.  გახსოვდეთ, რომ რომ. 6:14-ის სიტყვები ცოდვაზე გამარჯვების კონტექსტშია დაწერილი.
ცნება “რჯულის ქვეშ” არ უნდა გავსაზღვროთ ვიწრო გაგებით.  ადამიანი, რომელიც თითქოსდა “მადლის ქვეშ” ცხოვრობს, მაგრამ ღვთის რჯულს არღვევს, მადლის ნაცვლად განკითხვას მოიპოვებს. გამოთქმა “მადლის ქვეშ” ნიშნავს, რომ იესოში გაცხადებული ღვთის მადლის მეოხებით უქმდება რჯულით გასამართლება, რომელიც გარდაუვალია ცოდვილისთვის. ამგვარად, რჯულის მიხედვით სასიკვდილო ბრალდებისაგან თავისუფალნი, ჩვენ ვცხოვრობთ “განახლებული ცხოვრებით”, რომელიც აჩვენებს, რომ საკუთარი თავისთვის მკვდარნი, ჩვენ უკვე აღარ ვართ ცოდვის ტყვეობაში. 
როგორ განიცადეთ ქრისტეში ახალი ცხოვრების რეალურობა? რა მოწმობა შეგიძლიათ მოიყვანოთ იმისა, თუ როგორ მოქმედებს თქვენს ცხოვრებაში ქრისტე? თქვენი ცხოვრების რომელ სფეროში ვერ ენდობით ჯერ ბოლომდე მას?

ოთხშაბათი                                                                                                                             15 ნოემბერი 
ცოდვა თუ მორჩილება?
წაიკითხეთ რომ. 6:16. რაზე საუბრობს პავლე? რატომ ხედავს ის მხოლოდ ორ ალტერნატივას? რა გაკვეთილი შეგვიძლია გამოვიტანოთ ამ დაპირისპირებიდან?
პავლე კვლავ უბრუნდება იმ აზრს, რომ რწმენის ახალი ცხოვრება არ გვაძლევს უფლებას თავისუფლად შევცოდოთ. რწმენის ცხოვრება შესაძლებელს ხდის ცოდვაზე გამარჯვებას; სინამდვილეში, მხოლოდ რწმენით შეგვიძლია აღთქმული გამარჯვების მოპოვება. 
პავლემ ცოდვა წარმოაჩინა მეფის სახით, რომელიც ბატონობს თავის ქვეშევრდომებზე. პავლე კვლავ უბრუნდება ამ ანალოგიას და საუბრობს იმაზე, რომ მეპატრონეობა უფლებას აძლევს ცოდვას თავისი მონებისაგან მორჩილება მოითხოვოს. პავლე  აღნიშნავს, რომ ადამიანი თვითონ ირჩევს თავისთვის ბატონს. მას შეუძლია ემსახუროს ცოდვას, რომელსაც სიკვდილთან მიჰყავს, ან სიმართლეს, რომელსაც მარადიულ ცხოვრებასთან მიჰყავს. პავლე არც ერთ კომპრომისულ ვარიანტს არ გვიტოვებს. ან ერთი, ან მეორე, რადგან ბოლოს მოვიმკით ან საუკუნო სიცოცხლეს, ან მარადიულ სიკვდილს.
წაიკითხეთ რომ. 6:17. როგორ ავითარებს პავლე რომ. 6:16-ში გამოთქმულ მოსაზრებას?
მიაქციეთ ყურადღება, რომ მორჩილება ძალიან საინტერესოდ არის დაკავშირებული მართალ მოძღვრებასთან. რომაელი მორწმუნეები განსწავლულნი იყვნენ ქრისტიანული რწმენის პრინციპებში, რომლებსაც იცავდნენ.  ამგვარად, პავლე თვლიდა, რომ მართალი მოძღვრების გულწრფელი მიმდევრობა დაეხმარება რომაელებს, რომ გახდნენ “სიმართლის მონები” (რომ. 6:18). ზოგჯერ შეიძლება მოვისმინოთ მოსაზრება, რომ მთავარი სიყვარულის გამოვლენაა, დოქტრინებს კი არ აქვთ მნიშვნელობა. ეს მეტისმეტად გამარტივებული მტკიცებაა.  როგორც უკვე ითქვა წინა გაკვეთილში, პავლეს ძალიან აღელვებდა ცრუ სწავლება, რომლის მსხვერპლიც გახდა გალატელთა ეკლესია. ამიტომ დიდი სიფრთხილეა საჭირო. აუცილებლად უნდა მოვერიდოთ განცხადებებს, რომლებიც ჭეშმარიტი მოძღვრების მნიშვნელობას ამცირებს. 
ცოდვის მონები, სიმართლის მონები – განსაცვიფრებელი კონტრასტია. თუ ნათლობის შემდეგ ვცოდავთ, ესე იგი სინამდვილეშიარ  ვართ დახსნილი? წაიკითხეთ 1იოან. 1: 8 – 2:1. როგორ გვეხმარება ეს მონაკვეთი, რომ გავიგოთ რას ნიშნავს იყო ქრისტეს მიმდევარი, მაგრამ მაინც სცოდავდე?

ხუთშაბათი                                                                                                                  16 ნოემბერი 
ცოდვისაგან თავისუფალნი
მხედველობაში იქონიეთ ყველაფერი, რაც შევისწავლეთ რომაელთა მიმართ წერილის მე-6 თავიდან და წაიკითხეთ რომ. 6:19-23. განაზოგადეთ პავლეს სიტყვების აზრი. როგორ შეგიძლიათ განახორციელოთ თქვენს ცხოვრებაში ის მნიშვნელოვანი ჭეშმარიტებები, რომლებზეც პავლე საუბრობს? რამდენად მნიშვნელოვანია ეს? 
პავლეს სიტყვები გვიჩვენებს, რომ მან კარგად იცის რამდენად დაცემულია ადამიანის ბუნება. ის საუბრობს “ხორცის უძლურების”, ანუ მისი სისუსტის შესახებ. მას მშვენივრად ესმის რა შეუძლია ადამიანის დაცემულ ბუნებას, რომელიც საკუთარ თავზეა მინდობილი. ამიტომ იგი კვლავ საუბრობს არჩევნის შესახებ, რომლის მეშვეობითაც ჩვენ შეგვიძლია საკუთარი თავისა და ჩვენი უძლური ხორცის მიძღვნა ახალი ბატონისთვის, იესოსთვის. ხოლო ქრისტე, თავის მხრივ, გვიბოძებს საუკუნო სიცოცხლეს.
რომ. 6:23 ხშირად მოჰყავთ იმის საჩვენებლად, რომ რჯულის დარღვევა სიკვდილით ისჯება. ცოდვის საზღაური უთუოდ სიკვდილია. მაგრამ გარდა ამისა, რომ. 6-ზე დაყრდნობით, საჭიროა ცოდვას პავლეს თვალით შევხედოთ, გავიაზროთ ის როგორც ბატონი, რომელიც მბრძანებლობს თავის მონებზე და ატყუებს მათ – უხდის სიკვდილით.
მიაქციეთ ასევე ყურადღება, რომ როდესაც პავლე მეპატრონეებზე საუბრობს, ის აღნიშნავს – ერთი ბატონის მსახურება გამორიცხავს მეორის მსახურებას. კვლავ მხოლოდ ორ ვარიანტს ვხედავთ. მესამე არ არსებობს. ამავდროულად, ჩვენ ყველამ ვიცით, რომ ცოდვის ძალაუფლებისაგან განთავისუფლება უცოდველობას არ გულისხმობს, ის ვერ აგვარიდებს ბრძოლას და არ გვიცავს დაცემისაგან. ეს ნიშნავს, რომ ამიერიდან ცოდვა ვეღარ ბატონობს ჩვენზე, თუმცაღა მაინც რჩება ჩვენს ცხოვრებაში და ამიტომ საჭიროა ყოველდღიურად გავიხსენოთ მასზე გამარჯვების აღთქმები. 
ამგვარად, ეს მონაკვეთი მოწოდებაა მათთვის, ვინც ცოდვას ემსახურება. ეს ტირანი სიკვდილის მეტს არაფერს გვთავაზობს ჩადენილი სამარცხვინო საქციელების საფასურად; ამიტომ გონიერ ადამიანს ყოველთვის სურს მისგან განთავისუფლება. ამის საპირისპიროდ, ისინი, ვინც სიმართლეს ემსახურებიან, აკეთებენ ყოველივე სამართლიანსა და საქებარს, არა იმისათვის,  რომ ამით მოიპოვონ ხსნა, არამედ იმიტომ, რომ ეს მათი ახალი გამოცდილების ნაყოფია. მაგრამ თუ ისინი მოქმედებენ ხსნის დამსახურების მიზნით, მაშინ მათ მხედველობიდან გამორჩათ სახარების მთელი არსი, გადარჩენა და რომ სჭირდებათ იესო.


პარასკევი                                                                                                                17 ნოემბერი 
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “უწყებანი ახალგაზრდებისათვის” თავი “მოპოვებული გამარჯვება”, გვ. 105,106;  წიგნიდან “ქრისტეს ქადაგება მთაზე” - თავი “რა სურვილებით ვიხელმძღვანელოთ მსახურებაში”, გვ. 93-95; წიგნიდან “უწყებანი ეკლესიისათვის” ტ. 3, - თავი “მოწოდება ახალგაზრდებს”, გვ. 3665; მეშვიდე დღის ადვენტისტთა კომენტარებიდან ტ. 6, გვ. 1074, 1075.
“ქრისტე არ ცდუნდა. ფიქრადაც კი არ გაუვლია სატანის ცდუნებისათვის დაეთმო. ასევე უნდა მოვიქცეთ ჩვენც. ქრისტეს ადამიანური ბუნება შერწყმული იყო ღვთიურთან.მასში მყოფმა სულიწმიდამ  მოამზადა იგი ბრძოლისათვის. იესო მოვიდა, რათა ჩვენც ღვთიურობას ვეზიაროთ. სანამ მასში ვართ რწმენით, ცოდვას არ აქვს ჩვენზე ძალა. უფალი გვასწავლის, რომ მივენდოთ ქრისტეს ღვთიურობას და მისი მადლით სრულყოფილებას მივაღწიოთ” (ელენ უაითი, ქრისტე წუთისოფლის იმედი, გვ.123).
“ნათლობის მომენტში ჩვენ სადღესასწაულო პირობას ვდებთ, რომ გავწყვეტთ კავშირს სატანასა და მის წარმომადგენლებთან და მივუძღვნით გულს, სულსა და გონებას ცათა სასუფევლის გაფართოების საქმეს… მამა, ძე და სულიწმიდა თანამშრომლობას ჰპირდებიან ადამიანებს, რომლებიც მზად არიან ღმერთის ხელში მის მიერ განწმედილი იარაღები გახდნენ” (ელენ უაითი, მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ.6, გვ. 1075).
“ქრისტიანობის აღიარება შესაბამისი რწმენისა და საქმეების გარეშე უსარგებლოა. არავის შეუძლია ორ ბატონს ემსახუროს. უწმიდურის ძეები თავისი ბატონის მონები არიან, რადგან ვისაც თავს უძღვნიან და ვისაც ემორჩილებიან, იმის მსახურები ხდებიან. ისინი ვერ გახდებიან ღმერთის მონები, სანამ არ უარყოფენ ეშმაკსა და მის საქმეებს. ღმერთის მსახურთათვის უვნებელი ვერ იქნება სატანის მსახურთა გვერდით გართობა და დროის ტარება, თუნდაც უსასრულოდ იმეორონ, რომ ეს გართობა უსაფრთხოა. ღმერთი უცხადებს თავის ერს წმიდა ჭეშმარიტებებს იმისათვის, რომ გამოყოს ურწმუნოთაგან და თავისთვის განწმიდოს ის. მეშვიდე დღის ადვენტისტებმა თავიანთი რწმენის შესაბამისად უნდა იცხოვრონ” (ელენ უაითი, მოწმობანი ეკლესიისათვის, ტ. 1, გვ. 404).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	მიუხედავად იმისა, რომ გვაქვს არაჩვეულებრივი აღთქმები ცოდვაზე გამარჯვების შესახებ, ჭეშმარიტებაა ის, რომ ყოველი ჩვენგანი, რაოდენ განახლებული ქრისტიანებიც არ უნდა ვიყოთ, ვაცნობიერებთ, რა ძლიერ არის წამხდარი ჩვენი გული. არის ამაში წინააღმდეგობა? განმარტეთ პასუხი.
2.	უამბეთ ჯგუფს რა გააკეთა ქრისტემ თქვენთვის და როგორ შეიცვალეთ.
3.	მნიშვნელოვანია, ყოველთვის გვახსოვდეს, რომ ჩვენი ხსნა ემყარება მხოლოდ იმას, რაც ქრისტემ ჩაიდინა ჩვენთვის. მაგრამ რას აღასრულებს იესო ჩვენში, როდესაც ჩვენს ხასიათს თავის ხატებად გარდაქმნის? რატომ უნდა გვესმოდეს და რატომ უნდა ვაფასებდეთ ერთნაირად ხსნის ამ ორ ასპექტს?  



გაკვეთილი 8
18-24 ნოემბერი
ადამიანი რომაელთა მიმართ წერილის მე-7 თავიდან

გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ.7;
სამახსოვრო მუხლი: “ახლა კი, რჯულისათვის მკვდრები გავთავისუფლდით მისგან, რითაც შეპყრობილნი ვიყავით, რათა ვემსახუროთ ღმერთს განახლებული სულით და არა დაძველებული ასოთი” (რომ. 7:6).
ცოტაოდენ ბიბლიურ თავებს თუ გამოუწვევია ისეთი კამათი, როგორიც რომელთა მიმართ წერილის მე-7 თავს. “14-25 მუხლების აზრი მთელი წერილის ერთ-ერთი ყველაზე განხილვადი საკითხია. შეიძლება ჩავთვალოთ, რომ აქ მოყვანილი ძლიერი ზნეობრივი ბრძოლა ავტობიოგრაფიული ხასიათისაა? თუ ეს ასეა, პავლეს გამოცდილების რომელ პერიოდს მიეკუთვნება ის: მოქცევამდე თუ მოქცევის შემდეგ?  ის, რომ პავლე  ცოდვასთან  თავის პირად ბრძოლაზე საუბრობს, მისი არაორზაროვანი სიტყვებიდან ჩანს (შეადარეთ გვ. 7-11; ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 19; უწყებანი ეკლესიისათვის, ტ. 3, გვ. 475). ეჭვგარეშეა ასევე ისიც, რომ პავლე აღწერს ბრძოლას, რომელსაც, ასე თუ ისე, ყოველი ადამიანი განიცდის, როდესაც აწყდება ღვთის წმიდა რჯულს და ხედავს მის სულიერ მოთხოვნებს” (მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 553).
კომენტარებში ვერ ვხვდებით მოსაზრებას იმაზე, თუ როდის გადაიტანა პავლემ მე-7 თავში აღწერილი გამოცდილება, მოქცევამდე თუ მის შემდეგ. რაც არ უნდა იყოს, მნიშვნელოვანია გვესმოდეს, რომ იესოს სიმართლე გვიფარავს და გვეხმარება ღმერთის წინაშე სრულყოფილად წარდგომაში. ღმერთი კი განწმედას, ცოდვაზე გამარჯვებას და “თავისი ძის ხატების” მსგავსად ყოფნას გვპირდება (რომ. 8:29). ჩვენ უნდა ვიცოდეთ და გამოვცადოთ ეს, როდესაც ვისწრაფვით გავავრცელოთ “მარადიული სახარება” “ყოველი ერის და ტომის, ენისა და ხალხისათვის” (იხ. გამოცხ. 14:6).

კვირადღე                                                                                                                            19 ნოემბერი
რჯულისათვის დახოცილნი

წაიკითხეთ რომ. 7:1-6. რა ილუსტრაციებს იყენებს პავლე, რომ მკითხველებს მიუთითოს მათ დამოკიდებულებაზე რჯულისადმი და რისი თქმა სურს ამით?
პავლეს ილუსტრაცია რომ. 7:1-6-ში ორაზროვანია, მაგრამ ამ მონაკვეთის საგულდაგულო ანალიზი დაგვეხმარება ჩავწვდეთ მოციქულის ლოგიკას. 
მთელი ეპისტოლის კონტექსტში პავლე საუბრობს სინას მთაზე დადგენილ თაყვანისცემის სისტემაზე. სწორედ ამ სისტემას მოიაზრებს იგი სიტყვაში “რჯული”. ებრაელთათვის რთული იყო იმის გაცნობიერება, რომ ამ სისტემას, რომელიც ღმერთმა მისცა მათ, მესიის მოსვლასთან ერთად უნდა შეეწყვიტა მოქმედება. ეს იყო სწორედ ის პრობლემა, რომელსაც გადააწყდა პავლე – მორწმუნე ებრაელები არ იყვნენ მზად იმის დასათმობად, რაც მათი ცხოვრების განუყოფელ ნაწილს შეადგენდა. 
პავლე შემდეგ ილუსტრაციას მიმართავს: კანონი აკავშირებს გათხოვილ ქალს ქმართან. სანამ ქმარი ცოცხალია, მას სხვა მამაკაცთან ურთიერთობის უფლება არ აქვს. მაგრამ როდესაც ქმარი კვდება, ის თავისუფლდება კანონის ამ მოთხოვნისაგან (იხ. რომ. 7:3).
როგორ იყენებს პავლე იუდაიზმის სისტემის საილუსტრაციოდ კანონს ქორწინების შესახებ? იხ. რომ. 7:4,5. 
როგორც ქმრის სიკვდილი ათავისუფლებს ქალს მის წინაშე ვალდებულებისაგან, ასევე იესო ქრისტეს შემწეობით ძველი, ხორციელ გულისთქმათა ცხოვრებისაგან თავის დაღწევა ათავისუფლებს ებრაელებს რჯულის მოთხოვნებისაგან, რომელთა დაცვაც მესიის მოსვლამდე სავალდებულო იყო. 
ამიერიდან ებრაელებს აქვთ “ხელმეორედ ქორწინების” უფლება. ისინი მოწოდებულნი არიან აღთქმა დადონ აღმდგარ მესიასთან და ასე გამოიღონ ნაყოფი ღმერთისათვის. ეს ილუსტრაცია პავლეს მორიგი მცდელობა იყო ებრაელების დასარწმუნებლად იმაში, რომ ახლა მათ შეუძლიათ უარი თქვან ძველ სისტემაზე. 
თუ გავითვალისწინებთ ყველაფერს, რასაც პავლე და ბიბლია ათი მცნების მორჩილების შესახებ საუბრობენ, არ აქვს აზრი იმის მტკიცებას, თითქოს  ამ შემთხვევაში პავლე ებრაელ მორწმუნეებს ეუბნებოდეს, რომ ათი მცნება აღარ არის აუცილებელი. ისინი, რომლებიც მოცემულ მუხლებზე დაყრდნობით აცხადებენ, რომ ზნეობრივი კანონი გაუქმდა, სინამდვილეში ცდილობენ  მხოლოდ მეშვიდე დღის დაცვასთან დაკავშირებული მცნების გაუქმება დაამტკიცონ. რომ 7:4,5-ის განმარტება მეოთხე მცნების გაუქმების ან შაბათის კვირა დღით ჩანაცვლების ჭრილში ამ მუხლებს იმ აზრს ანიჭებს, რომელიც მათ არასოდეს ჰქონიათ. 

ორშაბათი                                                                                                                        20 ნოემბერი
ცოდვა და რჯული

თუკი აქ პავლე საუბრობს  სინას მთაზე დადგენილ მთლიან სამოქალაქო კანონმდებლობის სისტემაზე, მაშინ რა უნდა ითქვას რომ. 7:7-ზე, სადაც ის  კონკრეტულად ათი მცნებიდან ერთ-ერთს იხსენიებს? გუშინდელი გაკვეთილის საწინააღმდეგოდ, განა ეს არ უნდა ამტკიცებდეს ათი მცნების გაუქმებას? 
არა! ისევ და ისევ უნდა გავითვალისწინოთ, რომ პავლესთვის “რჯულის” ცნება  აღნიშნავდა სინას მთაზე დადგენილ  მთელს სამართლებრივ სისტემას, რომელიც შეიცავდა ზნეობრივ კანონსაც, მაგრამ მისით არ შემოიფარგლებოდა. შესაბამისად,  თავისი შეხედულების ასახსნელად პავლეს მისი ციტირება ისევე შეეძლო, როგორც ნებისმიერი სხვა კანონისა ებრაულ კანონთა ნუსხიდან. ქრისტეს სიკვდილთან ერთად მხოლოდ სარიტუალო კანონმა შეწყვიტა არსებობა, ზნეობრივი კი სინას მთამდეც არსებობდა და დღეს, გოლგოთის შემდეგაც მოქმედია.
წაიკითხეთ რომ. 7:8-11. რას ამბობს აქ პავლე რჯულსა და ცოდვას შორის კავშირზე?
ღმერთმა გაუცხადა თავი ებრაელებს და დაწვრილებით აუხსნა რა იყო სწორი და რა – არასწორი მორალურ, სამოქალაქო, ცერემონიულ და ჯანდაცვის სფეროებში. აგრეთვე განუმარტა სხვადასხვა კანონის დარღვევისათვის განკუთვნილი სასჯელიც. ამ შემთხვევაში მკაფიოდ გამოხატული ღვთის ნების დარღვევა ცოდვად განისაზღვრება. 
ამგვარად, პავლე განმარტავს: “რჯულს” რომ არ ეუწყებინა მისთვის ამის შესახებ, მას არ ეცოდინებოდა, რომ ისურვო – ესეც  კი ცოდვაა. ცოდვა – ღვთის გაცხადებული ნების დარღვევაა, ამიტომ იქ, სადაც ეს ნება უცნობია, ცოდვა ვერ შეიცნობა. როდესაც ადამიანი ეცნობა ღმერთის ნებას, ის აცნობიერებს რომ ცოდვილია, რომ ბრალდებისა და სიკვდილის ტვირთქვეშ იმყოფება. ამ გაგებით ადამიანი კვდება.
თავისი მოსაზრების დასამტკიცებლად პავლე ცდილობს ამ თავში ხიდის გადებას, რათა “რჯულის” დამცველ ებრაელებს დაენახათ ქრისტე, როგორც ამ რჯულის აღსრულება. ის მიუთითებს რჯულის აუცილებლობაზე, მაგრამ აღნიშნავს, რომ მისი მოქმედება შეზღუდული იყო. რჯულის მიზანი იყო ეჩვენებინა ხსნის საჭიროება, მაგრამ ის არ ყოფილა ხსნის მომნიჭებელ საშუალებად ჩაფიქრებული.
“თავის გამოცდილებაზე საუბრისას, პავლე წარმოგვიდგენს მნიშვნელოვან ჭეშმარიტებას იმ ქმედების შესახებ, რომელიც მოქცევის დროს სრულდება. ის ამბობს: “ხოლო მე ოდესღაც ვცხოვრობდი რჯულის გარეშე (ან სხვა სიტყვებით, ვერ ვგრძნობდი გაკიცხვას), და როცა მცნება მოვიდა (როდესაც ღვთის რჯულმა იმოქმედა სინდისზე), ცოდვა გაცოცხლდა, მე კი მოვკვდი”. მაშინ ამოიცნო მან საკუთარ თავში ღვთის რჯულით გაკიცხული ცოდვილი. მიაქციეთ ყურადღება, რომ პავლე მოკვდა და არა რჯული” (ელენ უაითი, მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1076).
რა გაგებით “მოკვდით” რჯულის წინაშე? ამის გათვალისწინებით, როგორ გესმით ის, რაც იესომ გააკეთა თქვენთვის?

სამშაბათი                                                                                                                                  21 ნოემბერი
რჯული წმიდაა
წაიკითხეთ რომ. 7:12. როგორ უნდა გავიგოთ ეს მუხლი პავლეს მიერ ნათქვამის კონტექსტში?
რადგანაც ებრაელები პატივს სცემდნენ რჯულს, პავლე ყველა შესაძლო ხერხით ცდილობდა მის აღზევებას. რჯული მისთვის განკუთვნილი როლის შესასრულებლად არის კარგი, მაგრამ მას არ შეუძლია გააკეთოს ის, რაც მისი დანიშნულება არაა. ის ვერ გვიხსნის ცოდვისაგან. ამისათვის ჩვენ იესო გვჭირდება, რადგან რჯული, იქნება ეს ებრაულ კანონთა მთელი სისტემა თუ მხოლოდ ზნეობრივი კანონი, ვერ მოგვანიჭებს გადარჩენას. ამის გაკეთება შეუძლია მხოლოდ იესოს, მის სიმართლეს, რომელიც რწმენით გვეძლევა. 
რას ადანაშაულებს პავლე თავის “სიკვდილში” და რას ამართლებს? რატომ არის მნიშვნელოვანი, რომ განვასხვავოთ რჯული და ცოდვა? იხ. რომ. 7:13.
7:13-ში პავლე რჯულს საუკეთესო კუთხით წარმოაჩენს. თავის არასახარბიელო მდგომარეობაში იგი ცოდვას ადანაშაულებს და არა რჯულს. სხვა სიტყვებით რომ ვთქვათ, ცოდვა წარმოქმნის “ყოველგვარ სურვილს” (რომ. 7:8). რჯული კეთილია, რადგან ის ქცევების ღვთიური სტანდარტია, მაგრამ როგორც ცოდვილი, პავლე მსჯავრდადებული დგას მის წინაშე. 
რამ დაარწმუნა პავლე იმაში, რომ ის საშინელი ცოდვილია? იხ. რომ. 7:14,15.
პავლეს სჭირდებოდა იესო ქრისტე. მხოლოდ იესო ქრისტეს შეეძლო მსჯავრის მოხსნა (რომ. 8:1). მხოლოდ იესო ქრისტეს შეეძლო მისი ცოდვის ტყვეობისაგან დახსნა. 
პავლე წერს, რომ იგი “ცოდვასაა მიყიდული”. ის ცოდვის მონაა. ის მოკლებულია ყოველგვარ თავისუფლებას. იგი ვერ გააკეთებს იმას, რაც უნდა. მას სურს დაიცვას სათნო რჯული, მაგრამ ცოდვა არ აძლევს ამის საშუალებას.
ამ ილუსტრაციის გამოყენებით პავლე ცდილობს ებრაელებს მესიის საჭიროება აგრძნობინოს. მან უკვე აღნიშნა, რომ გამარჯვების მიღწევა მხოლოდ მადლის დამსახურებით არის შესაძლებელი (იხ. რომ. 6:14). იგივე აზრი კიდევ ერთხელ ხაზგასმით არის აღინიშნული რომაელთა მიმართ წერილის მე-7 თავში. “რჯულის” ქვეშ ცხოვრება ცოდვის, დაუნდობელი მმართველის ტყვეობაში ყოფნას გულისხმობს.
ნაცნობია თუ არა თქვენთვის როგორ ამონებს ცოდვა? გიცდიათ ოდესმე ცოდვასთან თამაში იმ იმედით, რომ მის მშვიდად გაკონტროლებას მოახერხებთ, საბოლოო ჯამში კი საკუთარი თავი გიგრძვნიათ მანკიერი და უმოწყალო ზედამხედველის დაკვირვების ქვეშ? რატომ არის აუცილებელი, რომ დავემორჩილოთ იესოს და ყოველდღიურად მოვკვდეთ საკუთარი თავისთვის? 

ოთხშაბათი                                                                                                                     22 ნოემბერი
ადამიანი რომაელთა მიმართ წერილის მე-7 თავიდან
               “ხოლო თუ იმას ვაკეთებ, რაც არ მსურს, ვეთანხმები რჯულს, რომ ის კეთილია. მაშასადამე, მე კი აღარ ვაკეთებ ამას, არამედ ცოდვა, რომელიც ჩემშია” (რომ. 7:16,17). რა ბრძოლას ვხედავთ აქ?
სულიწმიდა რჯულს იყენებს როგორც სარკეს იმისათვის, რომ ამხილოს ადამიანი, როდესაც იგი ღმერთისა და რჯულის მოთხოვნების საწინააღმდეგოდ იქცევა. ხოლო როდესაც ადამიანი ცდილობს შეასრულოს ეს მოთხოვნები, ამით იგი ეთანხმება იმას, რომ რჯული სათნოა. 
რომელ აზრს იმეორებს კვლავ ხაზგასმით პავლე? იხ. რომ. 7: 18-20.
ხშირად, იმისათვის, რომ ადამიანმა ქრისტეს საჭიროება გააცნობიეროს, წმიდა სულს ის “ძველი აღთქმის” გამოცდილების გზით მიჰყავს. ელენ უაითი ისრაელის გამოცდილებას შემდეგნაირად აღწერს: “ადამიანებს ვერ შეეცნოთ თავიანთი ცოდვილი მდგომარეობა; ვერ ხვდებოდნენ, რომ ქრისტეს გარეშე შეუძლებელია უფლის რჯულის აღსრულება და…სასწრაფოდ დაუდეს ღმერთს აღთქმა. ეყრდნობოდნენ რა საკუთარ სიმართლეს, განაცხადეს: “ყველაფერს აღვასრულებთ და შევისმენთ, რაც უბრძანებია უფალს” (გამ. 24:7)… მაგრამ რამდენიმე კვირის შემდეგ  სულ დაივიწყეს დადებული ფიცი და თაყვანსაცემად კერპი ჩამოასხეს. ფიცის გატეხვის შემდეგ მათ აღარ ჰქონდათ უფლის კეთილგანწყობის მოპოვების იმედი; ახლა უკვე შეიგრძნეს თავიანთი ცოდვილი მდგომარეობა და მიტევების აუცილებლობა, მხსნელის საჭიროება, რომელიც აბრაამის აღთქმასა და მსხვერპლშეწირვის სიმბოლურ მსახურებაში აისახა” (ელენ უაითი, პატრიარქები და წინასწარმეტყველები, გვ. 371,372).
სამწუხაროდ, ბევრ ქრისტიანს არ შესწევს ძალა, რომ ყოველდღიურად ხელახლა მიუძღვნას თავი ქრისტეს, ამიტომ როგორი არასასურველიც არ უნდა იყოს მათთვის ამის აღიარება, ისინი ცოდვას ემსახურებიან. მათი აზრით ისინი განწმედის გამოცდილების მოზიარენი არიან და წინ კიდევ გრძელი გზა აქვთ გასავლელი. იმის ნაცვლად, რომ მათთვის ცნობილი ცოდვები ქრისტესთან მიიტანონ და შენდობა შესთხოვონ, ისინი ამოეფარებიან რომაელთა მიმართ წერილის მე-7 თავს, რომელიც თითქოსდა ეუბნება მათ, რომ სწორად მოქცევა შეუძლებელია. სინამდვილეში ეს თავი გვიცხადებს, რომ შეუძლებელია მოიქცე სწორად, თუ ადამიანი დამონებულია ცოდვას, მაგრამ გამარჯვების მიღწევა შესაძლებელია იესო ქრისტეში. 
გაგიმარჯვიათ თუ არა საკუთარ თავსა და  ცოდვაზე, ქრისტეს აღთქმების თანახმად? თუ თქვენი პასუხია არა, დაფიქრდით, რას აკეთებთ არასწორად?

ხუთშაბათი                                                                                                                               23 ნოემბერი
სიკვდილისაგან დახსნილნი
წაიკითხეთ რომ. 7:21-23. განგიცდიათ თუ არა ასეთი ბრძოლა თქვენს ცხოვრებაში, თუნდაც უკვე ქრისტიანად ყოფნისას? 
მოცემულ მონაკვეთში პავლე თავის ასოებში (თავის სხეულში) მყოფ რჯულს ცოდვის რჯულთან აიგივებს. პავლეს სიტყვებით, თავისი სხეულით იგი “ცოდვის რჯულს” ემსახურება (რომ. 7:25). მაგრამ ცოდვის მსახურება და მისი რჯულის შესრულება სიკვდილის ტოლფასია (იხ. რომ. 7:10,11,13). აქედან გამომდინარე, თუკი სხეული ცოდვას არის დამორჩილებული, ჩვენ შეგვიძლია ის დავახასიათოთ როგორც “სიკვდილის სხეული”.
გონების რჯული ღვთის რჯულია. ეს ღმერთის მიერ თავისი ნების გამოცხადებაა. პავლე სულიწმიდის გავლენით ეთანხმებოდა ამ რჯულს. მან თავისი გონებით გადაწყვიტა, რომ დაემორჩილებოდა მას, მაგრამ საამისოდ ძალა ვერ ჰპოვა საკუთარ თავში, რადგან მის სხეული ცოდვას ვერ ელეოდა. ვის არ გადაუტანია მსგავსი დაპირისპირება? თქვენს გონებას ერთი სურს, სხეული კი სულ სხვა რამეს გთხოვთ.
როგორ დავაღწიოთ თავი ამ რთულ ვითარებას? იხ. რომ. 7:24,25.
ხშირად უკვირთ, ასეთი საოცარი კულმინაციის შემდეგ, რომელიც მომდევნო სიტყვებში გამოიხატა: “ვმადლობ ღმერთს ჩვენი უფლის ქრისტე იესოს მიერ”, რატომ უბრუნდება პავლე კვლავ სულიერი ბრძოლის თემას, რომელიც მან თითქოს უკვე დაძლია. ზოგი ამ სიტყვებს საქებარ შეძახილად აღიქვამს. ისინი თვლიან, რომ ეს შეძახილი თავისთავად გამომდინარეობს ღაღადიდან “ვინ დამიხსნის?”. მათი აზრით,  საოცარი ხსნის თემის განვრცობის წინ (რომ. 8), პავლე განაზოგადებს წინა მუხლებში ნათქვამს და ხელახლა აღიარებს თავის ბრძოლას ცოდვის ძალების წინააღმდეგ.
სხვანი მიიჩნევენ, რომ სიტყვები “მე თავად” გულისხმობს საკუთარი თავის კუთვნილებას, ქრისტეს დაკარგვას მხედველობიდან.  როგორც არ უნდა განვმარტოთ  რომ. 7:24,25 ერთი რამ ცხადია: დამოუკიდებლად, ქრისტეს გარეშე, ჩვენ უძლურნი ვართ ცოდვის წინაშე. ხოლო ახალი ცხოვრება ქრისტეში გამარჯვების აღთქმებს გვიბოძებს. ჩვენ თამამად შეგვიძლია მივმართოთ ამ აღთქმებს, მიუხედავად იმისა, რომ საკუთარი “მე” ყოველთვის შეგვახსენებს თავს. თქვენს ნაცვლად ვერავინ ვერ ისუნთქებს, ვერ დააცემინებს, ვერ დაახველებს. ასევეა ქრისტეს მორჩილებაც. თქვენს ნაცლად მას ვერავინ დაემორჩილება. მხოლოდ თქვენ თავად შეგიძლიათ ამ ნაბიჯის გადადგმა. ეს ერთადერთი გაზაა იესოში აღთქმული გამარჯვების მოსაპოვებლად.

პარასკევი                                                                                                                          24 ნოემბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
“რჯულის დარღვევას არ აქვს გამართლება. მასში არ არის სიმშვიდე და უსაფრთხოება;  სანამ ადამიანი აგრძელებს ცოდვილ ცხოვრებას, მას ვერ ექნება იმის იმედი, რომ შეძლებს ღმერთის წინაშე უდანაშაულოდ წარსდგეს და ქრისტეს დამსახურებების წყალობით მოიპოვოს სიმშვიდე” (ელენ უაითი, რჩეული უწყებანი, ტ. 1, გვ. 213).
“პავლეს სურს მისმა ძმებმა დაინახონ, რომ ცოდვების მიმტევებელი მაცხოვრის დიდებამ ებრაელთა ცხოვრებას აზრი შესძინა. სურდა ეჩვენებინა, რომ სიმბოლო შეხვდა თავის აღსრულებას იმ მომენტში, როდესაც ქრისტე მოევლინა ამ სამყაროს და ადამიანის გულისათვის თავი მსხვერპლად შესწირა.
მას შემდეგ, რაც ქრისტე მოკვდა ჯვარზე, როგორც მსხვერპლი ცოდვისათვის, ცერემონიალურმა კანონმა ძალა დაკარგა. მაგრამ ის კვლავაც იყო დაკავშირებული მორალურ კანონთან და გააჩნდა დიდება. ორივე კანონს ღვთიურობის დაღი ჰქონდა დასმული, ისინი ასახავდა ღმერთის სიწმიდეს, სამართლიანობასა და სიმართლეს. და თუკი მცნებების მსახურება, რომელიც ადრე თუ გვიან უნდა შეწყვეტილიყო, ასეთი დიდებული იყო, რაოდენ უფრო დიდებული უნდა ყოფილიყო სინამდვილე, როდესაც მოგვევლინა ქრისტე და მორწმუნეებს უბოძა თავისი მაცოცხლებელი სული?” (ელენ უაითი, მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1095).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	“აჰა, მე თავად ჩემი გონებით ღვთის რჯულს ვემონები, ხოლო სხეულით- ცოდვის რჯულს” (25-ე მუხლი). ეს ერთ-ერთი ყველაზე მეტყველი განაცხადია. მიაქციეთ ყურადღება იმას, რომ ერთი და იგივე ადამიანი ერთდროულად ემსახურება ღმერთის რჯულსა და ცოდვის რჯულს, ერთდროულად არის მართალიც და ცოდვილიც! მას არ უთქვამს “ჩემი გონება ემსახურება ღვთის რჯულს”, ასევე არ უთქვამს “ჩემი სხეული ემსახურება ცოდვის რჯულს”, მისი სიტყვების აზრია: “ მე თავად, ერთი და იგივე პიროვნება, ვემსახურები ერთსაც და მეორესაც”. ამგვარად, ის ღვთის რჯულის მსახურებისა და ცოდვის რჯულის მსახურების გამო წყალობის ძიებისათვის ერთდროულად არის მადლობელი. ვინ შეეცდება იმის მტკიცებას, რომ ხორციელი ადამიანი ღვთის რჯულს ემსახურება? ახლა კიდევ ერთხელ მიაქციეთ ყურადღება ჩემს მიერ უკვე ნათქვამს, რომ წმიდები, ერთდროულად მართლებიც არიან და ცოდვილნიც. მართლები ისინი იმიტომ არიან, რომ სწამთ ქრისტე, რომლის სიმართლეც ფარავს და ეთვლება მათ, მაგრამ ისინი ცოდვილნი არიან, რადგან არ ასრულებენ რჯულს, არ მიატოვეს ავხორცობა და ჰგვანან ავადმყოფ ადამიანებს, რომლებიც ექიმის მეთვალყურეობის ქვეშ არიან. ფაქტობრივად ისინი არიან სნეული, მაგრამ თავიანთ სასოებაში ჯანსაღი ადამიანები, რომლებიც უკვე ადგანან გამოჯანმრთელების გზას. ისინი არიან ადამიანები, რომლებისთვისაც ყველაზე უარესი – ეს არის მათი  თავდაჯერებული ვარაუდია იმისა, რომ თითქოს ისინი უკვე ჯანმრთელნი არიან, რადგან მაშინ უარესი რეციდივი ემართებათ” (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ. 371). შეგვიძლია თუ არა დავეთანხმოთ ლუთერის მოსაზრებას? განმარტეთ თქვენი პასუხები ჯგუფში.   

გაკვეთილი 9
25 ნოემბერი – 1 დეკემბერი
თავისუფლება ქრისტეში
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 8:1-17.
სამახსოვრო მუხლი: “ამიტომ ახლა არავითარი მსჯავრი არ არის მათზე, რომლებიც ქრისტე იესოში ცხოვრობენ არა ხორციელად, არამედ სულიერად” (რომ. 8:1).
რომ. 8 არის რომ. 7-ის პასუხი.  თუკი რომ. 7-ში  პავლე საუბრობს იმედგაცრუებაზე, წარუმატებლობასა და მსჯავრზე,  მე-8 თავში მსჯავრის ადგილს თავისუფლება და იესო ქრისტეში გამარჯვება იკავებს.
პავლე მე-7 თავში ამბობდა, რომ თუ უარს იტყვით იესო ქრისტეს მიღებაზე, მწარე ხვედრი გელით, რომელიც დაწვრილებით არის აღწერილი რომ. 7-ში. თქვენ ცოდვის მონები იქნებით და უკვე ვეღარ გააკეთებთ იმას, რაც გსურთ. მე-8 თავში კი პავლე ამბობს, რომ იესო ქრისტე გვთავაზობს ცოდვისაგან დახსნას და თავისუფლებას ვაკეთოთ სიკეთე, რომლის კეთებაც გვსურს, მაგრამ რომელსაც ჩვენი ხორციელი ბუნება ეწინააღმდეგება.
       შემდეგ პავლე განმარტავს, რომ ეს თავისუფლება ნაყიდია უსაზღვროდ ძვირად. ქრისტე, ღმერთის ძე, განკაცდა. მხოლოდ ასე შეეძლო მას ჩვენთან დანათესავება. ასე გახდა ის ჩვენთვის სრულყოფილი მაგალითი, შემცვლელი, რომელიც ჩვენს მაგიერ მოკვდა. ის მოგვევლინა “ცოდვილი ხორცის მსგავსებაში” (რომ. 8:3). ამის შედეგად რჯულის სიმართლეს შეუძლია აღსრულდეს ჩვენში (რომ. 8:4). სხვა სიტყვებით რომ ვთქვათ, ქრისტემ გაიმარჯვა სიკვდილზე, ამავდროულად დააკმაყოფილა კანონის ყველა მოთხოვნა და ეს ყველა მორწმუნე ადამიანისთვისაც  შესაძლებელი გახადა, ოღონდ არა როგორც ხსნის საშუალება, არამედ როგორც მისი შედეგი. რჯულის მორჩილება არასოდეს ყოფილა და ვერც გახდება ჩვენი გადამრჩენი.  ეს კარგად ესმოდათ პავლესა და ლუთერს, ეს კარგად უნდა გავიაზროთ ჩვენც. 

კვირადღე                                                                                                                                26 ნოემბერი
ქრისტე იესოში
     “ამიტომ ახლა არავითარი მსჯავრი არ არის მათზე, რომლებიც ქრისტე იესოში ცხოვრობენ არა ხორციელად, არამედ სულიერად” (რომ. 8:1). რას ნიშნავს გამოთქმა “არავითარი მსჯავრი”? არავითარი მსჯავრი რისაგან? რატომ არის ეს კარგი სიახლე ჩვენთვის?
გამოთქმა “ქრისტე იესოში” საკმაოდ ხშირად გვხვდება პავლე მოციქულის ნაშრომებში. ადამიანმა, რომელიც “ქრისტე იესოშია”, მიიღო ქრისტე როგორც თავისი მხსნელი. ის უპირობოდ ენდობა მას და გადაწყვეტილი აქვს მისი ნება აღასრულოს თავის ცხოვრებაში. ამ გადაწყვეტილების შედეგი ქრისტესთან მჭიდრო კავშირია. 
    “ქრისტე იესოში”- ეს სიტყვები უპირისპირდება გამოთქმას “ხორცში”.  ეს ფრაზაც ასევე კონტრასტს ქმნის მე-7 თავში აღწერილ გამოცდილებასთან. იქ პავლე აღწერს ადამიანს, რომელიც მსჯავრდადებულია იქამდე, სანამ თავის ხორცს ქრისტეს არ დაუმორჩილებს. სანამ ქრისტეს არ დაემორჩილება, ის ცოდვის მონად დარჩება. ის სიკვდილის მსჯავრის ქვეშაა (რომ. 7:11,13,24). “ცოდვის რჯულს” ემსახურება (რომ. 7:23,25). ეს ადამიანი სულიერად დაცემულია (რომ. 7:24).
მაგრამ შემდეგ ადამიანი ემორჩილება იესოს და მისი მდგომარეობა ღმერთის წინაშე დაუყოვნებლივ იცვლება. წარსულში რჯულის დარღვევაში ბრალდადებული, ახლა ის  ღვთის წინაშე წარდგენილია, როგორც სრულყოფილი ადამიანი, რომელსაც არასოდეს შეუცოდავს, ვინაიდან ის მთლიანად დაფარულია იესო ქრისტეს სიმართლით. მას ბრალი აღარ ედება, მაგრამ განა იმიტომ, რომ მართლაც უმწიკვლო, უცოდველი და მარადიული ცხოვრების ღირსია (ეს ასე არ არის!), საქმე ის არის, რომ ასეთ ადამიანს იესოს სრულყოფილი და  უცოდველი ცხოვრება ჩაეთვლება.
მაგრამ კეთილი უწყებანი აქ როდი მთავრდება.
რა ათავისუფლებს ადამიანს ცოდვის ტყვეობიდან? იხ. რომ. 8:2.
“ცოდვისა და სიკვდილის რჯულის” საპირისპიროდ, “სიცოცხლის სულის რჯული” აქ კაცობრიობისთვის განკუთვნილ ქრისტეს ხსნის გეგმას აღნიშნავს. “ცოდვისა და სიკვდილის რჯული” მე-7 თავში აღწერილი იყო, როგორც რჯული, რომელსაც ეფუძნება ცოდვის მმართველობა და რომლის ბოლოც სიკვდილია.  ქრისტეს რჯულს კი პირიქით- სიცოცხლე და თავისუფლება მოაქვს.
“ყოველი ადამიანი, რომელსაც ღმერთის გზაზე სიარული არ სურს, სხვა ძალის ტყვეა. ასეთი ადამიანი თავის თავს არ ეკუთვნის. მას შეუძლია ისაუბროს თავისუფლებაზე, მაგრამ სინამდვილეში იგი საცოდავი მონაა… როდესაც მას ჰგონია, რომ საკუთარ აზრს გამოთქვამს, ფაქტობრივად ბოროტების მეფეს ემორჩილება. ქრისტე სულის მონური ბორკილების დასამსხვრევად მოვიდა” (ელენ უაითი, ქრისტე წუთისოფლის იმედი, გვ. 466). ვინ ხართ თქვენ – წყვდიადის მთავრის მონა თუ თავისუფალი ადამიანი ქრისტეში?

ორშაბათი                                                                                                                               27 ნოემბერი
რისი გაკეთება არ შეუძლია რჯულს
როგორი სათნოც არ უნდა იყოს “რჯული” (სარიტუალო, ზნეობრივი ან თუნდაც ორივე ერთად), მას არ შეუძლია დააკმაყოფილოს ჩვენი ყველაზე დიდი საჭიროება – ის ვერ გვიხსნის ცოდვით გამოწვეული განკითხვისა და სიკვდილისაგან. ამისათვის იესო გვჭირდება,
წაიკითხეთ რომ. 8:3,4. რა გააკეთა ქრისტემ ისეთი, რასაც ვერ გააკეთებს რჯული?
ღმერთს წინასწარ ჰქონდა განსაზღვრული ხსნა. მან მოავლინა “თავისი ძე ცოდვილი ხორცის მსგავსებაში” და “მსჯავრი დასდო ცოდვას ხორცში”. ქრისტეს განსხეულება მნიშვნელოვანი ნაბიჯი იყო ხსნის გეგმაში. ჯვრის განდიდება მართებულია, მაგრამ ხსნის გეგმის განხორციელებაში ქრისტეს ცხოვრება “ცოდვილი ხორცის მსგავსებაში” არანაკლებ მნიშვნელოვანი იყო. 
იმის შედეგად, რაც ღმერთმა ქრისტეს დედამიწაზე წარმოგზავნით გააკეთა, ჩვენ შეგვიძლია დავაკმაყოფილოთ რჯულის სამართლიანი მოთხოვნა, ესე იგი, ჩავიდინოთ რჯულის მოთხოვნების შესაბამისი საქციელები. “რჯულის ქვეშ” (რომ. 6:14) ეს შეუძლებელი იყო, “ქრისტეში” კი შესაძლებელი გახდა. 
ამის მიუხედავად რჯულის დაცვისას უნდა გვახსოვდეს, რომ ხსნის მოპოვებისათვის ეს არ არის საკმარისი.  ეს შეუძლებელია – ახლაც და წარსულშიც. რჯულის ხელმძღვანელობით ჩვენ უბრალოდ ისეთი ცხოვრებით ვცხოვრობთ, როგორის საშუალებასაც გვაძლევს ღმერთი. ეს არის მორჩილების ცხოვრება, რომელშიც ჩვენ “ჯვარს ვაცვით ხორცი ვნებებთან და გულისთქმასთან ერთად” (გალ. 5:24) და რომლითაც ავირეკლავთ ქრისტეს ხასიათს.
     “ხორციელად მცხოვრები” რომ. 8:4-ში აღნიშნავს ადამიანს, რომელიც ჯერ არ განახლებულა, თავის მოქცევამდე ან მოქცევის შემდეგ. ხორციელად ცხოვრება ეგოისტური სურვილებით ხელმძღვანელობას ნიშნავს.
ამის საპირისპიროდ, სულიერად ცხოვრება რჯულის სამართლიანი მოთხოვნების შესრულებას გულისხმობს. ეს მხოლოდ სულიწმიდის დახმარებით არის შესაძლებელი. მხოლოდ ქრისტე იესოში შეგვიძლია თავისუფლად ვაკეთოთ ის, რასაც რჯული მოითხოვს ჩვენგან. ქრისტეს გარეშე ასეთი თავისუფლება არ არსებობს. ის, ვინც ცოდვას არის დამონებული, გარკვეულ მომენტში ხვდება, რომ სურვილის მიუხედავად, მაინც არ შეუძლია  სასურველი სიკეთის კეთება (იხ. რომ. 7:15,18).
რამდენად კარგად იცავთ რჯულს? რჯულით გადარჩენის მცდელობებზე მსჯელობის გარეშე, შეგიძლიათ თქვათ, რომ თქვენს ცხოვრებაში სრულდება “რჯულის გამართლება”? თუ არა, რატომ? რას მოიმიზეზებთ თქვენი საქციელის ასახსნელად?

სამშაბათი                                                                                                                             28 ნოემბერი
ხორცი თუ სული?
    “ვინაიდან ისინი, რომლებიც ხორციელად არიან, ხორციელზე ფიქრობენ, ხოლო რომლებიც სულიერად არიან – სულიერზე. რადგან ხორციელი ფიქრები სიკვდილია, ხოლო სულიერი ფიქრები – სიცოცხლე და მშვიდობა” (რომ. 8:5,6). დაფიქრდით ამ მუხლზე. რა არის მისი მთავარი სათქმელი? რას გამცნობთ ეს სიტყვები თქვენი ცხოვრების სტილზე?
ვითარებითი ბრუნვის ნიშანი “დ” სიტყვაში “ხორციელად” – შესაბამისობაზე მიუთითებს (“რაღაცის შესაბამისად”). ზმნა “ფიქრი” ამ შემთხვევაში აღნიშნავს ყურადრებისა და ძალების მოკრებას. ადამიანთა ერთი ჯგუფი ბუნებრივი სურვილების დაკმაყოფილებაზე არის ორიენტირებული, ხოლო მეორე – სულიერ საკითხებზე, სულიწმიდის მოთხოვნების შესრულებაზე. რადგან გონება განსაზღვრავს ქმედებებს, ეს ორი ჯგუფი ცხოვრობს და მოქმედებს განსხვავებულად. 
რას ვერ გააკეთებს ხორციელი აზროვნება? რომ. 8:7,8.
ხორცის სურვილების შესრულებაზე კონცენტრირება სინამდვილეში ღმერთის მტრობას გულისხმობს. ის, ვისი აზროვნებაც ასეთნაირად არის აწყობილი, გულგრილია ღვთის ნების აღსრულებისადმი. ასეთ ადამიანს შეუძლია ღვთის რჯულის აშკარა გაქელვით შეეწინააღმდეგოს კიდეც ღმერთს. 
პავლე განსაკუთრებულად აღნიშნავს, რომ ქრისტეს გარეშე ღვთის რჯულის დაცვა შეუძლებელია. პავლე ისევ და ისევ უბრუნდება ამ თემას: საგულდაგულო მცდელობების მიუხედავად, ქრისტეს გარეშე არავის შეუძლია რჯულს დაემორჩილოს. 
პავლე მთელი ძალებით ცდილობს დაარწმუნოს ებრაელები, რომ მათ უფრო მეტი სჭირდებათ, ვიდრე უბრალოდ თორა (რჯული). თავიანთი საქციელებით მათ დაამტკიცეს, რომ ღვთაებრივი გამოცხადების მიუხედავად, იმავე ცოდვებში იყვნენ დამნაშავე, რაშიც წარმართები (იხ. რომ 2). ეს მესიის საჭიროებაზე მიუთითებდა. მის გარეშე ისინი ცოდვის უიმედო ტყვეები იქნებოდნენ. 
ეს იყო პავლეს პასუხი ებრაელთათვის, რომელთაც ვერ გაეგოთ, რატომ აღარ იყო ღმერთის მიერ ძველ აღთქმაში მათთვის მიცემული მითითებები საკმარისი გადარჩენისათვის. პავლე იწონებდა ყველაფერს, რასაც ისინი აკეთებდნენ, მაგრამ დაჟინებით მოითხოვდა, რომ ეღიარებინათ მესია.
გადახედეთ თქვენს ცხოვრებას უკანასკნელი დღე-ღამის განმავლობაში. როგორ იქცეოდით – ხორციელად თუ სულიერად? როგორ გახასიათებთ თქვენი პასუხი? რა უნდა შეცვალოთ და როგორ?
ოთხშაბათი                                                                                                                       29 ნოემბერი
ქრისტე თქვენში
პავლე განაგრძობს თემის განხილვას და ერთმანეთს უპირისპირებს ცხოვრების ორ სტილს: სულიერად, ანუ აღთქმული სულიწმიდის წინამძღოლობით, ან საკუთარი ცოდვილი, ხორციელი სურვილების შესაბამისად ცხოვრებას. მათგან პირველს საუკუნო სიცოცხლესთან მივყავართ, მეორეს – მარადიულ სიკვდილთან. მესამე არ არსებობს. ან, როგორც თვითონ იესო ამბობდა: “ვინც ჩემთან არ არის, ის ჩემი წინააღმდეგია, და ვინც ჩემთან არ აგროვებს, ის ფანტავს” (მათ. 12:30). ამაზე ცხადად როგორღა უნდა ითქვას?!
წაიკითხეთ რომ. 8:9-14. რა დაპირებას ვხედავთ აქ მათთვის, ვინც ბოლომდე დაემორჩილება ქრისტეს?
“ხორციელად ცხოვრება” უპირისპირდება “სულიერად ცხოვრებას”. “სულიერ ცხოვრებას” მართავს ღმერთის სული, სულიწმიდა.  ამ თავში პავლე მას ღვთის სულს უწოდებს, შესაძლოა იმ გაგებით, რომ ის ქრისტეს წარმომადგენელია და ქრისტე მისი მეშვეობით იმყოფება მორწმუნეში (რომ. 8:9,10).
ამ მუხლებში პავლე ისევ იმ ნიმუშს უბრუნდება, რომელსაც იყენებს რომ. 6:1-11-ში. გადატანითი მნიშვნელობით “ცოდვის სხეული”, ან სხეული, რომელიც ცოდვას ემსახურებოდა, ნათლობის დროს განადგურდა. “მასთან ერთად ჯვარს ეცვა ჩვენი ძველი კაცი” (რომ. 6:6). მაგრამ როგორც ნათლობაში არის დასაფლავება და აღდგომა, ასევეა მონათლული ადამიანიც, რომელიც აღდგება ახალი სიცოცხლისათვის. ჩვენ ყოველდღიურად გვმართებს, რომ  მივიღოთ ძველი კაცის დასაფლავების გადაწყვეტილება. ღმერთი არ ხელყოფს ადამიანურ თავისუფლებას. ძველი კაცის დასაფლავების შემდეგაც ხომ შესაძლებელია ცოდვის ჩადენა. პავლე სწერდა კოლოსელებს: “მოაკვდინეთ თქვენი მიწიერი ასოები” (კოლ. 3:5).
ამგვარად, ცოდვასთან ბრძოლა მოქცევის შემდეგაც გაგრძელდება. განსხვავება ის არის, რომ ადამიანს, რომელშიც ქრისტეს სული ცხოვრობს, ღვთიური ძალა ეძლევა გასამარჯვებლად. გარდა ამისა, რადგანაც ადამიანი ასეთი საოცარი გზით არის ცოდვის ტყვეობიდან დახსნილი, ის ვალდებულია, რომ ამიერიდან აღარ ემსახუროს მას. 
დაფიქრდით იმაზე, რომ ღმერთის სული, რომელმაც იესო მკვდრეთით აღადგინა, ეს ის სულია, რომელსაც ჩვენი ნებართვით, შეუძლია ჩვენში დაივანოს. იფიქრეთ მის ძალაზე, რომელიც ხელმისაწვდომია ჩვენთვის! რა გვიშლის ხელს, რომ მივმართოთ მას?

ხუთშაბათი                                                                                                                   30 ნოემბერი
შვილობის სული
როგორ აღწერს პავლე ახალ ურთიერთობებს ქრისტეში? იხ. რომ. 8:15. რა იმედს გვაძლევს ეს აღთქმა? როგორ შეგვიძლია ამ სიტყვების განხორციელება ცხოვრებაში?
ახალი ურთიერთობა თავისუფალია შიშისაგან. მონა თავისი ბატონის მუდმივ შიშში ცხოვრობს. მრავალწლიანი მუშაობის სანაცვლოდ იგი არაფერს მიიღებს. 
სრულიად განსხვავდება მათი მდგომარეობა, ვინც მიიღებს იესო ქრისტეს. ჯერ ერთი, ასეთი ადამიანი ნებაყოფლობით მსახურობს. მეორე, იგი მსახურობს ყოველგვარი შიშის გარეშე, ვინაიდან “სრულყოფილი სიყვარული სდევნის შიშს” (1იოან. 4:18). მესამე, ნაშვილები ძის უფლებით ის უსაზღვროდ ძვირფას მემკვიდრეობას იძენს.
     “მონობის სული მეკანონეობის შესაბამისი ცხოვრებისაკენ სწრაფვას წარმოშობს. ის აღძრავს რჯულის მოთხოვნების საკუთარი ძალებით აღსრულების სურვილს. ჩვენ გვექნება იმედი მხოლოდ იმ შემთხვევაში, თუ გავიზიარებთ აბრაამის აღთქმას, რომელიც, ქრისტე იესოს რწმენის მეშვეობითწყალობის აღთქმაა ჩვენთვის” (ელენ უაითი, ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1077).
რა გვარწმუნებს იმაში, რომ ღმერთმა ნამდვილად მიგვიღო თავის შვილებად? იხ. რომ. 8:16.
სულის შინაგანი დამოწმება ამტკიცებს, რომ მიღებული ვართ. მართალია საკუთარი გრძნობებით ხელმძღვანელობა უსაფრთხო არ არის, მაგრამ ისინი, ვინც საკუთარი შემეცნების შესაბამისად მიჰყვებიან ღვთის სიტყვას, მოისმენენ შინაგან ხმას, რომელიც დაამოწმებს, რომ ისინი მიღებულნი არიან ღვთის შვილებად.
მართლაც, რომ. 8:17 გვაუწყებს, რომ მემკვიდრენი ვართ. ჩვენ, როგორც ღმერთის ოჯახის წევრები და ზეციერი მამის შვილები, დიდებულ მემკვიდრეობას მივიღებთ. ჩვენ არ გამოვიმუშავებთ მას, ის ღმერთში ჩვენი ახალი სტატუსიდან გამომდინარე გვენიჭება. ეს სტატუსი მისი მადლის დამსახურებით მივიღეთ, ხოლო მადლი იესოს სიკვდილის წყალობით გახდა ჩვენთვის ხელმისაწვდომი. 
რამდენად ახლოს ხართ უფალთან? ნამდვილად იცნობთ მას, თუ უბრალოდ იცით მის შესახებ? რა უნდა მოიმოქმედოთ, რომ დაუახლოვდეთ თქვენს შემოქმედსა და მხსნელს? რა გიშლით ამაში ხელს და რატომ?

პარასკევი                                                                                                                             1 დეკემბერი
                                                შემდგომი გამოკვლევისათვის:
“ხსნის გეგმა ვერ აარიდებს ადამიანს ტანჯვას დედამიწაზე, პირიქით, ის მოუწოდებს ყველა ქრისტიანს თვითაღკვეთისა და სირცხვილის გზით მისდიონ თავიანთ მოძღვარს… მაგრამ მხოლოდ  განსაცდელისა და დევნის მეშვეობით აღიბეჭდება და აისახება ქრისტეს ხასიათი მის ერზე… ჩვენ  მაშინ ვყალიბდებით, ვიწვრთნებით და ვემზადებით, რომ გავხდეთ მომავალი დიდების წევრები, როდესაც ქრისტეს ტანჯვის მონაწილენი ვხდებით” (ელენ უაითი, ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 568, 569).
   “ღმერთის ტახტიდან დედამიწაზე დაშვებული კიბე საკმარისად გრძელია, რომ ყველაზე ღრმა ადგილებშიც ჩააღწიოს. ქრისტეს შეუძლია ცოდვილთა ამოყვანა დამღუპველი ორმოდან. შეუძლია ისინი აქციოს ღვთის ძეებად, ქრისტეს თანამემკვიდრეებად, რომელთაც უფლება ექნებათ მიიღონ უხრწნელი მემკვიდრეობა” (ელენ უაითი, უწყებანი ეკლესიისათვის, ტ. 7, გვ. 229).
    “ის, ვინც მთელ ზეციურ სამყაროში იყო განდიდებული, მოევლინა ჩვენს დედამიწას, რათა ადამიანური სხეული მიეღო და ასე ჩადგომოდა კაცობრიობას სათავეში. მას უნდა დაემოწმებინა დაცემულ ანგელოზთა და დაცემული სამყაროს წინაშე, რომ ყველასათვის ხელმისაწვდომი ღვთიური დახმარების წყალობით, ნებისმიერ ადამიანს შეუძლია ღვთის რჯულის მორჩილების გზით იაროს… 
   ჩვენი გამოსყიდვის საფასური მხსნელმა უკვე გადაიხადა. ჩვენ შეგვიძლია გავთავისუფლდეთ სატანის ტყვეობიდან. ყოვლისშემძლე ქრისტე თავის დახმარებას გვთავაზობს” (ელენ უაითი, რჩეული უწყებანი, ტ. 1, გვ. 309).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	წაიკითხეთ პარასკევის გაკვეთილში მოცემული ამონარიდები ელენ უაითის წიგნებიდან. რა იმედის მოცემა შეუძლიათ მათ ჩვენთვის? როგორ მივაღწიოთ გამარჯვების ამ აღთქმათა აღსრულებას ჩვენს ცხოვრებაში?
2.	რომელი პრაქტიკული ხერხებიგეხმარებათ, რომ “სულიერზე იფიქროთ” (რომ. 8:5)? რას ნიშნავს ეს? რა სურს სულს? რამდენად გეხმარებათ ის, რასაც უყურებთ, კითხულობთ ან რაზეც ფიქრობთ, სულიერ საკითხებზე ყურადღების კონცენტრირებაში?
3.	დაფიქრდით იმაზე, რომ დიად ბრძოლაში ჩვენ ვიბრძვით ან ერთ, ან მეორე მხარეს. ნეიტრალიტეტი არ არსებობს. როგორ უნდა განსაზღვროს ამ ჭეშმარიტების გაცნობიერებამ ჩვენი ქცევები და გადაწყვეტილებები, თუნდაც ისინი “წვრილმანებს” ეხებოდნენ?

გაკვეთილი 10
2-8 დეკემბერი
აღთქმის შვილები
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ.  9;
სამახსოვრო მუხლი: “ამრიგად, ვინც სურს, მას შეიწყალებს, და ვინც სურს, მას გააჯიუტებს” (რომ. 9:18).
“როგორც სწერია: შევიყვარე მე იაკობი, ხოლო ესავი შევიძულე. … რადგან მოსეს ეუბნება: ვინც მსურს შევიწყალო, შევიწყალებ, და ვინც მსურს შევიწყნარო, შევიწყნარებ” (რომ. 9:13, 15).
რაზე საუბრობს აქ პავლე? და რა ვუყოთ მაშინ ადამიანის თავისუფალ ნებას, არჩევნის თავისუფლებას, რომელთა გარეშეც ჩვენი მრწამსი აზრს კარგავს? განა ჩვენი ნება არ არის, მივიღებთ თუ უარვყოფთ ღმერთს? ან იქნებ ეს ტექსტები იმის შესახებ საუბრობს, რომ საკუთარი გადაწყვეტილების მიუხედავად, რჩეული ადამიანები გადარჩებიან, დანარჩენები კი დაიღუპებიან?
ამ კითხვაზე პასუხის გაცემა პავლეს სიტყვების უფრო ფართო კონტექსტში განხილვით არის შესაძლებელი. პავლე  ცდილობს დაგვანახოს, რომ ღმერთს აქვს უფლება აირჩიოს ისინი, ვისაც თავის “რჩეულებად” გამოიყენებს. ბოლოს და ბოლოს, თუკი ღმერთი სამყაროს გადარჩენის მთელ პასუხისმგებლობას საკუთარ თავზე იღებს, რატომ არ უნდა ჰქონდეს მას უფლება, რომ ამ საქმისათვის დამხმარეები თავად აირჩიოს?
სანამ გადარჩენის შესაძლებლობა ყველას თანაბრად ეძლევა, ღმერთის ასეთი ქმედება არ ეწინააღმდეგება თავისუფალი ნების პრინციპებს. კიდევ უფრო მნიშვნელოვანია ის, რომ ეს არ ეწინააღმდეგება დიად ჭეშმარიტებას იმის შესახებ, რომ ქრისტე ყველა ადამიანისთვის ეწამა და მისი სურვილია, რომ ყველა გადარჩეს.
რომაელთა მიმართ წერილის მე-9 თავი არავითარ სირთულეებს არ შეგვიქმნის, თუკი გვეხსომება, რომ ის არ ეხება მასში მოხსენიებული პერსონაჟების პირადი გადარჩენის საკითხს, არამედ საუბრობს იმაზე, რომ ისინი მოწოდებულნი იყვნენ შეესრულებინათ გარკვეული სამუშაო.

კვირადღე                                                                                                                          3 დეკემბერი
პავლეს ტვირთი
    “და თქვენ იქნებით ჩემთვის მღვდელთა სამეფოდ და წმიდა ერად. აჰა, სიტყვანი, რომელთაც ეტყვი ისრაელის ძეთ!” (გამოს. 19:6).
ღმერთი საჭიროებდა ისეთ ადამიანებს, რომლებიც სახარებას უქადაგებდნენ  წარმართობაში, უმეცრებასა და კერპთაყვანისმცემლობაში ჩაფლულ წუთისოფელს. მან აირჩია ისრაელიანები და თავი გაუცხადა მათ. ღმერთი გეგმავდა, რომ ისინი სამაგალითონი გახდებოდნენ სხვა ერებისთვის და ამით მიიზიდავნენ მათ ჭეშმარიტ ღმერთთან. ღმერთის მიზანი იყო – ისრაელის მეშვეობით ეჩვენებინა თავისი ხასიათი და ამით თავისკენ მიეზიდა წუთისოფელი. სარიტუალო მსახურების დამსახურებით, ქრისტე ყველა ერზე უნდა აღზევებულიყო, რათა ყველას, ვინც მას მიაპყრობდა მზერას, შეენარჩუნებინა სიცოცხლე. ისრაელიანთა მომრავლებასთან ერთად, მრავლდებოდა მათი კურთხევებიც. ახლა მათ უნდა გაეფართოვებინათ თავიანთი საზღვრები იქამდე, სანამ მთელ ქვეყნიერებას არ მოიცავდნენ.
წაიკითხეთ რომ. 9:1-12. რას ამბობს პავლე ღმერთის ერთგულების შესახებ ადამიანთა შეცდომების ფონზე?
პავლეს მოჰყავს არგუმენტები იმის დასამტკიცებლად, რომ ისრაელისთვის მიცემული აღთქმა არ დარღვეულა. არსებობს ნარჩომი, რომლის მეშვეობითაც ღმერთს კვლავაც შეუძლია თავის წარმოჩენა. ნარჩომის იდეის გასამყარებლად  პავლე მიმართავს ისრაელის ისტორიას. მან აჩვენა, რომ ღმერთი ყოველთვის აკეთებდა არჩევანს: (1) აღთქმის დასადებად ღმერთმა აბრაამის მთელი შთამომავლობის ნაცვლად მხოლოდ ისააკის შთამომავლები აირჩია. (2) მან ისააკის ყველა შთამომავალი კი არ აირჩია, არამედ მხოლოდ იაკობი.
მნიშვნელოვანია გვესმოდეს, რომ სამემკვიდრეო უფლება ან წარმომავლობა ვერ მოგვცემს ხსნის გარანტიას. თქვენ შეიძლება სუფთა სისხლის წარმომავლობა გქონდეთ, წარმოსადეგი ოჯახის წევრები იყოთ და ჭეშმარიტ ეკლესიაშიც კი დადიოდეთ, მაგრამ საბოლოოდ მაინც დაკარგულნი აღმოჩნდეთ და აღთქმების გარეშე დარჩეთ. მხოლოდ სიყვარულით მოქმედი რწმენა გამოაჩენს მათ, ვინც “აღთქმის შვილები” არიან (რომ. 9:8).
მიაქციეთ ყურადღება შემდეგ ფრაზას რომ. 9:6-ში: “ვინაიდან ვინც ისრაელისაგან არის, ყველა ისრაელიანი როდია”. რა მნიშვნელოვანი გაკვეთილის გამოტანა შეგვიძლია ამ სიტყვებიდან ჩვენ, ადვენტისტებს, რომლებიც გარკვეულ წილად იმავე როლს ვასრულებთ დღეს, რასაც ძველი ისრაელიანები თავიანთ ეპოქაში?

ორშაბათი                                                                                                                      4 დეკემბერი
რჩეულნი
    “ეთქვა მას: უფროსი დაემონება უმცროსს. როგორც სწერია: შევიყვარე მე იაკობი, ხოლო ესავი შევიძულე” (რომ. 9:12,13).
როგორც მიმდინარე კვირის გაკვეთილის წინასიტყვაობაში ითქვა, რომაელთა მე-9 თავის სწორად გაგება მაშინ არის შესაძლებელი, თუ მხედველობაშივიქონიებთ, რომ პავლე აქ კონკრეტულ ადამიანთა გადარჩენაზე არ საუბრობს. აქ საუბარი მიდის განსაზღვრულ როლებზე, რომლებიც ღმერთმა განუწესა ამა თუ იმ ადამიანს. ღმერთს სურდა, რომ იაკობი გამხდარიყო იმ ერის ფუძემდებელი, რომელიც განსაკუთრებულ მისიონერულ საქმიანობას შეასრულებდა. ამ მონაკვეთში არ იგულისხმება, რომ ესავს არ შეეძლო გადარჩენა. ღმერთს სურდა მისი გადარჩენა ისევე, როგორც სურს რომ გადაარჩინოს ყველა.
წაიკითხეთ რომ. 9:14,15. როგორ გესმით ეს სიტყვები უკვე წაკითხულის კონტექსტში?
ისევ და ისევ უნდა აღინიშნოს, რომ პავლეს საუბარი არ აქვს ცალკეულ ადამიანთა გადარჩენაზე, რადგან ამ თვალსაზრისით ღმერთი თავის წყალობას ყველას სთავაზობს. მას სურს “რომ ყველა ადამიანი გადარჩეს” (1ტიმ. 2:4).  “ვინაიდან გამოჩნდა ღვთის მადლი, ყველა ადამიანის მხსნელი” (ტიტ. 2:11). მაგრამ ღმერთს შეუძლია აირჩიოს ადამიანები გარკვეული დავალების შესასრულებლად და იმის მიუხედავად, რომ ამ ადამიანებს შეუძლიათ დაკისრებულზე უარის თქმა, ღმერთის არჩევანს ისინი ვერ აიცილებენ. რაოდენ დიდი სურვილიც არ უნდა ჰქონოდა ესავს, ის ვერც მესიის წინაპარი გახდებოდა და ვერც რჩეული ერის ფუძემდებელი. 
ბოლოს და ბოლოს, ღმერთი არჩევისას შემთხვევითობით არ ხელმძღვანელობს და მას არ გაუცია ღვთაებრივი ბრძანება, რომელიც ესავს გადარჩენის უფლებას ჩამოართმევდა. ქრისტეს მეშვეობით მისი მადლის ძღვენი ყველასათვის ღიაა. ჩვენ ყველანი მოწოდებულნი ვართ ხსნისაკენ და არა დაღუპვისკენ (იხ. ეფეს. 1:4,5; 2პეტ. 1:10). ჩვენი, და არა ღმერთის არჩევანია ის, რაც ხელს გვიშლის, რომ გამოვიყენოთ ქრისტეში მარადიული ცხოვრების აღთქმა. იესო ყველა ადამიანისთვის მოკვდა. მაგრამ ღმერთმა თავის სიტყვაში განსაზღვრა პირობა, რომლის შესრულების შემთხვევაშიც ყოველი სული მოიპოვებს საუკუნო სიცოცხლეს. ეს ქრისტეს რწმენის არსებობაა, რომელსაც გამართლებული ცოდვილი მორჩილებასთან მიჰყავს.
თქვენ საუკუნეთა უწინარეს არჩეული ხართ ქრისტეს მიერ, რომ გქონდეთ გადარჩენა.  ეს  ის მოწოდება და არჩევანია, რომლებიც ღმერთმა მოგცათ იესოს მეშვეობით. რამხელა უპიტარესობა და რამხელა იმედია! ყველა ვითარების გათვალისწინებით, რატომ უფასურდება ყველაფერი ამ დიდებულ აღთქმასთან შედარებით? რატომ  იქნებოდა უდიდესი შეცდომა ცოდვის, ეგოიზმისა და ხორციელი სურვილებისათვის რომ მიგვეცა უფლება, წაერთვათ ჩვენთვის ყველაფერი, რაც იესოში გვაქვს აღთქმული?

სამშაბათი                                                                                                                      5 დეკემბერი
საიდუმლოებანი
     “რადგან ჩემი ზრახვები თქვენი ზრახვები არ არის, და თქვენი გზები ჩემი გზები არ არის! – ამბობს უფალი. – რადგან როგორც ცაა მაღალი დედამიწაზე, ისე ჩემი გზებია მაღალი თქვენს გზებზე და ჩემი ზრახვები – თქვენს ზრახვებზე” ( ეს. 55:8,9).
წაიკითხეთ რომ. 9:17-24. ადრე წაკითხულის გათვალისწინებით, როგორ გავიგოთ ის, რაზეც პავლესაუბრობს?
როდესაც გამოსვლისას ეგვიპტეს ასე მოეპყრა, ღმერთი კაცობრიობის მოდგმის გადარჩენისთვის მოქმედებდა. ღმერთის გამოცხადებას თავისი თავის შესახებ, რომელიც ეგვიპტის წყლულებსა და თავისი ერის ხსნაში გამოვლინდა, უნდა ეჩვენებინა როგორც ეგვიპტელთათვის, ასევე სხვა ერებისათვის, რომ ისრაელის ღმერთი – ჭეშმარიტი ღმერთია. ეს უნდა ყოფილიყო მოწვევა სხვა ხალხებისათვის, რომ მიეტოვებინათ თავიანთი ღმერთები და თაყვანი ეცათ ჭეშმარიტი ღმერთისთვის.
ფარაონს აშკარად უკვე ჰქონდა ღმერთის წინააღმდეგ მიღებული გადაწყვეტილება, ამიტომ მისი გულის განრისხებისას, ღმერთს არ ჩამოურთმევია მისთვის ხსნის შესაძლებლობა. ამ შემთხვევაში მისი გული გასასტიკდა მოწოდების საპასუხოდ გაეშვა ისრაელი და არა ღმერთის მოწოდების საპასუხოდ მიეღო პირადი გადარჩენა. ქრისტე მოკვდა ფარაონისთვის ისევე, როგორც მოსეს, აარონის და ისრაელიანთა დანარჩენი ძეებისთვის. 
საკვანძო მომენტი ამ ყველაფერში ის არის, რომ ჩვენ, როგორც დაცემულ არსებებს, მეტად შეზღუდული წარმოდგენა გვაქვს რეალურ სამყაროზე, ღმერთზე. იმაზე, თუ როგორ მოქმედებს ღმერთი ამ სამყაროში. როგორ უნდა შევიმეცნოთ ღმერთის გზები, თუ ჩვენი ბუნების სამყაროც ამდენი საიდუმლოებით არის აღსავსე? ბოლოს და ბოლოს, მხოლოდ 171 წლის წინ გააცნობიერეს ექიმებმა, რომ ოპერაციის წინ უმჯობესია ხელები დაიბანონ! აი როგორი უმეცარნი ვიყავით! და ვინ იცის კიდევ რას აღმოვაჩენთ მომავალში, რაც დაგვანახებს, როგორი უმეცარნი ვართ დღეს?
ჩვენ, რა თქმა უნდა, ყოველთვის ვერ ჩავწვდებით ღმერთის გზებს, მაგრამ იესო იმისათვის მოვიდა, რომ გვაჩვენოს, როგორია ღმერთი (იხ. იოან. 14:9). მაშ რატომ არის ასეთი მნიშვნელოვანი, რომ ცხოვრების ყველა საიდუმლოებასა და მოულოდნელ მოვლენებს შორის მუდამ გვახსოვდეს ქრისტეს ხასიათი და ვიფიქროთ იმაზე, რაც მან გაგვიხსნა ღმერთსა და მის ჩვენდამი სიყვარულზე? როგორ შეუძლია ღმერთის ხასიათის ცოდნას დაგვეხმაროს, შევინარჩუნოთ ერთგულება რთული განსაცდელების დროს?

ოთხშაბათი                                                                                                                    6 დეკემბერი 
Aმმი: “ჩემი ერი”
რომ. 9:25-ში პავლე ციტირებას უკეთებს ოს. 2:23-ს, ხოლო რომ. 9:26-ში – ოს. 1:10-ს. საუბარია იმაზე, რომ ღმერთმა უბრძანა ოსიას მოეყვანა “გარყვნილი ქალი” (ოს. 1:2), რათა მათ ურთიერთობას თვალსაჩინო გაეხადა ღმერთის ურთიერთობა ისრაელთან, რომელიც უცხო ღმერთებით იყო გატაცებული. ამ ქორწინების შედეგად გაჩენილ შვილთა სახელები მიუთითებდნენ იმაზე, რომ ღმერთმა გაკიცხა და დასაჯა კერპთაყვანისმცემელი ისრაელი. მესამე შვილს ეწოდა Lოამმი (ოს. 1:9), რაც სიტყვასიტყვით ნიშნავს – “ეს ერი ჩემი არ არის”. 
    თუმცაღა, ოსიამ იწინასწარმეტყველა იმ დღის დადგომა, როდესაც თავისი ერის დასჯის შემდეგ, ღმერთი კეთილს უყოფს მას, მოარიდებს ცრუ ღმერთებს და დადებს მასთან აღთქმას (იხ. ოს. 2:11-19). მაშინ ისინი, ვინც იყვნენ Lოამმი (“სხვისი ერი”), გახდებიან Аმმი (“ჩემი [ღმერთის] ერი”).
პავლეს დღეებში “Аმმი” იყვნენ ისინი, ვისაც ღმერთმა მოუწოდა “არა მარტო იუდეველთაგან, არამედ წარმართთაგანაც” (რომ. 9:24). როგორ ნათლად არის გაცხადებული სახარება, რომელიც დასაბამიდანვე მთელი მსოფლიოსთვის იყო განკუთვნილი! გასაკვირი არაა, რომ ჩვენ, ადვენტისტებმა, ჩვენი მოწოდება ნაწილობრივ გამოცხ. 14:6-დან ამოვიღეთ: “ვიხილე სხვა ანგელოზი, რომელიც ზეცის შუა დაფრინავდა. მას ჰქონდა მარადიული სახარება, მიწის მკვიდრთათვის – ყოველი ერის და ტომის, ენისა და ხალხისათვის სახარებლად”. დღეს, ისევე როგორც ძველი ისრაელისა და პავლეს ეპოქაში, კეთილი უწყება მთელს მსოფლიოში უნდა გავრცელდეს.
წაიკითხეთ რომ. 9:25-29. მიაქციეთ ყურადღება იმას, თუ რამდენად ხშირად მიმართავს პავლე ძველ აღთქმას და მაშინ მომხდარ მოვლენებს. რა არის ამ მონაკვეთის ძირითადი აზრი? რა იმედს სთავაზობს იგი მკითხველს?
პავლეს ზოგიერთმა თანამემამულემ უარყო სახარებისეული მოწოდება, რითაც მოციქულს “დიდი მწუხარება და განუწყვეტელი გულის ტანჯვა” (რომ. 9:2) მიაყენეს. მაგრამ არსებობდა ნატამალი. ღმერთი ყოველთვის ასრულებს თავის დანაპირებს, მაშინაც კი, როდესაც ადამიანები გვღალატობენ. ვიმედოვნებთ, რომ საბოლოოდ ღმერთის აღთქმები აღსრულდებიან როგორც ისტორიაში, ასევე ჩვენს პირად ცხოვრებაშიც!
რამდენად ხშირად უღალატიათ თქვენთვის ადამიანებს? თქვენ რამდენჯერ გიღალატიათ საკუთარი თავისა და სხვებისთვის? რთული დასათვლელია, ასე არ არის? რას გვაუწყებს ეს წარუმატებლობები იმაზე, თუ ვის უნდა მივენდოთ სრულად?

ხუთშაბათი                                                                                                                         7 დეკემბერი 
ლოდი შებრკოლებისა
“მაშ, რაღა ვთქვათ? წარმართებმა, რომლებიც სიმართლეს არ მისდევდნენ, მიიღეს სიმართლე, სიმართლე რწმენისაგან. ხოლო ისრაელმა, რომელიც სიმართლის რჯულს ეძებდა, ვერ მიაღწია სიმართლის რჯულს. რატომ? იმიტომ, რომ რწმენაში არ ეძიებდა” (რომ. 9:30-32). რის შესახებ საუბრობს ეს მუხლები? დღეს როგორ შეგვიძლია მაშინდელ სიტუაციასთან დაკავშირებული ამ პრინციპების გამოყენება? როგორ ავიცილოთ თავიდან შეცდომები, რომლებიც ზოგიერთმა ებრაელმა დაუშვა?
პავლე გასაგებად განუმარტავს თავის თანამემამულეებს, თუ რატომ არ აქვთ ის, რისი მიცემაც სურს ღმერთს მათთვის, - ის, რისკენაც ისწრაფვიან, მაგრამ ვერ მიუღწევიათ.
აღსანიშნავია, რომ ღმერთმა მიიღო წარმართები, რომლებიც არც კი ისწრაფვოდნენ ამისკენ. ისინი საკუთარ ინტერესებსა და მიზნებს ემსახურებოდნენ, როდესაც სახარებამ მათთან შეაღწია. მისი ღირებულების გაცნობიერების შემდეგ, მათ მიიღეს ის. ღმერთმა გაამართლა ისინი, რადგან მათ მიიღეს იესო ქრისტე, როგორც თავიანთი შემცვლელი. ეს რწმენის ქმედება იყო მათი მხრიდან.
ისრაელიანთა პრობლემა ის იყო, რომ ისინი შებრკოლდნენ დაბრკოლების ქვაზე (იხ. რომ. 9:33). ზოგიერთმა მათგანმა (საქმ. 2:41), უარი განაცხადა იესო ნაზარეველის ღმერთის მიერ წარგზავნილ მესიად მიღებაზე. მან არ უპასუხა მათ მოლოდინს მესიის შესახებ, ამიტომაც შეაქციეს ზურგი, როდესაც ის მოვიდა.
ამ თავის დასასრულს პავლე კიდევ ერთი მუხლის ციტირებას ახდენს ძველი აღთქმიდან: “როგორც სწერია: აჰა, დავდებ სიონში შებრკოლების ქვას და წატყუების კლდეს და, ყოველი, ვისაც სწამს იგი, არ შერცხვება” (რომ. 9:33). მოცემულ ნაწყვეტში პავლე კიდევ ერთხელ აღნიშნავს, რამდენად მნიშვნელოვანია ხსნის გეგმაში ჭეშმარიტი რწმენა (იხ. აგრეთვე 1პეტ. 2:6-8). წატყუების კლდე? და ამის მიუხედავად,  ყოველი, ვისაც სწამს იგი, არ შერცხვება? დიახ, ბევრისთვის იესო შებრკოლების ქვაა, მაგრამ მათთვის, ვინც იცნობს მას და ვისაც უყვარს იგი, ის “ხსნის ბურჯია” (ფს. 88:27).
თქვენთვის თუ ყოფილა იესო “შებრკოლების ქვა” ან “წატყუების კლდე”? თუ ყოფილა – როგორ? როგორ მიგიყვანეს თქვენმა ქმედებებმა ამ სამწუხარო სიტუაციამდე? როგორ დააღწიეთ თავი მას და რა ისწავლეთ?

პარასკევი                                                                                                                          8 დეკემბერი
                                                შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “დიადი ბრძოლა” თავი “გვიანი პერიოდის ინგლისელი რეფორმატორები”, გვ. 261,262; ბიბლიური ენციკლოპედიიდან – თავი “რწმენა და საქმეები”, გვ. 530,531; ელენ უაითის ბიბლიური კომენტარებიდან ტ. 1, გვ. 1099,1100;
    “ღვთის სიტყვაში საუბარია პიროვნებათა და ერის ამორჩევაზე, ერთადერთ ამორჩევაზე, როდესაც ხდება ადამიანის არჩევა ხსნისათვის. ბევრი უყურებს დასასრულს სრული დარწმუნებით იმაში, რომ ისინი ზეციური ნეტარებისათვის არიან არჩეულნი. მაგრამ ბიბლია ასეთ გამორჩევაზე არ საუბრობს. ადამიანი არჩეულია, თავად შეასრულოს თავისი ხსნა შიშითა და ძრწოლვით. ის არჩეულია, რომ შეიმოსოს ღვთის საჭურველი და იღვაწოს რწმენის საგმირო საქმეთათვის. ის არჩეულია, რომ გამოიყენოს ყველა საშუალება, რომელიც ღმერთმა მისცა სულმდაბალ ვნებებთან საბრძოლველად, სანამ სატანა ცდილობს მის ხელში ჩაგდებას. ის მოწოდებულია იფხიზლოს ლოცვაში, იკვლიოს წმიდა წერილი, მოერიდოს ცდუნებებს. ის არჩეულია მუდმივი რწმენისათვის, ღვთის სიტყვების მორჩილებისათვის, რომ მხოლოდ მსმენელი კი არა, სიტყვის შემსრულებელიც იყოს. ასეთია ბიბლიური რჩეულობა” (ელენ უაითი, მოწმობანი მქადაგებელთათვის, გვ. 453,454).
    “ადამიანის შეზღუდულ აზროვნებას არ შეუძლია ბოლომდე ჩასწვდეს უსასრულო ღმერთის ხასიათსა და ქმედებებს. ჩვენ ვერ ვიპოვით ღმერთს მეცნიერული გზით. წმიდა ღმერთი ერთნაირად იდუმალია როგორც მაღალი ინტელექტის მქონე მეცნიერთათვის, ისე შეზღუდული თვალსაწიერის მქონე პირთათვის. მაგრამ იმის მიუხედავად, რომ “ღრუბელი და ნისლია მის ირგვლივ, სიმართლითა და განსჯით არის წარმართული მისი ტახტი”(ფს. 96:2), ჩვენ იმ დონემდე შეგვიძლია გავიაზროთ მისი ჩვენდამი დამოკიდებულება, რა დონემდეც შევძლებთ მის უსაზღვრო ძალასთან შერწყმული წყალობის შეგრძნებას. ჩვენ შევძლებთ გავიაზროთ მისი მიზნები იმ დონემდე, რა დონემდეც გვექნება ამის შესაძლებლობა. და ყველაფრის მიუხედავად, ჩვენ შეგვიძლია მივენდოთ მის ყოვლისშემძლე მარჯვენასა და გულს, რომელიც აღსავსეა ჩვენდამი სიყვარულით” (ელენ უაითი, აღზრდა, გვ. 169).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ზოგი ქრისტიანი ასწავლის, რომ ღმერთმა ჯერ კიდევ ჩვენს შობამდე ამოარჩია ზოგნი ხსნისათვის, სხვანი – დაღუპვისთვის. ისინი, ვისაც ღმერთმა თავის უსასრულო სიყვარულსა და სიბრძნეში წინასწარ განუსაზღვრა დაღუპვა, განწირულნი არიან სიკვდილისა და მარადიული ტანჯვისთვის ჯოჯოხეთში. სხვა სიტყვებით რომ ვთქვათ, ღვთის განგებით, ზოგიერთ ადამიანს, მისი არჩევნის მიუხედავად, მოუწევს, რომ დედამიწაზე იცხოვროს იესოსთან გადამრჩენი ურთიერთობის გარეშე და მარადიულობა ჯოჯოხეთის ცეცხლში გაატაროს. რა არის არასწორი ასეთ ხედვაში?
2.	გაავლეთ პარალელი მეშვიდე დღის ადვენტისტთა ეკლესიის მოწოდებასა და ძველი ისრაელის როლს შორის. რა მსგავსებებსა და განსხვავებებს ხედავთ? რომელ  დავალებებს ვართმევთ თავს უკეთესად, და რომელს უარესად? გაამყარეთ თქვენი პასუხები.

გაკვეთილი 11
9-15 დეკემბერი
ამორჩევა

გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 10,11.
სამახსოვრო მუხლი: “მაშ, ვამბობ: ნუთუ ღმერთმა უარყო თავისი ხალხი? არამც და არამც! რადგან მეც ისრაელიანი ვარ, აბრაამის თესლისაგან, ბენიამინის ტომიდან” (რომ. 11:1).
ამ კვირის გაკვეთილი მოიცავს რომაელთა მიმართ წერილის მე-10 და მე-11 თავებს. განსაკუთრებული ყურადღება დაეთმობა მე-11 თავს.  მნიშვნელოვანია ორივე თავის სრულად წაკითხვა, რათა ბოლომდე მივუხვდეთ პავლეს ჩანაფიქრს.
ეს ორი თავი სხვებთან შედარებით უფრო ხშირად განიხილება. მათში მკაფიოდ შეინიშნება ერთი ძირითადი თემა – ღმერთის სიყვარული კაცობრიობისადმი და მისი უდიდესი სურვილი მთელი კაცობრიობის ხსნის ხილვისა. ადამიანთა არც ერთ ჯგუფს არ მიუღია უარი გადარჩენაზე. რომ. 10:12 ნათლად აღნიშნავს, რომ “არ არის განსხვავება იუდეველსა და წარმართს შორის”: ყველა ცოდვილია და ყველა საჭიროებს ღვთის მადლს, რომელიც იესო ქრისტეს მეშვეობით მიეცა სამყაროს. ეს მადლი ეძლევა ყველას, ეროვნების, წარმომავლობისა და რჯულის საქმეთაგან დამოუკიდებლად, მხოლოდ იესოს რწმენით, რომელიც მთელი დედამიწის ცოდვილთა გამო მოკვდა. როლები შეიძლება შეიცვალოს, მაგრამ ხსნის ძირითადი გეგმა მუდამ უცვლელად დარჩება.
პავლე ამ თემას ავითარებს მე-11 თავში. როგორც უკვე აღინიშნა, უნდა გვესმოდეს, რომ ამორჩევისა და მოწოდების საკითხებზე მსჯელობისას, პავლე არ ეხება ხსნის საკითხს. საუბარია კონკრეტულ როლზე სამყაროს ხსნის ღვთიურ გეგმაში. ადამიანთა არც ერთ ჯგუფს არ მიუღია უარი ხსნაზე. ჯვარზე ქრისტეს მიერ გაღებული მსხვერპლისა  და სახარების წარმართთა შორის გავრცელების შემდეგ, კერძოდ, პავლეს მახარებლობის შემდეგ, იუდეველი და წარმართი მორწმუნეებისაგან შემდგარმა ადრეულმა საკრებულომ იკისრა მახარებლობა მთელი მსოფლიოსთვის. 

კვირადღე                                                                                                                            10 დეკემბერი
ქრისტე და რჯული
წაიკითხეთ რომ. 10:1-4. ყოველივე ზემოთ აღნიშნულის გათვალისწინებით უპასუხეთ – რაზეა აქ საუბარი? ჩვენ თუ გვემუქრება დღეს “საკუთარი სიმართლის დადგენის” საშიშროება?
მეკანონეობამ სხვადასხვა ფორმით შეიძლება იჩინოს თავი, ამიტომ მისი ამოცნობა ზოგჯერ რთულია. მეკანონეობის მახეში შეიძლება ისინი გაებან, ვინც გულდასმით აკვირდებიან საკუთარ თავს – საკუთარ კეთილ საქმეებს, კვების სწორ რაციონს, შაბათის მკაცრად დაცვას, ბოროტ ქმედებებზე უარის თქმას. ჩვენ ყოველწუთს გვმართებს მივაპყროთ მზერა ღმერთის სიწმიდეს ჩვენი ცოდვილი ბუნების საპირისპიროდ; ეს ყველაზე საიმედო გზაა “საკუთარი სიმართლის” ძიებისაგან თავის დასაცავად, რადგან ჩვენი სიმართლე ეწინააღმდეგება ქრისტეს სიმართლეს.
რომ. 10:4 მნიშვნელოვანი მუხლია, რომელიც გადმოგვცემს პავლეს რომაელებისადმი მიმართვის არსს. პირველ რიგში, საჭიროა კონტექსტის ცოდნა. მრავალი ებრაელი ცდილობდა “საკუთარი სიმართლის დადგენას” (რომ. 10:3) და  ეძებდა “რჯულის სამართლიანობას” (რომ. 10:5). მაგრამ მესიის მოსვლამ გააცხადა ჭეშმარიტი სიმართლის გზა. სიმართლე შეთავაზებული იყო ყველასთვის, ვინც რწმენით მიენდობა ქრისტეს. სწორედ მასზე მიუთითებდა ძველი სარიტუალო სისტემა.
ამგვარ განსაზღვრებაში ათი მცნებაც რომ ჩავრთოთ, ეს არ მოგვცემს იმის თქმის უფლებას, რომ ათი მცნებაც გაუქმდა. ზნეობრივი კანონი მიგვითითებს ჩვენს ცოდვებზე, შეცდომებზე, ნაკლოვანებებზე და ასეთნაირად გვეხმარება შევიგრძნოთ მხსნელის, მიტევების, გამართლების საჭიროება – ამ ყოველივეს მოპოვება კი მხოლოდ იესოში შეგვიძლია. ქრისტე რჯულის “დასასრულია” იმ გაგებით, რომ რჯულს, საბოლოო ჯამში,  მასთან და მის სიმართლესთან მივყავართ. ბერძნული სიტყვა ტელოს, “დასასრული”, შეიძლება ასევე ითარგმნოს, როგორც “მიზანი” ან “დანიშნულება”. რჯულის საბოლოო მიზანი ქრისტეა, რადგან რჯულმა უნდა მიგვიყვანოს იესოსთან.
ამ მუხლში ათი მცნების, უპირველეს ყოვლისა კი მეოთხე მცნების გაუქმების შესახებ მითითების დანახვა მცდარი დასკვნის გამოტანას ნიშნავს. ეს დასკვნა ეწინააღმდეგება იმას, რასაც პავლე და ახალი აღთქმა ასწავლიან.
ოდესმე გიამაყიათ იმით, თუ როგორი კარგი ხართ, განსაკუთრებით საკუთარი თავის სხვებთან შედარებისას? თუნდაც ვინმეზე “უკეთესი” იყოთ, განა ეს გაძლევთ უპირატესობას?  ქრისტესთან შედარებით შეაფასეთ თავი!

ორშაბათი                                                                                                                               11 დეკემბერი
                                                          “მადლით ამორჩეული”
წაიკითხეთ რომ. 11:1-7. რომელ გავრცელებულ სწავლებას უარყოფს ცხადად და უპირობოდ ეს მონაკვეთი?
პავლე პასუხობს თავის შეკითხვას: “ნუთუ ღმერთმა უარყო თავისი ხალხი?”. პასუხის პირველ ნაწილში პავლე მიუთითებს “მადლით ამორჩეულ” ნატამალზე, როგორც მტკიცებულებაზე იმისა, რომ ღმერთმა არ უარყო თავისი ერი. გადარჩენა ყველას ეკუთვნის, ვინც მიიღებს მას –  როგორც იუდეველებს, ისე  ებრაელებს.
საჭიროა გვახსოვდეს, რომ თავდაპირველად მხოლოდ ებრაელები ხდებოდნენ ქრისტიანები, როგორც, მაგალითად, ორმოცდაათობის დღეს მოქცეულთა ჯგუფი. განსაკუთრებული ხედვა და სასწაული გახდა საჭირო პავლეს დასარწმუნებლად იმაში, რომ ქრისტეს მადლი წარმართებისთვისაც ხელმისაწვდომია (იხ. საქმ. 10; შეადარეთ საქმ. 15:7-9)  და რომ სახარება მათაც უნდა ექადაგოს.
წაიკითხეთ რომ. 11:7-10. არის თუ არა აქ საუბარი იმაზე, რომ ღმერთმა განზრახ დაუხურა ხსნისკენ მიმავალი გზის კარი იმ ისრაელიანებს, რომელთაც უარყვეს იესო? რატომ არის ეს მოსაზრება მცდარი?
რომ. 11:8-10-ში პავლე ებრაელთათვის ავტორიტეტული წყაროს – ძველი აღთქმის – ციტირებას ახდენს. პავლეს მიერ მოყვანილ მუხლებში საუბარია იმაზე, რომ ღმერთმა მისცა ისრაელიანებს უგრძნობლობის სული, რამაც მათ სულიერი მხედველობა და სმენა დააკარგვინა. მაგრამ განა ღმერთი აბრმავებს ადამიანებს, რომ მათ ვეღარ იხილონ ნათელი, რომელსაც ხსნასთან მიჰყავს?  არასოდეს! ეს მონაკვეთი ჩვენ მიერ ახსნილი მე-9 თავის ჭრილში უნდა განვიხილოთ. პავლე არ საუბრობს პირად გადარჩენაზე, რადგან ხსნის საქმეში ღმერთი არ უარყოფს ადამიანთა არც ერთ ჯგუფს. როგორც აქამდე უკვე აღინიშნა, აქაც საუბარია იმ როლზე, რომელსაც ეს ადამიანები ასრულებენ ღმერთის საქმეში.
რატომაა რადიკალურად მცდარი მოსაზრება, რომ ღმერთი ადამიანთა რომელიმე ჯგუფს ხსნის საშუალებას არ უტოვებს? რატომ ეწინაღმდეგება ეს სახარებას, რომელიც ასწავლის, რომ ქრისტე ყოველი ადამიანის სახსნელად მოკვდა? როგორ მიიყვანა ამ იდეამ ებრაელები ტრაგიკულ შედეგებთან?

სამშაბათი                                                                                                                             12 დეკემბერი
ბუნებრივი რტოები
წაიკითხეთ რომ. 11:11-15. რა დიდებულ იმედს ასახავს პავლე ამ მონაკვეთში?
მოცემულ მონაკვეთში ჩვენ ორ პარალელურ გამოთქმას ვაწყდებით: (1) “მათი [ისრაელიანთა] სავსება” (რომ. 11:12) და (2) “მათი [ისრაელიანთა] მიღება” (რომ. 11:15). პავლე ვარაუდობდა, რომ ებრაელთა დაკნინება და განწირულობა დროებითი ხასიათისაა და ამას სისავსე და მიღება მოჰყვება.  ეს არის პავლეს მეორე პასუხი ამ თავის დასაწყისში დასმულ შეკითხვაზე: “ნუთუ ღმერთმა უარყო თავისი ხალხი?”.  ის, რაც უარყოფილად წარმოგვიდგება, ამბობს ის, სინამდვილეში დროებითია.
წაიკითხეთ რომ. 11:16-24. რაზე საუბრობს აქ პავლე?
პავლე ერთგულ ნატამალს ისრაელში ამსგავსებს ზეთისხილს, რომლის რტოებიც (რომლებმაც არ ირწმუნეს) “გადატყდნენ”. იგი იყენებს ამ ილუსტრაციას, რათა აჩვენოს, რომ “არ უარუყვია ღმერთს თავისი ხალხი” (რომ. 11:2). ფესვები და ღერო ჯერ კიდევ ინარჩუნებს მთლიანობას.
მორწმუნე წარმართები დაემყნენ ამ ხეს. მაგრამ ისინი ფესვებიდან და ღეროდან იღებენ წვენსა და სიცოცხლის ძალას. ფესვები და ღერო – მორწმუნე ისრაელია. 
ის, რაც იესოს უარმყოფელებს დაემართათ, შეიძლება მორწმუნე წარმართებსაც შეემთხვათ. ბიბლია არ ასწავლის შემდეგ კონცეფციას: “ერთხელ დახსნილი – სამუდამოდ დახსნილია”. როგორ თავისუფლადაც გვთავაზობენ ხსნას, ისე თავისუფლად შეიძლება მასზე უარის თქმა. ძალიან დიდი სიფრთხილის გამოჩენაა საჭირო. არ ღირს ნაჩქარევად მსჯელობა იმაზე, რომ ყოველი დაცემისას ვკარგავთ გადარჩენას, ან რომ ვერ გადავრჩებით იქამდე, სანამ არ გავხდებით სრულყოფილნი. მაგრამ არსებობს კიდევ ერთი მახე, რომელსაც ასევე უნდა მოვერიდოთ. ეს არის იდეა, რომ მიუხედავად ყველაფრისა, რასაც ვაკეთებთ, მიუხედავად ყველა გადაწყვეტილებისა, რომელსაც ვიღებთ, ხსნა მაინც გარანტირებული გვაქვს, რადგან ოდესღაც უკვე შეგვეხო ღვთის მადლი. საბოლოო ჯამში, გადარჩებიან მხოლოდ ისინი, ვინც “იდგებიან ღვთის სახიერებაში” (რომ. 11:22).
არც ერთმა მორწმუნემ არ უნდა დაიტრაბახოს საკუთარი სიმართლით და არ უნდა ჩათვალოს საკუთარი თავი თავის თანამოძმეებზე უპიტარესად. ჩვენ არ დაგვიმსახურებია ხსნა. ეს საჩუქარი იყო ჩვენთვის. ღმერთის სიწმიდის ნიმუშის, ჯვრის წინაშე, ჩვენ ყველანი თანასწორნი ვართ. ჩვენ ცოდვილი ადამიანები ვართ და გვჭირდება ღვთიური მადლი და სიწმიდე, რომელიც მარტოოდენ მადლის მეშვეობით გვეძლევა. ჩვენში საქებარი არაფერია. ჩვენ შეგვიძლია დავიკვეხოთ მხოლოდ იესოთი და იმით, რაც მან გააკეთა ჩვენი გულისთვის, როდესაც მოევლინა ამ სამყაროს ადამიანის ხორცში, გადაიტანა იგივე ტანჯვა, რასაც ჩვენ ვაწყდებით, მოკვდა ჩვენი ცოდვების გამო, დაგვიტოვა მაგალითი იმისა, თუ როგორ ვიცხოვროთ და აღგვითქვა ძალა ასე ცხოვრებისათვის. ამ ყოველივეში ჩვენ მთლიანად მასზე ვართ დამოკიდებული, ვინაიდან მის გარეშე ვერ გვექნებოდა ვერავითარი იმედი.

ოთხშაბათი                                                                                                                             13 დეკემბერი
მთელი ისრაელი გადარჩება
წაიკითხეთ რომ. 11:25-27. რა დიად მოვლენებზე საუბრობს აქ პავლე?
ქრისტიანები საუკუნეთა განმავლობაში განიხილავენ რომ. 11:25-27-ს. თუმცაღა, რამდენიმე რამ ცხადია. პირველ რიგში, ღმერთი აქ ებრაელებს მიმართავს. პავლეს სიტყვებია – მისი პასუხი თავის დასაწყისში დასმულ კითხვაზე: “ნუთუ ღმერთმა უარყო თავისი ხალხი?”. პავლე უარყოფით პასუხს სცემს და განმარტავს, რომ გულის დახშობა (ბერძნ. პოროსის – სიმყარე) “ნაწილობრივ” მოხდა და დროებითი ხასიათისაა, ვიდრე არ შეგროვდება “მთელი წარმართობა”.
რას ნიშნავს “მთელი წარმართობა”? ზოგი თვლის, რომ ეს ფრაზა მიუთითებს იმ დროზე, როდესაც შესრულდება სახარებისეული მოწოდება და სახარებას მთელი ქვეყნიერება მოისმენს. “მთელი წარმართობა” შეგროვდება მაშინ, როდესაც მთელს ქვეყნიერებას ექადაგება სახარება.  ქრისტეში წარმოთქმული ისრაელის რწმენა უნივერსალური და ყველასათვის ხელმისაწვდომი გახდება. სახარება მთელს მსოფლიოს ექადაგება. იესოს მოსვლა მოახლოვდება. ამ დროს მრავალი ებრაელი მოვა იესოსთან.
გარკვეულ სირთულეებს წარმოშობს გამოთქმა: “მთელი ისრაელი გადარჩება” (რომ. 11:26). არ იქნება სწორი მისი გააზრება იმ გაგებით, რომ ღვთაებრივი ბრძანებით ჟამთა აღსასრულისას ყველა ებრაელი გადარჩება. წმიდა წერილი არსად არ ქადაგებს უნივერსალიზმს – არც მთელ კაცობრიობასთან და არც მის რაიმე ნაწილთან მიმართებით.  პავლე იმედოვნებდა, რომ იხსნიდა “ზოგიერთ მათგანს” (რომ. 11:14). ზოგმა მიიღო მესია, ზოგმაც უარყო ის – როგორც ცალკეული პიროვნებების, ასევე ადამიანთა ჯგუფების დონეზე.
    რომ. 11-ის კომენტირებისას ელენ უაითი წერს: “როდესაც სახარების ქადაგება დასასრულს მიუახლოვდება… მრავალი ებრაელისათვის ეს განთიადის მსგავსი იქნება… მრავალი რწმენით მიიღებს ქრისტეს საკუთარ მხსნელად” (მოციქულთა საქმეები, გვ. 381).
     “უზარმაზარი საქმეა გასაკეთებელი ჩვენს სამყაროში. უფალმა წარმოთქვა, რომ წარმართები მოწოდებულნი იქნებიან სინათლისკენ, და არა მხოლოდ წარმართები, არამედ ებრაელებიც. ებრაელებს შორის ბევრი იქნება ისეთი, ვინც მოექცევა და ვისი მეშვეობითაც ვიხილავთ, რომ ხსნის საქმე წინ მიგვიძღვება, როგორც ლამპარი. ებრაელები ყველგან სახლობენ და მათ აუცილებლად უნდა მიეწოდოთ ჭეშმარიტების სინათლე ახლანდელი დროისათვის. მრავალი ებრაელი მოვა სინათლესთან და საოცარი ძალით გამოაცხადებს ღვთის რჯულის უცვლელობას” (მახარებლობა, გვ. 578).
დაფიქრდით ქრისტიანული რწმენის ებრაულ საფუძვლებზე. როგორ შეუძლია ებრაული რელიგიის შერჩევით ანალიზს დაგეხმაროთ უკეთ გაიაზროთ თქვენი ქრისტიანული რწმენა?

ხუთშაბათი                                                                                                                          14 დეკემბერი
ცოდვილთა გადარჩენა
პავლეს სიყვარული მშობლიური ერის მიმართ კარგად გამომჟღავნდა რომ. 11:25-27-ში. მისთვის ალბათ ძალიან მტკივნეული იყო, როდესაც თანამემამულენი სახარებისეული ჭეშმარიტებისა და თვით მის წინააღმდეგაც იბრძოდნენ. მაგრამ, ამის მიუხედავად, მას სწამდა, რომ მრავალი მიიღებს იესოს, როგორც მესიას.
წაიკითხეთ რომ. 11:28-36. როგორ გვიჩვენებს პავლე ღმერთის სიყვარულს არა მხოლოდ ებრაელების, არამედ მთელი კაცობრიობის მიმართ? როგორ გამოხატავს იგი ღვთის მადლის ამ გასაოცარ და მიუწვდომელ ძალას?
რომ. 11:28-36-ში, სადაც ერთმანეთს არიან შედარებული ებრაელები და წარმართები, მკაფიოდ არის გამოხატული შემდეგი მოსაზრება: ღვთის წყალობა, სიყვარული და მადლი იღვრება ცოდვილებზე. ღმერთს საუკუნეთა უწინარეს ჰქონდა დაგეგმილი კაცობრიობის გადარჩენა და ამ მიზნით ადამიანების და მთელი ერების საკუთარი ნების აღმასრულებელ იარაღებად გამოყენება. 
ყურადღებით და ლოცვით წაიკითხეთ რომ. 11:31. როგორი უნდა იყოს ჩვენი დამოწმება – არა მხოლოდ ებრაელთათვის, არამედ ყველა ადამიანისათვის, რომელსაც ჩვენ ვხვდებით?
ეჭვგარეშეა, რომ თუ საუკუნეთა განმავლობაში ქრისტიანული ეკლესია უკეთ მოეპყრობოდა ებრაელებს, ბევრი მათგანი, შესაძლოა, ჰპოვებდა თავის მესიას. დიადმა განდგომილებამ პირველ საუკუნეებში ქრისტეს მოსვლის შემდეგ, მათ შორის კვირადღის აღნიშვნის სასარგებლოდ შაბათის დაცვაზე უარის თქმამ, რა თქმა უნდა, არ გაუადვილა ცხოვრება იმ ებრაელებს, რომელთაც, შესაძლოა, ჰქონდათ იესოსთან მოსვლის სურვილი. 
რაოდენ მნიშვნელოვანია, რომ ყველა ქრისტიანმა გააცნობიეროს იესოში მონიჭებული წყალობა და თავადაც გამოიჩინოს მოწყალება სხვა ადამიანების მიმართ. თუ ასე არ ვიქცევით, ვერ ვიქნებით ქრისტიანები (იხ. მათ. 18:23-35).
იცნობთ თუ არა ისეთ ადამიანს, რომლის მიმართაც შეგიძლიათ მოწყალება გამოიჩინოთ, თუნდაც ის ამას არ იმსახურებდეს? როგორ რთულადაც არ უნდა გეჩვენებოდეთ, იქნებ  გააკეთოთ ეს? განა იესო იმავეს არ აკეთებდა? 

პარასკევი                                                                                                                           15 დეკემბერი
                                                      შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “მოციქულთა საქმეები” თავები “სინედრიონის წინ”, გვ. 77-79; “მდევნელებიდან – მოწაფეებში”, გვ. 112-114; “წერილები რომიდან”, გვ. 474, 475; ელენ უაითის წიგნიდან “მახარებლობა” წაიკითხეთ თავი “მახარებლობა კათოლიკეებისთვის”, გვ. 573-577; წიგნიდან “რჩეული უწყებანი” ტ. 1, - თავი “რის შესახებ ვიქადაგოთ და რაზე არ ვიქადაგოთ”, გვ. 155,156.
    “ისრაელის, როგორც ერის, დაცემის მიუხედავად, მასში ჯერ კიდევ რჩებოდა ღვთის ერთგული ნატამალი, რომელიც უნდა გადარჩენილიყო. მაცხოვრის დღეებში ცხოვრობდნენ ერთგული მამაკაცები და დედაკაცები, რომლებმაც სიხარულით მიიღეს იოანე ნათლისმცემლის უწყება და მესიის შესახებ წინასწარმეტყველების ხელახლა გადაკითხვას შეუდგნენ. პირველი ქრისტიანული ეკლესია სწორედ მათგან შედგებოდა, ვინც იესო ნაზარეველში აღიარა ის, ვისაც ასე მოუთმენლად ელოდნენ” (ელენ უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 376,377).
    “ის იუდეველები, რომლებმაც კარგად იციან წმიდა წერილები, სავლეს მსგავსად, გასაოცარი შემართებით შეუდგებიან ღვთის რჯულის სიმტკიცეზე ქადაგებას… თუ ღმერთის მსახურნი რწმენით იშრომებენ მათთვის, ვინც დიდი ხნის განმავლობაში სძულდათ და ვისაც თავს არიდებდნენ, ღმერთის ხსნა აღარ დააყოვნებს” (იქვე, გვ. 381).
   “როდესაც სახარების ქადაგება დასასრულს მიუახლოვდება, საჭირო იქნება ყურადღების გამახვილება იმ ადამიანებზე, რომელთაც აქამდე ვერავინ ამჩნევდა და ღმერთი იმედოვნებს, რომ მისი მაცნეები განსაკუთრებულ ინტერესს გამოიჩენენ ებრაელების მიმართ, რომლებიც დედამიწის ყველა კუთხეში არიან მიმოფანტულნი. როდესაც ძველი და ახალი აღთქმის წერილები შეერწყმიან ერთმანეთს და გაცხადდება იაჰვეს მარადიული გეგმა, მრავალი ებრაელისათვის ეს განთიადის, სულის აღორძინების მსგავსი იქნება. როდესაც ისინი იხილავენ ახალი აღთქმის ქრისტეს ძველი აღთქმის ფურცლებზე, როდესაც გააცნობიერებენ, რამდენად ნათლად განმარტავს ახალი აღთქმა - ძველს, მათი მიძინებული სული გამოიღვიძებს და ისინი აღიარებენ ქრისტეს სამყაროს მხსნელად. მრავალი რწმენით მიიღებს ქრისტეს თავის გამომსყიდველად” (იქვე).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ვინაიდან ღვთის რჯული და განსაკუთრებით მცნება შაბათის შესახებუკანასკნელ დღეებში ვრცელი დისკუსიების საგნად იქცევა, განა ლოგიკური არ იქნება ვივარაუდოთ, რომ ებრაელები (ბევრი მათგანი ათ მცნებას ისეთივე სერიოზულობით ეკიდება, როგორც ადვენტისტები) აგრეთვე მიიღებენ მონაწილეობას მსოფლიოს განათლებაში? ბოლოს და ბოლოს, შაბათის დაცვის საკითხში ებრაული ტრადიცია ბევრად აღემატება ადვენტისტების მიერ დაგროვილ გამოცდილებას. იმსჯელეთ! 
2.	რატომ შეუძლია სწორედ ადვენტისტურ ეკლესიას, რომ განსაკუთრებულ წარმატებას მიაღწიოს ებრაელებისათვის ხარებაში? რისი გაკეთება შეგიძლიათ თქვენ და თქვენს ეკლესიას, რომ ახაროთ ადგილობრივ ებრაელებს? 
3.	რა შეგვიძლია ვისწავლოთ ისრაელიანთა შეცდომებზე? როგორ ავიცილოთ თავიდან იგივე შეცდომები? 


გაკვეთილი 12
16-22 დეკემბერი
ბოროტის სიკეთით ძლევა
      გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 12,13;
      სამახსოვრო მუხლი: “და ნუ მიესადაგებით ამ წუთისოფელს, არამედ შეიცვალენით თქვენი გონების განახლებით, რათა შეიცნოთ, რა არის ღვთის ნება – კეთილი, სასურველი და სრულყოფილი” (რომ. 12:2).
პავლე ცდილობდა რომაელთა განთავისუფლებას რჯულთან დაკავშირებული ცრუ წარმოდგენებისაგან, მაგრამ ამავდროულად მოუწოდებდა სრული მორჩილებისაკენ. ასეთ მორჩილებას მხოლოდ მაშინ შეიძლება ადამიანმა მიაღწიოს, როდესაც სრულიად განახლდება მისი გული და გონება, ეს კი ხდება მარტოოდენ ღვთის ძალით, რომელიც მოქმედებს ყველა იმ ადამიანში, რომელიც მას უძღვნის თავს.
    რომაელთა მიმართ წერილში ვერსად ვერ ვიპოვით პატარა მინიშნებასაც კი იმაზე, რომ მორჩილება თავისათავად შეიძლება განვითარდეს. ქრისტიანმა უნდა შეიტყოს რა მოეთხოვება მას, უნდა ჰქონდეს ამ მოთხოვნათა შესრულების სურვილი და ბოლოს – ქრისტიანმა უნდა ითხოვოს ის ძალა, რომლის გარეშეც სრულყოფილი მორჩილება შეუძლებელია.
    ეს იმას ნიშნავს, რომ საქმეები ქრისტიანული რწმენის განუყოფელი ნაწილია. პავლეს არასოდეს არ დაუმდაბლებია მათი მნიშვნელობა. ის ძალიან დიდ ყურადღებას უთმობს მათ ამ ეპისტოლის მე-13 – მე-15 თავებში. ეს საკითხი არც ერთ შემთხვევაში არ უარყოფს იმას, რასაც პავლე აქამდე რწმენით გამართლების შესახებ საუბრობდა. პირიქით, სწორედ საქმეებია რწმენით ცხოვრების ჭეშმარიტი გამოხატულება. იმის მტკიცებაც კი შეიძლება, რომ რაკი ქრისტემ დამატებითი გამოცხადება მოგვცა, ახალი აღთქმის მოთხოვნები გაცილებით უფრო რთულია, ვიდე ძველი აღთქმისა – მორწმუნეებს ახალი აღთქმის ეპოქაში ზნეობრივი ქცევის სათანადო მაგალითი ჰქონდათ იესო ქრისტეში. მასზე უკეთეს მისაბაძ მაგალითს სხვა ვერავინ მოგვცემს. “თქვენშიაც იმ საფიქრალზე იფიქრეთ, რაც ქრისტე იესოშია” (ფილ. 2:5).
არ არსებობს ამაზე მაღალი სტანდარტი!

კვირადღე                                                                                                                            17 დეკემბერი
                                             “რაც თქვენი სულიერი მსახურება იქნება”
მე-11 თავი ამთავრებს რომაელთა მიმართ წერილის დოქტრინალურ ნაწილს. მე-12-16 თავებში ადგილი ეთმობა პრაქტიკულ დარიგებებსა და პირად ჩანაწერებს. ამის მიუხედავად, ამ უკანასკნელი თავების მნიშვნელობა განუზომლად დიდია, რადგან ისინი აჩვენებს, თუ როგორ უნდა ვიცხოვროთ რწმენის ცხოვრებით.
პირველ რიგში, რწმენა ვერ ჩაანაცვლებს მორჩილებას, რადგან არანაირად არ აუქმებს ჩვენს ვალდებულებას დავემორჩილოთ ღმერთს. ზნეობრივი მცნებები ძალაში რჩება. ახალი აღთქმა არა მხოლოდ განმარტავს მათ, არამედ ავსებს კიდევაც. არსად არ არის საუბარი იმაზე, რომ ქრისტიანისთვის ადვილი იქნება საკუთარი ცხოვრების მართვა ამ მცნებებით, პირიქით, აქ ნათქვამია, რომ ზოგჯერ ამის გაკეთება ძალიან ძნელია, საკუთარ თავსა და ცოდვასთან ბრძოლა მარტივი არასოდეს ყოფილა (1პეტ. 4:1). ქრისტიანს დაპირებული აქვს ღვთაებრივი ძალა. მას აქვს რწმუნება იმისა, რომ გამარჯვება შესაძლებელია, მაგრამ ჩვენ ჯერ კიდევ მტრულ გარემოცვაში ვცხოვრობთ და არაერთხელ მოგვიწევს ცდუნებებთან შებრძოლება. კეთილი უწყება ის არის, რომ ჩვენ არ ვიქნებით უარყოფილნი თუნდაც წავბორძიკდეთ და დავეცეთ, რადგანაც გვყავს მღვდელმთავარი, რომელიც შუამდგომლობს ჩვენთვის (ებრ. 7:25).
წაიკითხეთ რომ. 12:1. როგორ გვიჩვენებს აქ მოყვანილი ანალოგია იმას, თუ როგორ ვიცხოვროთ? როგორია ამ მუხლის თანაფარდობა რომ. 12:2-თან?
რომ. 12:1-ში პავლე ძველაღთქმისეული მსხვერპლშეწირვის ნიმუშს იყენებს. როგორც ძველად მოჰქონდათ ცხოველები მსხვერპლად, ასევე ახლა ქრისტიანებმა საკუთარი სხეულები უნდა შესწირონ ღმერთს – არა მოსაკლავად, არამედ ცოცხალ მსხვერპლად მსახურებისათვის. 
     ძველი ისრაელის ეპოქაში ყოველ შესაწირავს საგულდაგულოდ ამოწმებდნენ. თუ ცხოველს რაიმე დეფექტს აღმოუჩენდნენ, მას იწუნებდნენ სამსხვერპლოდ, რადგან ღმერთის ბრძანების თანახმად, მსხვერპლი უმანკო უნდა ყოფილიყო. ამრიგად ქრისტიანებს ევალებათ საკუთარი სხეულები “ცოცხალ, წმიდა, ღვთის სასურველ” მსხვერპლად შესწირონ. ამის გასაკეთებლად მათ საკუთარი ძალები საუკეთესო მდგომარეობაში უნდა შეინარჩუნონ. ჩვენი მანკიერების მიუხედავად, უნდა ვისწრაფვოდეთ, რომ ვიცხოვროთ რამდენადაც შეგვიძლია უმწიკვლო და მართალი ცხოვრებით.
“შეიცვალენით თქვენი გონების განახლებით” (რომ. 12:2). ეს რეპლიკა არის მოწოდება სრულყოფისაკენ, ვინაიდან ის აქ საუბრობს იმ ადამიანებზე, რომლებიც უკვე გახდნენ ქრისტიანები. მათი ცხოვრება არ არის სტატიკური და უცვლელი, არამედ მიმართულია კარგიდან უკეთესისკენ” (მარტინ ლუთერი, ლექციები “რომაელთა მიმართ წერილის” მიხედვით, გვ. 479). რას ნიშნავს კარგიდან უკეთესისკენ მოძრაობა ქრისტიანულ ცხოვრებაში?

ორშაბათი                                                                                                                              18 დეკემბერი
იფიქრეთ თავმდაბლურად
ამ კვარტლის განმავლობაში ჩვენ ბევრი ვისაუბრეთ ღვთის რჯულის უცვლელ ხასიათზე. როგორც უკვე არაერთხელ აღვნიშნეთ, რომაელთა მიმართ წერილში პავლე არსად არ ასწავლის, რომ ათი მცნება გაუქმდა ან ისინი რწმენამ ჩაანაცვლა.
ამის მიუხედავად, რჯულის ასოების მიმდევრობის ცდუნება იმდენად დიდია, რომ ხშირად ვივიწყებთ რჯულის სულს. ეს სული სიყვარულია – სიყვარული ღმერთისა და ერთმანეთის მიმართ. სიყვარულის შესახებ საუბარი ნებისმიერ ადამიანს შეუძლია, მაგრამ სულ სხვა საქმეა მისი გამომჟღავნება ყოველდღიურ ცხოვრებაში. 
წაიკითხეთ რომ. 12:3-21. როგორ უნდა გამოვიჩინოთ სიყვარული სხვების მიმართ?
სულის ნაყოფებზე საუბრის შემდეგ, 1კორ. 12,13-შიც პავლე აღამაღლებს სიყვარულს (ბერძნ. აგაპე). “ღმერთი სიყვარულია” (1იოან. 4:8). ამრიგად, სიყვარული აღწერს ღმერთის ხასიათს. გიყვარდეს – ეს ნიშნავს ისე მოექცე სხვებს, როგორც ღმერთი ექცევა, ისე მოეპყრა მათ, როგორც ღმერთი ეპყრობა.
აქ პავლე გვაჩვენებს, თუ როგორ უნდა გამომჟღავნდეს ეს სიყვარული საქმეებში. ყველა ეს მუხლი მიუთითებს თავმდაბლობის მნიშვნელობაზე. ეს არის ადამიანის მზაობა არ იფიქროს საკუთარ თავზე იმაზე მეტად, ვიდრე უნდა ფიქრობდეს (რომ. 12:3), “პატივისცემაში ერთმანეთის დასწრება” (რომ. 12:10) და “ქედმაღლური ფიქრების” (რომ. 12:16) მოშორება. თავმდაბლობის არსს საუკეთესოდ გადმოსცემს ქრისტეს სიტყვები: “იტვირთეთ ჩემი უღელი და ისწავლეთ ჩემგან, ვინაიდან მე მშვიდი და თავმდაბალი ვარ” (მათ. 11:29).
ქრისტიანები სხვებისაგან სწორედ თავმდაბლობით უნდა გამოირჩეოდნენ. ბოლოს და ბოლოს, შეხედეთ, როგორი უსუსურნი ვართ. შეხედეთ, როგორ დავეცით. შეხედეთ, ხსნის საკითხში როგორ ვართ ჩვენთვის ჩათვლილ სიმართლესა და ღმერთის ძალაზე დამოკიდებული. რით უნდა დავიკვეხოთ? რა გვაქვს ისეთი, რითაც შეგვიძლია ვიამაყოთ? არაფერი! ღმერთისა და ხალხის წინაშე თავმდაბლობის გამოჩენით, ჩვენ უნდა ვიცხოვროთ ისე, როგორც პავლე შეგვაგონებს ამ მუხლებში. 
წაიკითხეთ რომ. 12:18. რამდენად ითვალისწინებთ ამ დარიგებას თვენს ცხოვრებაში? გჭირდებათ თუ არა საკუთარი დამოკიდებულების შეცვლა ამ განკარგულების შესასრულებლად?

სამშაბათი                                                                                                                            19 დეკემბერი
ქრისტიანი და სახელმწიფო
წაიკითხეთ რომ. 13:1-7. ჩვენი და სამოქალაქო ხელისუფლების ურთიერთობასთან დაკავშირებული რა პრინციპები შეგვიძლია დავინახოთ მოცემულ მონაკვეთში?
პავლეს სიტყვები განსაკუთრებულად აღსანიშნავია იმიტომ, რომ დაიწერა წარმოუდგენლად სასტიკი, წამხდარი და ღმერთის უცოდინარი წარმართული იმპერიის ბატონობისას. სულ რამდენიმე წლის შემდეგ, ეს იმპერია დევნას დაუწყებს მათ, ვინც გადაწყვიტა თაყვანი სცეს ღმერთს. სინამდვილეში, პავლეც სწორედ ამ იმპერიამ აწამა! და ამის მიუხედავად, პავლე შეაგონებს ქრისტიანებს, რომ ასეთი მმართველობის პირობებშიც პატიოსან მოქალაქეებად დარჩნენ?
დიახ! ამის მიზეზი კი ის არის, რომ თავად სახელმწიფოებრივი მართვის იდეას ვხვდებით ბიბლიაში. თვით ცნება და მართვის პრინციპი ღმერთის მიერაა დაფუძნებული. ადამიანი გარკვეული წესებისა და სტანდარტების დაცვით ცხოვრობს საზოგადოებაში. ანარქია არაბიბლიური ცნებაა.
მაგრამ ეს იმას არ ნიშნავს, რომ ღმერთი ყველა სახის მმართველობას ამართლებს და კმაყოფილია ხელისუფლების ფორმებით ყველა ქვეყანაში. პირიქით! მართვის სასტიკი რეჟიმების დასანახად დიდხანს არც მოგვიწევს ისტორიის ფურცლების ქექვა. მაგრამ ასეთ სიტუაციებშიც კი ქრისტიანებს მართებთ ქვეყნის კანონთა მორჩილება იმდენად, რამდენადაც ეს იქნება შესაძლებელი. ქრისტიანები იქამდე უნდა ემორჩილებოდნენ სახელმწიფოს მოთხოვნებს, სანამ ისინი ღმერთის მოთხოვნებს არ ეწინააღმდეგება.  სანამ ხელისუფლებასთან წინააღმდეგობის გზას დაადგებით, აუცილებელია, რომ საგულდაგულოდ, ლოცვით დაუკვირდეთ ყველაფერს და სხვებსაც სთხოვოთ რჩევა-დარიგება. ჩვენ წინასწარმეტყველებიდან ვიცით, რომ ერთხელაც ღმერთის ერთგულ მიმდევრებს მოუწევთ შეეწინააღმდეგონ სამყაროს მმართველ პოლიტიკურ ძალებს (იხ. გამოცხ. 13). მანამდე კი უნდა მოვიმოქმედოთ ყველაფერი, რაც შეგვიძლია იმისთვის, რომ ჩვენი ქვეყნის პატიოსანი მოქალაქეები ვიყოთ.
    “ჩვენ მიწიერი მთავრობა უნდა ვაღიაროთ, როგორც ღმერთის დადგენილება. უნდა ვისწავლოთ მისი კანონიერი მოთხოვნების პირნათლად შესრულება. მაგრამ როდესაც მისი და ღმერთის მოთხოვნები ერთმანეთს სცილდება, ადამიანზე მეტად ღმერთის მორჩილება გვმართებს. ღმერთის სიტყვა ადამიანის ნებისმიერ კანონმდებლობაზე აღმატებულია.
არ არის მიზანშეწონილი ხელისუფლების გამოწვევა ან ისე უგუნურად მოქცევა, რომ ჩვენ ცხვირწინ ყველა კარი დაიხუროს. ყველაფერი, რასაც ვსაუბრობთ ან ვწერთ, გულდასმით უნდა გადაიხედოს, რომ არავის შეექმნას შთაბეჭდილება, თითქოს კანონისა და წესრიგის მოწინააღმდეგენი ვართ” (ელენ უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 69).

ოთხშაბათი                                                                                                                           20 დეკემბერი
გიყვარდეთ ერთმანეთი
“არავისი არაფერი დაგედოთ ვალად, გარდა ერთმანეთის სიყვარულისა, ვინაიდან სხვისი მოყვარული ასრულებს რჯულს” (რომ. 13:8). როგორ გესმით ეს მუხლი? ნიშნავს თუ არა ეს იმას, რომ თუ გვიყვარს, ღვთის რჯულის დაცვა აღარ არის სავალდებულო?
იესოს მთაზე ქადაგების მსგავსად, პავლეც განმარტავს რჯულის მცნებებს და აჩვენებს, რომ ყოველი ჩვენი ქმედების მოტივი სიყვარული უნდა იყოს. რაკი რჯული ღმერთის ხასიათის ამსახველია, ხოლო ღმერთი – სიყვარულია, ესე იგი გიყვარდეს, ნიშნავს ასრულებდე რჯულს. პავლეს არ ჩაუნაცვლებია რჯულის მკაფიო მითითებები სიყვარულის ბუნდოვანი სტანდარტით, როგორც ამას ზოგიერთი ქრისტიანი ამტკიცებს. ზნეობრივი კანონი ახლაც აუცილებელია, რადგან ის ცოდვაზე მიუთითებს – განა ვინმეს შეუძლია ცოდვის არსებობა უარყოს? ამავდროულად, რჯულის სათანადოდ დაცვა მხოლოდ მაშინ არის შესაძლებელი, თუ გვიყვარს ღმერთი და ადამიანები. გახსოვდეთ, რომ ზოგიერთი მათგანი, რომელმაც ჯვარს აცვა ქრისტე, შემდეგ სახლში დაბრუნდა, რათა დაეცვა რჯული.
რომელი მცნებები მოჰყავს პავლეს სიყვარულის პრინციპისა და რჯულის დაცვის ილუსტრირებისას? რატომ მაინცდამაინც ეს მცნებები? იხ. რომ. 13:9,10.
აღსანიშნავია, რომ სიყვარულის პრინციპი სულაც არ ყოფილა ახალი. “შეიყვარე მოყვასი შენი, როგორც თავი შენი” (ლევ. 19:18) – ამ სიტყვების ციტირებით პავლე აჩვენებს, რომ ეს პრინციპი ძველი აღთქმის სისტემის განუყოფელი ნაწილია. პავლე კვლავ მიმართავს ძველ აღთქმას, რათა გაამყაროს სახარების ქადაგება. ამ მუხლებზე დაყრდნობით ზოგი აცხადებს, რომ ძალაში რჩება მხოლოდ ის რამდენიმე მცნება, რომელიც პავლემ აქ მოიხსენია. თუ ეს ასეა, ესე იგი ქრისტიანს შეუძლია აღარ სცეს პატივი მშობლებს, კერპებს სცეს თაყვანი და იყოლიოს სხვა ღმერთები უფლის წინაშე? რა თქმა უნდა, არა!
დაუკვირდით ამ მუხლების კონტექსტს. პავლე საუბრობს ჩვენს ერთმანეთისადმი დამოკიდებულებაზე. ის პირად ურთიერთობებზე საუბრობს და ამის შესაბამისი მცნებები მოჰყავს. უდავოა, რომ პავლეს მსჯელობა არ უნდა განიმარტოს ისე, თითქოს რჯულის დანარჩენი ნაწილი გაუქმებულია (იხ. საქმ. 15:20; 1თეს. 1:9; 1იოან. 5:21). ამასთანავე, როგორც ახალი აღთქმის ავტორები იუწყებიან, ერთმანეთისადმი სიყვარულის გამოვლენით, ჩვენ ვავლენთ ჩვენს სიყვარულს ღმერთისადმი (იხ. მათ. 25:40; 1იოან. 4:20,21).
დაუკვირდით თქვენს ღმერთთან ურთიერთობას და დაფიქრდით იმაზე, თუ როგორ აისახება ის სხვა ადამიანებთან ურთიერთობაში. რამდენად დიდია სიყვარულის ფაქტორი ამ ურთიერთობებში? როგორ ვისწავლოთ ადამიანების შეყვარება ისე, როგორც ღმერთს ვუყვარვართ ჩვენ? რა გვიშლის ამაში ხელს?

ხუთშაბათი                                                                                                                              21 დეკემბერი 
                                                       “უფრო ახლოსაა ჩვენი ხსნა”
       “მაშ ასე, იმოქმედეთ, რადგან იცით დრო, რომ დადგა ძილისაგან თქვენი გამოღვიძების ჟამი. ვინაიდან ახლა უფრო ახლოა ჩვენი ხსნა, ვიდრე მაშინ, როცა ვირწმუნეთ” (რომ. 13:11).
როგორც უკვე აღინიშნა, პავლეს წერილს რომაელთა მიმართ კონკრეტული დანიშნულება ჰქონდა – მას რომის ეკლესიის, განსაკუთრებით კი ებრაელთათვის უნდა განემარტა რწმენისა და საქმეების როლი ახალი აღთქმის თვალთახედვიდან. აქ განიხილება ხსნის საკითხი და აგრეთვე ისიც, თუ როგორ ხდება ადამიანი მართალი და წმიდა ღმერთის წინაშე. პავლე განმარტავს რჯულის ჭეშმარიტ როლსა და ისტორიულ მნიშვნელობას მათთვის, ვინც მთლიანად რჯულზე იყო მინდობილი. მართალია იუდაიზმი ძველი აღთქმის ეპოქაშიც მადლის რელიგია იყო (იდეალში), მაგრამ წარმოქმნილმა მეკანონეობამ ბევრი რამ დააზიანა. ჩვენ, როგორც ეკლესიამ, უნდა ვიფრთხილოთ, რომ იგივე შეცდომა არ დავუშვათ.
წაიკითხეთ რომ. 13:11-14. რა მოვლენაზე საუბრობს აქ პავლე და როგორ უნდა ვიმოქმედოთ მის მოლოდინში?
რა გასაოცარია პავლეს სიტყვები! ის მოუწოდებს მორწმუნეებს გამოფხიზლებისა და გაერთიანებისკენ, რადგან იესო ბრუნდება. იმ ფაქტს, რომ ეს სიტყვები ორი ათასი წლის წინ დაიწერა, არავითარი მნიშვნელობა არ აქვს. ჩვენ ქრისტეს მოსვლის მოახლოების განცდით უნდა ვცხოვრობდეთ. ჩვენი დაინტერესებულობისა და პირადი გამოცდილების მიუხედავად მეორედ მოსვლა იმდენადვე ახლოსაა ჩვენთან, რამდენედაც ჩვენი სიკვდილის ალბათობა.  ოთხ დღესა თუ ორმოც წელში მოვხუჭავთ თვალებს, ოთხი თუ ოთხასი წლის განმავლობაში ვიძინებთ – ამას ჩვენთვის არავითარი მნიშვნელობა არ აქვს. ჩვენ ვიცით, რომ ამის შემდეგ იქნება იესოს მეორედ მოსვლა. რადგანაც სიკვდილს ნებისმიერ წუთს შეიძლება გადავეყაროთ, დრო ნამდვილად ძალიან ცოტა გვრჩება და ხსნა უფრო ახლოსაა, ვიდრე მაშინ, როცა ვირწმუნეთ.
მართალია პავლე რომაელთა მიმართ წერილში მეორედ მოსვლაზე ბევრს არ საუბრობს, მაგრამ ის ამ თემას უფრო დაწვრილებით ავრცობს თესალონიკელთა და კორინთელთა მიმართ წერილებში. საბოლოო ჯამში, ეს ბიბლიის, განსაკუთრებით კი ახალი აღთქმის საკვანძო თემაა. მეორედ მოსვლის გარეშე ჩვენს რწმენას აზრი დაეკარგებოდა. ბოლოს და ბოლოს, რას უნდა ნიშნავდეს “რწმენით გამართლება” მეორედ მოსვლის გარეშე? სწორედ მეორედ მოსვლას მიჰყავს ეს დიდებული ჭეშმარიტება აღსრულებამდე.
თქვენ რომ გაგეგოთ, რომ იესო სავარაუდოდ მომდევნო თვის განმავლობაში მოვა, რას შეცვლიდით თქვენს ცხოვრებაში და რატომ? თუ თვლით, რომ იესოს მოსვლამდე ერთი თვით ადრე უნდა შეცვალოთ რაღაც, იქნებ ახლაც გაგეკეთებინათ ეს? რა განსხვავებაა?

პარასკევი                                                                                                                         22 დეკემბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
“ბიბლია აცხადებს ღვთის ნებას. ღვთის სიტვის ჭეშმარიტებანი – უზენაესის გამონათქვამია. ადამიანი, რომელიც ამ ჭეშმარიტებებს თავისი ცხოვრების ნაწილად აქცევს, ყველანაირი გაგებით ახალი ქმნილება ხდება. მას არ ენიჭება ახალი გონებრივი ძალები, მას ჩამოშორდება სიბნელე, რომელიც უმეცრებისა და ცოდვის დახმარებით უბინდავდა ცნობიერებას. სიტყვები “ახალ გულს გაძლევთ თქვენ” გულისხმობს - “ახალ გონებას გაძლევთ თქვენ”. გულის შეცვლას ყოველთვის თან სდევს ქრისტიანული ვალდებულებისა და ჭეშმარიტების  ნათლად გაცნობიერება. ადამიანს, რომელიც გულმოდგინედ და ლოცვით იკვლევს წერილებს, მიენიჭება საღი აზროვნება და გონიერება. ღმერთთან ურთიერთობა მას უფრო ღრმად აზროვნების უნარს გამოუმუშავებს” (ელენ უაითი, ჩემი ცხოვრება დღეს, გვ. 24).
    “უფალი მალე მოვა… და ჩვენ ვალდებულნი ვართ მოვემზადოთ და ველოდოთ მის გამოცხადებას. რა საამური იქნება მისი ხილვა და მის მიერ გამოსყიდულთა რიცხვში ყოფნა! ჩვენ დიდი ხანია ველით მას და ჩვენი იმედი არ უნდა ჩაცხრეს. თუ ვიქნებით მეფისა და მისი დიდების ხილვის ღირსნი, მაშინ მარადიულ ნეტარებას ვეზიარებით. მსურს ხმამაღლა შევძახო: “ჩვენ ვბრუნდებით შინ!” ჩვენ ძალიან მივუახლოვდით იმ დროს, როდესაც ქრისტე მოვა თავისი ძალითა და დიდებით, რათა წაიყვანოს გამოსყიდულნი თავიანთ მარადიულ სამკვიდრებელში” (ელენ უაითი, მოწმობანი ეკლესიისათვის, ტ. 8, გვ. 253).
კითხვები მსჯელობისათვის:
1.	ჯგუფთან ერთად განიხილეთ ხუთშაბათის გაკვეთილის ბოლო კითხვები.
2.	იყო კარგი მოქალაქე და ამავდროულად – კარგი ქრისტიანი, არ არის მარტივი. რა პასუხს გასცემთ, თუ შეგეკითხებიან, ღირს თუ არა ხელისუფლებასთან კონფლიქტის ფასად ღმერთის ნების დაცვა? რარჩევას მისცემდით? რა პრინციპებით უნდა ვიხელმძღვანელოთ? რატომ უნდა მივუდგეთ ამ საკითხს აზრიანად და ლოცვით?
3.	თქვენი აზრით, რა უფრო რთულია: რჯულის ასოების დაცვა თუ ადამიანებისა და ღმერთის უპირობო სიყვარული? სამართლიანია საკითხის ასე დასმა? თუ არა – რატომ?
4.	რადგანაც კვარტლის დასასრულს მივუახლოვდით, იმსჯელეთ ჯგუფში, რომაელთა მიმართ წერილის რომელ იდეებსა და მოსაზრებებს შეუძლიათ დაგეხმარონ რეფორმაციის მნიშვნელობის უკეთ გააზრებაში? რას ამბობს რომაელთა მიმართ წერილი იმის შესახებ, რისიც გვწამს და რატომ?


გაკვეთილი 13
23-29 დეკემბერი
ქრისტიანული ცხოვრება
გამოსაკვლევად შემოთავაზებული ბიბლიური მუხლები: რომ. 14-16.
სამახსოვრო მუხლი: “მაშ, შენ რატომ განიკითხავ შენს ძმას? ანდა რატომ ამცირებ შენს ძმას? ჩვენ ხომ ყველანი წარვდგებით ღვთის სამსჯავროს წინაშე” (რომ. 14:10).
აი, რომაელთა წერილის შესწავლის ბოლო გაკვეთილის დროც მოვიდა. რომაელთა მიმართ წერილი – ეს არის წიგნი, რომელმაც შვა პროტესტანტული რეფორმაცია. ეს არის წიგნი, რომელიც სხვებზე უკეთესად განგვიმარტავს, თუ რატომ ვართ პროტესტანტები და რატომ უნდა ვიყოთ ასეთნი ბოლომდე. როგორც პროტესტანტები და ადვენტისტები, ჩვენ ვხელმძღვანელობთ პრინციპით შოლა შცრიპტურა – “მხოლოდ წმიდა წერილი!”. სწორედ ბიბლიის მეშვეობით შევიტყვეთ იმ ჭეშმარიტების შესახებ, რომელმაც საუკუნეების წინ ჩვენს წინაპრებსა და რომს შორის განხეთქილება გამოიწვია. ეს არის დიადი ჭეშმარიტება რწმენით გადარჩენის შესახებ, რომელიც ძალიან დამაჯერებლად  არის გადმოცემული პავლეს წერილში რომაელთა მიმართ.
ალბათ შესაძლებელია, რომ ყოველივე განხილული შევაჯამოთ ციხის ზედამხედველის შეკითხვით: “რა ვქნა, რომ გადავრჩე?” (საქმ. 16:30). პასუხი ამ კითხვაზე მოცემულია რომაელთა მიმართ წერილში და ის მნიშვნელოვნად განსხვავდება იმისაგან, რასაც ლუთერის დღეებში სთავაზობდა ეკლესია. ამიტომაც დაიწყო რეფორმაცია და ამიტომაც ვართ ჩვენ პროტესტანტები.
უკანასკნელ თავებში პავლე ეხება საკითხებს, რომლებიც ძირითად თემასთან შედარებით ნაკლებად მნიშვნელოვანია, მაგრამ მაინც მოხვდა ეპისტოლეში, ამიტომ ჩვენ მათ ისე მივუდგებით, როგორც წმიდა წერილს.
როგორ ამთავრებს პავლე თავის ეპისტოლეს, რა ჭეშმარიტებებს შეიცავს ის ამ მონაკვეთში ჩვენთვის, როგორც მემკვიდრეებისათვის არა მხოლოდ პავლესი, არამედ პროტესტანტული ეკლესიისაც?

კვირადღე                                                                                                                 24 დეკემბერი
რწმენაში უძლური
   რომ. 14:1-3-ში განიხილება ნაკერპავის ჭამის საკითხი. იერუსალიმის საბჭომ (იხ. საქმ. 15) დაადგინა, რომ მოქცეულ წარმართებს თავი უნდა შეეკავებინათ მსგავსი საკვების მიღებისაგან. მაგრამ ბაზარში გაყიდული ხორცი თავისუფლად შეიძლებოდა იმ ცხოველებისა ყოფილიყო, რომლებსაც კერპებს სწირავდნენ მსხვერპლად. სწორედ ამ საკითხმა გამოიწვია პრობლემები (იხ. 1კორ. 10:25). ზოგიერთ ქრისტიანს ეს სულაც არ ადარდებდა, სხვებმა, ეჭვების თავიდან ასაცილებლად, გადაწყვიტეს მხოლოდ მწვანილეული ჭამოს. აქ საერთოდ არ ყოფილა საუბარი ვეგეტარიანელობაზე ან ჯანსაღი ცხოვრების წესზე. პავლეს არც ის უგულისხმია, რომ წმიდა და უწმიდურ საკვებს შორის განსხვავებები უგულებელსაყოფია. ეს არც კი განიხილებოდა. სიტყვები “ყველაფრის ჭამა შეიძლება” (რომ. 14:2) არ გულისხმობს იმას, რომ ნებადართულია ნებისმიერი ცხოველის ხორცის ჭამა, იქნება ის წმიდა თუ უწმიდური. ამ ფრაგმენტის თანაფარდობა ახალი აღთქმის სხვა მონაკვეთებთან მიუთითებს, რომ ასეთი დასკვნა მცდარია. 
ამავე დროს, რწმენაში უძლურის “მიღება” ნიშნავს მის მიღებას ეკლესიის სრულუფლებიან წევრად. არ არის მიზანშეწონილი მასთან ცხარე კამათი, უმჯობესი იქნება, თუ მისცემთ უფლებას იქონიოს საკუთარი მოსაზრება.
რა პრინციპი უნდა ავითვისოთ რომ. 14:1-3-დან?
მნიშვნელოვანია გავიგოთ, რომ რომ. 14:3-ში პავლე ცუდად არ მოიხსენიებს “რწმენაში უძლურს” რომ. 14:1-დან. არც იმას ურჩევს ამ ადამიანს, თუ როგორ უნდა გაძლიერდეს. ეს ადამიანი მიღებული იქნება იქამდე, სანამ ასრულებს ღმერთის ნებას, თუნდაც მისი ქმედებები გადაჭარბებულად გეჩვენებოდეთ.”ღმერთმა მიიღო იგი”.
როგორ ვითარდება ეს აზრი რომ. 14:4-ში?
მართალია დღევანდელ გაკვეთილში განხილული პრინციპები სულ უნდა გვახსოვდეს, მაგრამ რა სიტუაციებში შეგვიძლია ჩავერიოთ და განვიკითხოთ ადამიანის მოტივები თუ არა, ქმედებები მაინც? თუ ნებისმიერ შემთხვევაში შორს უნდა დავიჭიროთ თავი, არაფერი ვთქვათ და არაფერი მოვიმოქმედოთ? ეს. 56:10 ასე აღწერს გუშაგებს: “მუნჯი ძაღლებია ყველანი, არ შეუძლიათ ყეფა”. როგორ მივხვდეთ, როდის გვმართებს საუბარი და როდის დუმილი?

ორშაბათი                                                                                                                 25 დეკემბერი
წარვდგებით სამსჯავროს წინაშე
წაიკითხეთ რომ. 14:10. რა საბუთი მოჰყავს პავლეს როდესაც გვირჩევს, რომ სიფრთხილე გამოვიჩინოთ სხვისი შეფასების დროს?
ზოგჯერ ჩვენ ძალიან მკაცრად განვიკითხავთ ადამიანს იმაში, რის უფლებასაც ამ დროს საკუთარ თავსაც ვაძლევთ. ჩვენი ქმედებები ისე შემზარავად არ გვეჩვენება, როგორც სხვისი ანალოგიური ქცევები. ჩვენი პირფერობით შესაძლოა საკუთარ თავს მოვიტყუებთ, მაგრამ ვერ მოვატყუებთ ღმერთს, რომელიც გვაფრთხილებს: “ნუ განიკითხავთ, რათა არ განიკითხნეთ. ვინაიდან რომელი განკითხვითაც განიკითხავთ და რომელი საწყაოთიც მიუწყავთ, იმავეთი მოგეწყვებათ თქვენ. რად უყურებ წველს შენი ძმის თვალში, საკუთარ თვალში კი დირესაც ვერ ამჩნევ? ანდა როგორ ეტყვი შენს ძმას: მიმიშვი, ამოგიღო თვალიდან წველიო, და აჰა, შენს თვალში კი დირეა” (მათ. 7:1-4).
რა დანიშნულება აქვს აქ პავლეს მიერ მოყვანილ ციტატას ძველი აღთქმიდან? რომ. 14:11.
ესაიას 45:23-დან მოყვანილი ეს სიტყვები ამტკიცებს: ყველა წარდგება სამსჯავროს წინ. “ყოველი მუხლი” და “ყოველი ენა” მიუთითებს იმაზე, რომ სამსჯავრო ეხება თითოეულ ადამიანს პირადად. ამის აზრი ის არის, რომ ყოველმა ჩვენგანმა უნდა აგოს პასუხი თავის ცხოვრებასა და ქმედებებზე (იხ. რომ. 14:12). სხვის ნაცვლად ვერავინ ვერ ისაუბრებს. ამ თვალსაზრისით ჩვენ ვერ ვიქნებით ჩვენს თანამოძმეთა მცველები.
ზემოთ აღნიშნულის გათვალისწინებით, როგორ გესმით პავლეს სიტყვები რომ. 14:14-ში?
აქ ჯერ ისევ ნაკერპავზე მიდის საუბარი. საკითხი არ ეხება წმიდა და უწმიდურ საკვებს შორის განსხვავებას. პავლე ამბობს, რომ არაფერია ცუდი იმ პროდუქტების გამოყენებაში, რომლებიც შეიძლება მიძღვნილი ყოფილიყვნენ კერპებისადმი. ბოლოს და ბოლოს, რას წარმოადგენს კერპი? არაფერს! (იხ. 1კორ.8:4). ვის აღელვებს, რომ რომელიღაც წარმართმა ესა თუ ის პროდუქტი შესწირა მსხვერპლად ბაყაყის ან ხარის გამოსახულებას?
არ შეიძლება, რომ ადამიანს საკუთარი სინდისის წინააღმდეგ წასვლა ვაიძულოთ, თუნდაც მისი სინდისი მეტისმეტად მგრძნობირე იყოს. “ძლიერი” ძმები, როგორც ჩანს, ამას ვერ ხვდებოდნენ. მათ სძულდათ “უძლურთა” სიფაქიზე და დაბრკოლებებს უქმნიდნენ გზაზე.
თქვენი უფალში მოშურნეობით თქვენც იმავე საფრთხის წინაშე ხომარ დგახართ, რომლის შესახებაც საუბრობდა აქ პავლე? რატომ უნდა გამოვიჩინოთ სიფრთხილე, როდესაც ვცდილობთ სხვა ადამიანების სინდისის როლი შევასრულოთ, თუნდაც ჩვენი განზრახვები კეთილი იყოს?

სამშაბათი                                                                                                                26 დეკემბერი 
წყენის გარეშე
წაიკითხეთ რომ. 14:15-23. (იხ. აგრეთვე 1კორ. 8:12,13). განაზოგადეთ იმის აზრი, რაზეც საუბრობს პავლე. რა პრინციპის დანახვა შეგვიძლია აქ, პრინციპის, რომლის გამოყენებაც შეიძლება ჩვენი ცხოვრების ნებისმიერ სფეროში?
რომ. 14:17-20-ში პავლე სწორ ჭრილში გვაჩვენებს ქრისტიანობის სხვადასხვა ასპექტს. იმის მიუხედავად, რომ კვების საკითხი მნიშვნელოვანია, ქრისტიანებს შორის არ უნდა იყოს კამათი იმის გამო, რომ ზოგიერთები მიირთმევენ მწვანილეულს ნაკერპავი ხორცის ნაცვლად.  ამის ნაცვლად, მათ მზერა უნდა მიაპყრონ სიმართლეს, მშვიდობასა და სიხარულს სულიწმიდაში. როგორ შეგვიძლია ამ იდეის გამოყენება კვების საკითხებთან დაკავშირებით ჩვენს დროსა და ჩვენს ეკლესიაში? მიუხედავად იმისა, რომ უწყება ჯანსაღი ცხოვრების შესახებ, განსაკუთრებით კი სწორი კვების შესახებ, შეიძლება კურთხევა იყოს ჩვენთვის, ამ საკითხს ყველა ერთნაირად  არ განიხილავს, ამიტომ ჩვენ პატივი უნდა ვცეთ ასეთ განსხვავებებს. 
პავლე საუბრობდა იმაზე, რომ საჭიროა ადამიანთათვის საკუთარი სინდისით ხელმძღვანელობის ნების მიცემა. ამ კონტექსტში, რომ. 14:22-ში ის საინტერესო მოსაზრებას გამოთქვამს: “ნეტარია ის, ვინც თავის თავს არ სდებს მსჯავრს იმის გამო, რასაც ირჩევს”. რა გაფრთხილებას იძლევა აქ პავლე? როგორ ააშკარავებს ეს მის პოზიციას?
გსმენიათ ვინმესგან სიტყვები: “არავის საქმე არ არის, რას შევჭამ, რას ჩავიცვამ და როგორ გავერთობი!”. ასეა ეს? არც ერთი ჩვენგანი არ ცხოვრობს ვაკუუმში. ჩვენი ქმედებები, სიტყვები, კვების ჩვევებიც კი ახდენს გარშემომყოფებზე ან კარგ, ან ცუდ ზეგავლენას. თავს ვიტყუებთ, თუ სხვაგვარად ვფიქრობთ. ჩვენ, როგორც ქრისტიანები, პასუხისმგებელნი ვართ ერთმანეთზე და თუ ჩვენს მაგალითს ვინმე შეცდომაში შეჰყავს, ამაში ჩვენ ვართ დამნაშავე.
თქვენ რა მაგალითს აძლევთ სხვებს? რამდენად კომფორტულად იგრძნობთ თავს, თუ სხვა ადამიანები, განსაკუთრებით კი ახალგაზრდები ან ახლად მოქცეულები, ყველაფერში თქვენს გზას დაადგებიან? რას მეტყველებს თქვენი პასუხი თქვენს შესახებ?

ოთხშაბათი                                                                                                               27 დეკემბერი
დღის დღისაგან გარჩევისას
პავლე გვირჩევს, რომ არ განვიკითხოთ ადამიანები, რომლებსაც ჩვენგან განსხვავებული ხედვა აქვთ. ის მოგვიწოდებს, რომ არ გავხდეთ შებრკოლების ლოდი მათთვის, ვინც შეიძლება ჩვენმა ქმედებებმა შეურაცხყოს. მაგრამ ამავე დროს, პავლე იხსენიებს განსაკუთრებულ დღეებს, რომელთა დაცვაც ზოგს სურს, ზოგს კი – არა.
წაიკითხეთ რომ. 14:4-10. როგორ უნდა გავიგოთ პავლეს ნათქვამი? აქვს თუ არა ამას კავშირი მეოთხე მცნებასთან? თუ არა, რატომ?
რომელ დღეებზე საუბარობს პავლე? იყო თუ არა კამათი ადრეულ ეკლესიაში გარკვეული დღეების დაცვა-არდაცვის შესახებ? როგორც ჩანს, იყო. ამის შესახებ საუბარია გალ. 4:9,10-შიც, სადაც პავლე საყვედურობს ქრისტიანებს, რომ ისინი “დღეებს იცავენ, თვეებს, ვადებსა და წელიწადებს”. როგორც მე-2 გაკვეთილში აღვნიშნეთ, ზოგიერთმა  ადამიანმა დაარწმუნა გალატელი მორწმუნეები წინადაცვეთისა და მოსეს რჯულის სხვა წესდებათა აუცილებლობაში. პავლე შიშობდა, რომ ამ იდეებს შეეძლოთ რომის ეკლესიისთვისაც მიეყენებინათ ზიანი. მაგრამ, შესაძლოა, რომში თვით ებრაელ ქრისტიანებს უჭირდათ საკუთარი თავის გადარწმუნება იმაში, რომ ებრაული დღესასწაულების დაცვა არ იყო საჭირო. აქ პავლე ამბობს: ამ საკითხში ისე მოიქეცით, როგორც გენებოთ, მაგრამ ნუ განიკითხავთ მათ, ვისაც განსხვავებული თვალთახედვა აქვთ. როგორც ჩანს, ზოგიერთმა ქრისტიანმა გადაწყვიტა ყოველი შემთხვევისთვის მაინც დაეცვა რამდენიმე ებრაული დღესასწაული. პავლე აძლევს რჩევას: – დაიცვან, თუ დარწმუნებულნი არიან იმაში, რომ ეს სწორია.
ზოგი უსაფუძვლოდ ვარაუდობს, რომ რომ.14:5-ში ყოველკვირეული შაბათიც იგულისხმება. შეიძლება თუ არა წარმოვიდგინოთ, რომ პავლე ასე მოურიდებლად ეპყრობოდა მეოთხე მცნებას? როგორც ვიხილეთ მთელი ამ კვარტლის განმავლობაში, პავლე ხაზს უსვამდა რჯულის მორჩილების მნიშვნელობას და ის ნამდვილად არ მიაკუთვნებდა შაბათის მცნებასა და ნაკერპავის ჭამას ერთსა და იმავე კატეგორიას. ეს მუხლები ხშირად მოჰყავთ იმის დასამტკიცებლად, რომ შაბათის დაცვა აღარ არის სავალდებულო, მაგრამ მათში მსგავსი არაფერია ნათქვამი. ამ მუხლების ასეთნაირად გამოყენების ფაქტი ადასტურებს პეტრეს იმ სიტყვების მართებულობას, რომლებიც მან პავლე მოციქულის წერილებთან დაკავშირებით წარმოთქვა: “როგორც ლაპარაკობს იგი ამის შესახებ ყველა წერილშიც, რომლებშიც ზოგი რამ ისე ძნელად გასაგებია, რომ უმეცარნი და უმტკიცონი, სხვა წერილების მსგავსად, ამახინჯებენ საკუთარი თავის დასაღუპად” (2პეტ. 3:16).
არის თუ არა თქვენთვის შაბათი დღე ისეთი კურთხევა, როგორადაც ის იყო ჩაფიქრებული? რა შეგიძლიათ შეცვალოთ იმისათვის, რომ მთელი სისავსით შეიგრძნოთ ამ დღის კურთხევები?

ხუთშაბათი                                                                                                           28 დეკემბერი
დასკვნის სიტყვები
წაიკითხეთ რომ. 15:1-3. რომელ მნიშვნელოვან ქრისტიანულ ჭეშმარიტებას შეიცავს ეს ნაწყვეტი?
რას ნიშნავს იყო იესოს მიმდევარი?
კიდევ რომელი ბიბლიური მუხლები საუბრობენ ამას? როგორ შეგიძლიათ იცხოვროთ ამ პრინციპის შესაბამისად?
რა სახის კურთხევას წარმოთქვამს პავლე თავისი წერილის დასასრულს? რომ. 15:5,6, 13,33.
   ღმერთი მოთმინებისა – ღმერთი, რომელიც ეხმარება თავის შვილებს ყველაფრის გადატანაში. სიტყვა “მოთმინება” (ბერძნ. Hუპომონე) ნიშნავს “სულის სიძლიერეს”, “ძლიერ ამტანობას”. ღმერთი  ნუგეშისა გვამხნევებს. ღმერთი სასოებისა კაცობრიობას უდიდეს იმედს აძლევს. მშვიდობის ღმერთში სრულყოფილ სიმშვიდეს ვპოვებთ.
როგორ ამთავრებს პავლე თავის წერილს მრავალრიცხოვანი მოკითხვების შემდეგ? იხ. რომ. 16:25-27 (სინოდალურ თარგმანში – რომ. 14:24-26).
პავლე ღმერთის განდიდებით ასრულებს თავის წერილს. ახლა რომაელ ქრისტიანებს დაყველა დანარჩენს შეუძლიათ თამამად ირწმუნონ, რომ ღმერთის ძენი და ასულნი არიან, მის მიერვე გამოსყიდულნი, რომ რწმენით გამართლდნენ და ღვთის სული ხელმძღვანელობს მათ.
     ჩვენ ვიცით, რომ უფალმა კონკრეტული სიტუაციის საპასუხოდ და კონკრეტულ დროს შთააგონა პავლეს დაეწერა ეს წერილი. მაგრამ ჩვენ დაწვრილებით არაფერი ვიცით იმ დეტალებზე, რომლებიც უფალმა გაუხსნა პავლეს მომავლის შესახებ.
დიახ, პავლემ იცოდა მომავალი “განდგომილების” შეახებ (იხ. 2თეს. 2:3), თუმცა ეს მუხლი ვერ გვიჩვენებს, რამდენად ბევრი იცოდა მან. ჩვენთვის უცნობია, წინასწარიცოდა თუ არა პავლემ, რა როლს შეასრულებდა მისი ნაწარმოებები, განსაკუთრებით კი რომაელთა მიმართ წერილი, ისტორიის დასკვნით მოვლენებში. მნიშვნელოვანი ის არის, რომ ამ მუხლებმა წარმოშვეს პროტესტანტიზმი და მათ, ვინც ისწრაფვის დარჩეს იესოს ერთგული, ყოველთვის ექნებათ ბიბლიური საფუძვლები თავიანთი რწმენისა და მიძღვნისათვის, მაშინაც კი, როდესაც მთელი მსოფლიო  იქნება ცდუნებული მხეცის მიერ (იხ. გამოცხ. 13:3).

პარასკევი                                                                                                            29 დეკემბერი
შემდგომი გამოკვლევისათვის:
წაიკითხეთ ელენ უაითის წიგნიდან “მოწმობანი ეკლესიისათვის” ტ. 5, თავები “ერთობა და სიყვარული ეკლესიაში”, გვ. 477-478, “გზააბნეულთა სიყვარული”, გვ. 604-606; წიგნიდან “განკურნების მსახურება” - თავი “იმედში დახსნილნი”, გვ. 166; ბიბლიური კომენტარებიდან ტ. 6, გვ. 719.
“მე ვიხილე, რომ ღვთის შვილებს ემუქრებათ საშიშროება ყველაფერში დაენდონ მხოლოდ და-ძმა უაითებს. ისინი მუდამ ივლიან მათთან საკუთარი პრობლემებით, რათა მიიღონ რჩევა-დარიგება. ასე არ უნდა მოხდეს. თანამგრძნობი, მოსიყვარულე მაცხოვარი მოუწოდებს ყველა მაშვრალსა და ტვირთმძიმეს, რომ მასთან მივიდნენ ტანჯვის შესამსუბუქებლად. მრავალი მოგვმართავს შეკითხვით – საჭიროა თუ არა ამა თუ იმ საქმის გაკეთება? მივიღოთ თუ არა მონაწილეობა ამა თუ იმ ღონისძიებაში? ან გვეკითხებიან ტანისამოსის შესახებ – როგორი კაბით შეიმოსონ ან გამოიყენონ თუ არა ესა თუ ის აქსესუარი?  მე  ვპასუხობ მათ: თქვენ ხომ  ქრისტეს მოწაფეებს უწოდებთ თავს,  მაშ გამოიკვლიეთ ბიბლია! ყურადღებით და ლოცვით იკითხეთ ჩვენი ძვირფასი მხსნელის მიწიერი ცხოვრების შესახებ, მიბაძეთ მას ყველაფერში და არასოდეს გადაუხვევთ ვიწრო გზიდან. ჩვენ ცალსახად ვაცხადებთ უარს თქვენი სინდისის ფუნქციის შესრულებაზე. თუ ჩვენ გეტყვთ, როგორ მოიქცეთ, მაშინ ჩვენთან მოხვალთ სახელმძღვანელოდ, ნაცვლად იმისა, რომ მიმართოთ პირდაპირ იესოს” (ელენ უაითი, მოწმობანი ეკლესიისავის, ტ. 2, გვ. 118-119).
      “ჩვენ არ უნდა გადავაბაროთ საკუთარი პასუხისმგებლობა სხვებს და არ უნდა ველოდოთ მითითებებს მათგან. არ ღირს ადამიანთა რჩევებზე დაყრდნობა. უფალი ჩვენც ისევე სიამოვნებით გვასწავლის ჩვენი მოვალეობის შესრულებას, როგორც ამას აკეთებს სხვებისთვის… ადამიანებს, რომლებმაც გადაწყვიტეს არ ჩაიდინონ ღმრთისთვის არასასურველი ქმედებანი, მასთან საუბრის შემდეგ ეცოდინებათ, რა გზას დაადგნენ” (ელენ უაითი, ქრისტე წუთისოფლის იმედი, გვ. 668)
     “ეკლესიაში ყოველთვის მოიძებნებოდნენ პირადი დამოუკიდებლობისკენ მიდრეკილი ადამიანები. მათთვის რთული გასაგებია, რომ ეს ადამიანში გადაჭარბებულ თავდაჯერებულობას, საკუთარი აზრების ნდობასა და თანამოძმეთა რჩევების უპატივცემულობას ავითარებს” (ელენ უაითი, მოციქულთა საქმეები, გვ. 163, 164).
კითხვები მსჯელობისათვის:
ამ კვირის თემების გათვალისწინებით, როგორ შეგვიძლია ჩვენ, ქრისტიანებს:
ა.	ვიყოთ ერთგულნი იმისა, რისიც გვწამს და ამავდროულად არ განვიკითხოთ ისინი, რომლებსაც განსხვავებული შეხედულება აქვთ?
ბ.	დავეხმაროთ მათ, ვინც, ჩვენი აზრით, რამეში ცდება, მაგრამ ამავე დროს არ შევასრულოთ მათი სინდისის ფუნქცია, თავად კი ჩვენი სინდისით ვიმოქმედოთ?
გ.	ვიყოთ თავისუფალნი უფალში და ამავე დროს გავაცნობიეროთ ჩვენი პასუხისმგებლობა მათ წინაშე, ვინც შესაძლოა ჩვენგან იღებდეს მაგალითს?



