1 აპრილი
დაენდე უფალს
   “ესავდეს ისრაელი უფალს ამიერიდან უკუნისამდე” (ფსალმ. 130:3).
   ისრაელის ხალხი ტყვეობიდან ბრუნდებოდა. მას შემდეგ რაც ისინი იძულებით გადაასახლეს უცხო მიწაზე უკვე მრავალმა წელმა ჩაიარა, მაგრამ ღმერთი ყოველთვის ასრულებს თავის დაპირებებს და აი, ისინი ბრუნდებოდნენ უკან, თავიანთ სახლებში, იერუსალიმში. გზადაგზა გალობდნენ ფსალმუნებს, რომლებიც სამშობლოში მათი დაბრუნების სურვილს გამოხატავდა. თუ დარდი ან სევდა არ გასვენებს, იგალობე!
   ფსალმუნთა კრებული აღსავალთა თხუთმეტ გალობას შეიცავს. ასე იმიტომ ეწოდება ამ ფსალმუნებს, რომ მათ ერთიმეორის მიყოლებით გალობდნენ, სანამ ხალხი ავიდოდა იერუსალიმში, წინაპართა ქალაქში. 130-ე ფსალმუნიც ერთ-ერთი ასეთი საგალობელია.
   იუდეისაკენ მიმავალთა შორის მრავალს არასოდეს ენახა წინაპართა მიწა, რადგან ისინი იმათი შვილები იყვნენ, რომლებიც ტყვედ წაიყვანეს. იცვლებოდა თაობები, მაგრამ სამშობლოში დაბრუნების იმედი ხალხის გულში არ ჩამქრალა.
   130-ე ფსალმუნით დავითი მოუწოდებს ხალხს, რომ დაენდონ უფალს. “ესავდეს ისრაელი უფალს ამიერიდან უკუნისამდე”, - ამბობს ის. დავითმა იცოდა, რასაც ამბობდა. მისი დიდი გამარჯვებების ერთ-ერთი საიდუმლო სწორედ ის იყო, რომ სრულად ენდობოდა ღმერთს.
   როდესაც სამუელმა დავითი ისრაელის მეფედ აკურთხა, მას არ მიუცია ყმაწვილისთვის არც გვირგვინი, არც კვერთხი.  დავითს კიდევ დიდხანს მოუხდა ლოდინი, რადგანაც ამ პერიოდში ქვეყანას საკმაოდ ამბიციური მმართველი ჰყავდა, რომელსაც არ სურდა იმის აღიარება, რომ ღმერთმა სამეფო ჩამოართვა და მეფობა სხვას უნდა გადასცემოდა. დავითი იდევნებოდა, მთებს აფარებდა თავს, დახეტიალობდა, მაგრამ შეეძლო დალოდებოდა უფალზე დაიმედებული და სამართლიანობის აღსრულების ჟამიც დადგა. ღმერთი ყოველთვის ასრულებს თავის დაპირებებს.
   მრავალი წლის შემდეგ ისრაელი ბრუნდებოდა ტყვეობიდან, გადაკვეთდა უკაცრიელ მიწებს. ფეხსაცმელი უცვდებოდათ, ეჩვენებოდათ, რომ მიზანი შორი და რთულად მისაღწევია. და ისინი გალობდნენ: “ესავდეს ისრაელი უფალს”!
   რამდენი ხანია რაც შენი მიზნების მიღწევას ცდილობ? გეჩვენება, რომ სასურველ შედეგს ვერ მიაღწევ? ფიქრობ, რომ ღმერთის აღთქმები არ სრულდება შენს ცხოვრებაში?
   ასწიე თავი, გაიმართე მხრებში, ზეცას მიაპყარი მზერა და გახსოვდეს, რომ დავითისა და ისრაელის ღმერთი შენი ღმერთიცაა! ღმერთმა შეასრულა ისრაელისთვის მიცემული დაპირებები და ხალხი თავის საოცნებო მიწაზე დააბრუნა. იმავეს გააკეთებს ის შენს ცხოვრებაშიც.
   სულით ნუ დაეცემი! შეიძლება რთულ ვითარებაში აღმოჩნდე და ძალ-ღონე დაკარგო, მაგრამ უთხარი საკუთარ თავს: “ესავდეს ისრაელი უფალს ამიერიდან უკუნისამდე”.
[bookmark: _GoBack]
2 აპრილი
სთხოვე ღმერთს რჩევა
“გაანდე უფალს შენი საქმენი და შენი ფიქრები აღსრულდება” (იგავ. 16:3).
   ნდობა სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანი უნარია ადამიანისთვის. ჩვენ შეიძლება ყოველდღიურად გადავაწყდეთ ისეთ ვითარებებს, როდესაც ამა თუ იმ საკითხში გვჭირდება რომ ვინმეს მივენდოთ. გაღვიძების მომენტიდან დაძინებამდე, ჩვენ გამუდმებით ვწვრთნით საკუთარ თავს ნდობაში. ჩვენ ვსარგებლობთ ონკანის წყლით, ანუ ვენდობით წყალკანალის სამსახურს, რომელიც უზრუნველყოფს წყლის ხარისხს. ჩვენ ვმგზავრობთ ავტობუსით, ანუ ვენდობით მის მძღოლს. ჩვენ ვყიდულობთ სხვადასხვა პროდუქტს, ანუ ვენდობით მწარმოებლებს და მათი კეთილსინდისიერების იმედი გვაქვს.
   ზოგჯერ იმედები გვიცრუვდება, რადგან ადამიანები ყოველთვის ვერ ამართლებენ მათ, ნივთებიც ზოგჯერ შეიძლება უხარისხო აღმოჩნდეს. მიზანმიმართულად თუ შეუგნებლად, ზოგჯერ უახლოესმა ადამიანებმაც შეიძლება ვერ გაამართლონ ჩვენი მოლოდინები. სხვას რომ თავი დავანებოთ, ხანდახან ჩვენც ისე ვიქცევით, რომ შემდეგ თავადაც გვიკვირს ჩვენი თავის. “საკუთარ თავს არ ვედნობი”, - სევდიანად მითხრა ერთ-ერთმა ნაცნობმა.  
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი გვასწავლის, რომ მივენდოთ მას, ვინც არასოდეს გვიღალატებს. “გაანდე უფალს შენი საქმენი”, - გვირჩევს სოლომონი. როდესაც ადამიანებს ვაკვირდები ვხედავ, რომ მეცნიერებასა და ტექნოლოგიებს ღმერთზე მეტად ენდობიან. შექმნილმა არსებამ თავი ღმერთად წარმოიდგინა, ცდილობს დაადგინოს რა არის კარგი და რა - ცუდი, და უგულებელყოფს სოლომონის მეშვეობით მოცემულ ღვთის ნათელს. მაგრამ როდესაც ისმენ წინდაუხედაობისა და ღმერთისაგან დამოუკიდებლად მოქმედების შედეგად დანგრეული ცხოვრების ისტორიებს, ხვდები, რომ ეს რჩევა ახლა ისეთი აქტუალურია, როგორც არასდროს. 
   ამ მუხლში კიდევ ერთი აზრი დევს. ღმერთის ნდობა არ უარყოფს ინიციატივასა და ძალისხმევას ადამიანის მხრიდან. დაგეგმვისა და მოქმედების გარეშე არაფერი გამოვა. მაგრამ არც ერთი და არც მეორე არ იქნება ეფექტური, თუ ღმერთს არ ჩაბარდება. სიტყვა, რომელიც ნათარგმნია, როგორც “ნდობა” (ებრ. გალალ) აღნიშნავს “გაშლას”, “გადახსნას”, თითქოს არქიტექტორი შენობის გეგმის ნახაზს შლიდეს.
   სოლომონის უწყება შემდეგნაირად ჟღერს: დაანახე ღმერთს შენი გეგმები, ჰკითხე მას რჩევა, გაიგე მისი აზრი. წარმატების მიღწევა მხოლოდ ასეა შესაძლებელი. ადამიანები, რომლებიც ღმერთს მიმართავენ რჩევისთვის, არ მარცხდებიან. ადამიანის ბუნების შეზღუდულობისა და შეცდომების მიუხედავად, ისინი მაინც მიიწევენ წინ. ისინი არ იხევენ უკან და ენდობიან ღმერთს, რომელიც თავის მხრივ ეხმარება მათ გეგმების შედგენასა და საქმის ბოლომდე მიყვანაში.
   რას მინდობ დღეს ღმერთს? აპირებ თუ არა მასთან მოთათბირებას შენს საქმეებსა და გადაწყვეტილებებთან დაკავშირებით? “გაანდე უფალს შენი საქმენი და შენი ფიქრები აღსრულდება”.




3 აპრილი
განდიდების აუცილებლობა
“ადიდეთ სახელი უფლისა, რადგან მხოლოდ მისი სახელია ამაღლებული, მისი სიდიადეა ქვეყნად და ცაში” (ფსალმ. 148:13).
   ეს არის მოწოდება თაყვანისცემისკენ. ეს მუხლი მთელი ფსალმუნის კონტექტში უნდა განვიხილოთ. ჩარლზ სპერჯენი ამ ფსალმუნს დაუყოფელს უწოდებდა. ამის მიუხედავად, გთავაზობთ, რომ დღეს მხოლოდ ერთი, მეთორმეტე მუხლი განვიხილოთ.
   მეფსალმუნე მიწის ყველა მკვიდრს, ყველა ცოცხალ არსებას მოუწოდებს, რომ განადიდონ უფლის სახელი. ძველებრაულ კულტურაში სახელი პიროვნების ხასიათს გამოხატავდა. ღმერთს სხვადასხვა სახელით მიმართავდნენ და ისინი გამოხატავდა მის ხასიათს - გულმოწყალეობას, სამართლიანობას, ძალასა და ხელმწიფებას.
   მრავალი ადამიანი ძალას იმისათვის იყენებს, რომ დაანგრიოს, დაიმორჩილოს და საკუთარი წესები დაადგინოს. უფლის ძალა კი სიყვარულსა და სამართლიანობის აღდგენაში ვლინდება. მხოლოდ ქრისტეს მადლით გარდაქმნილ ადამიანს შეუძლია იყოს სამართლიანი.
   უფლის სახელი მშვენიერია, ვინაიდან იგი თავად არის მშვენიერება. მეფსალმუნე საუბრობს ღვთის სიდიადეზე და ასკვნის: “მისი სიდიადეა ქვეყნად და ცაში”.
   ღვთის მმართველობის აღიარება - ქმნილებათა არსებობის წინაპირობაა. დღეს კაცობრიობის მთავარი საზრუნავი ეკოლოგიის მდგომარეობა და ადამიანის ბუნებაზე ზემოქმედებაა. მეცნიერთა დასკვნების თანახმად, სიცოცხლის შენარჩუნებისათვის ბუნებაში დაცული უნდა იყოს წონასწორობა. მაგრამ ზოგჯერ გვავიწყდება, რომ წონასწორობა ბუნებაში დამოკიდებულია სამყაროს წონასწორობაზე.
   დედამიწა სამყაროს ნაწილია, სამყაროში კი ყველაფერს თავისი ადგილი აქვს. ადამიანი არღვევს სამყაროს წონასწორობას, როდესაც ცდილობს შემოქმედისა და სამყაროს მეუფის, ღმერთის ადგილი დაიკავოს.
   ეს არავითარ გავლენას არ ხდენს ღმერთზე. ღმერთი ღმერთად რჩება. მაგრამ ეს მოქმედებს მის წინააღმდეგ აჯანყებულ ქმნილებაზე. ღმერთის გარეშე ადამიანი კლავს, ანადგურებს საკუთარ თავს, ბუნებას, მათაც კი, ვინც უყვარს.
   როგორ უნდა მოახერხოს მორალურად გაუწონასწორებელმა კაცობრიობამ ეკოლოგიური წონასწორობის შენარჩუნება? ამიტომაც მოუწოდებს მეფსალმუნე უფლის სახელის განდიდებისკენ. ღმერთის თაყვანისცემა მის აღიარებას ნიშნავს. “მხოლოდ მისი სახელია ამაღლებული”. ეს არის ჩვენი სრულფასოვანი ცხოვრების გარანტია.
   აქციე დღევანდელი დღე თაყვანისცემის დღედ. გაითვალისწინე მეფსალმუნის რჩევა, ადიდე “სახელი უფლისა, რადგან მხოლოდ მისი სახელია ამაღლებული, მისი სიდიადეა ქვეყნად და ცაში”.


4 აპრილი
დადებითი ზემოქმედება
“სიცოცხლის წყაროა მართალთა პირი, უკეთურთა პირი კი ძალადობას ფარავს” (იგავ. 11:11).
   შენ საზოგადოების ნაწილი ხარ. შენი ცხოვრების პროფესიონალურ, რელიგიურ, ოჯახურ და სოციალურ სფეროებში ვერ იქნები სხვა ადამიანებისგან განცალკევებული. ჩვენ ყველა ერთმანეთზე ვართ დამოკიდებული. ყოველი ადამიანი დადებით ან უარყოფით ზეგავლენას ახდენს სხვაზე. ყოველი ჩვენი სიტყვა ან ქმედება აუცილებლად ტოვებს თავის კვალს.
   2004 წელს პატარა კუნძულოვან სახელმწიფოში, პალაუში მომხდარმა სასტიკმა მკვლელობამ ყველა შეძრა. პოლიციამ სწრაფად იპოვა და დააკავა ბოროტმოქმედი, რომელმაც ბრაზილიელი მისიონერი ადვენტისტების ოჯახი - ცოლ-ქმარი და მათი თერთმეტი წლის ვაჟი დახოცა. სახელმწიფოს ყველა მოქალაქე შერცხვენილი იყო მათი საზოგადოების წევრის მიერ ჩადენილი საქციელის გამო.
   რამდენიმე დღის შემდეგ პალაუში მოკლული მისიონერის მშობლები ჩავიდნენ. ყველას გასაოცრად, მოკლულის დედამ მოისურვა მკვლელთან შეხვედრა და როდესაც ისინი ერთმანეთს შეხვდნენ, უთხრა, რომ დიდი ტკივილის მიუხედავად მაინც  მიუტევებს მას.
    ამბავმა საპყრობილეში შემდგარი ამ უცანური შეხვედრის შესახებ მთელი ქვეყანა ააღელვა. ხალხისთვის მეტად რთული აღმოჩნდა იმის დაჯერება, რომ ძალადობით აღსავსე ცხოვრებაში ჯერ კიდევ შემორჩენილია სიყვარული და მიტევება.
   ვფიქრობ, ასეთ ვითარებაში ნებისმიერი ადამიანის ბუნებრივი რეაქცია შურისძიების სურვილი და დამნაშავის სათანადოდ დასჯის, სიცოცხლის ბოლომდე თავისუფლების აღკვეთის მოთხოვნა იქნებოდა. იმ ქალბატონის საქციელი არ ექვემდებარება რაციონალურ ახსნას. ასე ზემოქმედებს სულიწმიდა იმ ადამიანთა გულებზე, ვინც გულწრფელად ეძებს ღმერთს და იესო ქრისტესთან ურთიერთობაში ატარებს ცხოვრებას. 
  იმისთვის, რომ განიწმიდო სულაც არ არის აუცილებელი, რომ საზოგადოებას გამოეთიშო და მისტიკური გამოცდილება მიიღო. შენ შეგიძლია იცხოვრო ყოველდღიურობაში, აკეთო შენი საქმე, იყო პატიოსანი მოქალაქე და საზოგადოების ნაწილი და შენ არ იქნები მარტო. ქრისტე ყოველ წამს შენს გვერდით გაატარებს, ის აღგიძრავს ყველაზე სუფთა და კეთილშობილურ გრძნობებს ყოველგვარი სირთულისა და დაბრკოლებების მიუხედავად.
   დაე, ეს დღე იყოს იესო ქრისტესთან ერთობის დღე. საშუალება მიეცი, რომ მისი ხასიათი აირეკლოს შენში. გახსოვდეს: “სიცოცხლის წყაროა მართალთა პირი, უკეთურთა პირი კი ძალადობას ფარავს”.


5 აპრილი
   სიწმიდის გზა
   “ღმერთო, წმიდაა შენი გზა! რომელი ღმერთია შენსავით დიდი?” (ფსალმ. 76:14).
   რამდენიმე საათის განმავლობაში უხმოდ მივყვებოდი წინამძღოლს. ის წინ მიმიძღოდა და ძლიერად უჭერდა ხელს თავის მაჩეტეს. ვღელავდი, რადგან ვხედავდი, რომ წამდაუწუმ აქეთ-იქით იყურებოდა. უეცრად გაჩერდა და მძიმედ ამოიოხრა. კინაღამ ჩემდა უნებურად წამომცდა: “ხომ არ დავიკარგეთ?”
   მან კი თითქოს ჩემი აზრები ამოიკითხა.
-	გზა არასოდეს ამბნევია, - აუღელვებლად წარმოთქვა მან.
-	მაგრამ ახლა დაბნეული ხართ! - შევეპასუხე მე.
-	მე თავად ვარ გზა! - მიპასუხა მან და სახეზე მსუბუქმა ღიმილმა დაჰკრა.
და ჩვენ განვაგრძეთ გზა.
იმ წლების განმავლობაში, რომლებიც ამაზონიაში გავატარე მისიონერად ერთი მნიშვნელოვანი რამ გავითავისე: ყოველთვის უნდა მისდიო წინამძღოლს. ეს ხიფათისაგან თავის დახსნის ერთადერთი საშუალებაა, რაც სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანია. მხოლოდ მან იცის გზა.
   დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში ასაფი ღმერთის გზას წმიდას უწოდებს. ებრაული სიტყვა ქადოსჰ  “განსაკუთრებული მიზნისთვის გამოყოფილს” ნიშნავს.
   სამყაროში უამრავი გზა არსებობს. ყოველი მათგანის მიზანი განსხვავებულია, მაგრამ შედეგი ერთია - ადამიანის დაღუპვა. თუმცა ადამიანის გზებს მიღმა არსებობს კიდევ ერთი გზა, რომლის დანიშნულებაც ბედნიერებასთან მიყვანაა. ღმერთი ჩამოაშორებს ამ გზიდან ყველაფერს, რაც საბოლოო მიზანზე ყურადღების გამახვილებაში შეგიშლის ხელს. ამიტომაც არის მისი გზა წმიდა. ადამიანები, რომლებიც ამ გზას ადგებიან, წმიდები ხდებიან, რადგან ერთიანდებიან ღმერთთან, რომელიც წარმართავს მათ ცხოვრებას.
   არ არის მარტივი მუდამ იმაზე ფიქრი, რომ ღმერთისთვის ხარ გამოყოფილი, რათა სულიერი ფასეულობებითა და პრინციპებით იცხოვრო. დამოუკიდებლად ვერავინ ვერ შეძლებს ისე ცხოვრებას, როგორც ამას ღმერთი ისურვებდა. ამიტომ შესძახებს ასაფი: “რომელი ღმერთია შენსავით დიდი?”.
   პასუხი ცხადია: არც ერთი. ადამიანის მიერ შექმნილ არც ერთ ღმერთს არ შეუძლია ადამიანის გულში სიწმიდის მარცვლების დათესვა.
   აქციე ეს დღე იმ დიადი მიზნისათვის საკუთარი თავის მიძღვნის დღედ, რომლისთვისაც ღმერთმა შეგქმნა. გაითვალისწინე მისი რჩევა, გაჰყევი მის გზას. ვიდრე სახლიდან გახვიდოდე, გაიმეორე: “ღმერთო, წმიდაა შენი გზა! რომელი ღმერთია შენსავით დიდი?”.

6 აპრილი
ბედნიერი სიბერე
“შვილთაშვილი მოხუცთა გვირგვინია და შვილთა დიდება - მათი მამებისა” (იგავ. 17:6).
   სამოცი წლის მამაკაცი გაოგნებული იყო და კინაღამ ჭკუიდან შეიშალა, როდესაც გაიგო, რომ შიდსით არის დაავადებული. მან ვირთხების საწამლავი შეიძინა, მისი დიდი დოზა მიიღო და მოკვდა. არასწორი გადაწყვეტილებებით სავსე ცხოვრების სევდიანი დასასრული.
   მისი ცხედარი მომხდარიდან ხუთი დღის შემდეგ აღმოაჩინეს. გვერდით კი წერილი იდო, რომელშიც ეწერა: “მე იესო ქრისტეს მიღების უამრავი შესაძლებლობა მქონდა, მაგრამ უარს ვამბობდი. დღეს გავიგე, რომ სასიკვდილო სენით ვარ დაავადებული. დაჩქარებული სიკვდილის მიუხედავად ვგრძნობ, როგორ მიხმობს იესო. მაგრამ რა აზრი აქვს, რომ მივცე მას ჩემი ცხოვრება, რომელიც ახლა არარაობაა?”.
   ამ მამაკაცს ტყუპისცალი ძმა ჰყავდა. ორივეს ერთი და იგივე მშობლები ზრდიდნენ, რომელთაც ერთნაირად უყვარდათ ორივე შვილი, ორივეს ერთნაირი განათლება მისცეს. თოთხმეტი წლის ასაკში ერთ-ერთმა შვილმა მიიღო ქრისტე, მეორემ – არა. პირველი საკუთარ ცხოვრებას ღმერთის რჩევებზე აფუძნებდა. ახლა მას აქვს ბედნიერი ოჯახი, ჰყავს სამი შვილი, რომლებიც თავიანთი საქმის პროფესიონალები არიან, და ხუთი შვილიშვილი. უკვე ოთხმოცი წლის ასაკში იგი ნათლად ხედავს, რომ მისი შვილები მისი გვირგვინია და დიდება. ღვთის აღთქმა რეალობად იქცა მის ცხოვრებაში. 
   ხოლო მისი ტყუპისცალი ძმა სრულიად სხვაგვარად ცხოვრობდა და საბოლოო შედეგიც განსხვავებული მიიღო. სამი წარუმატებელი ქორწინება, უშვილობა, დაავადება, როგორც თავისუფალი ცხოვრების შედეგი. მას ჰქონდა არჩევანი, მაგრამ იგი შეცდა.
   ჩვენ ყველა სიბერისკენ მივემართებით. ბიბლიაში ვპოულობთ საოცარ აღთქმებს, რომლებიც განკუთვნილია მათთვის, ვინც ღმერთის მცნებების დაცვით უახლოვდება სიბერეს. ასეთი ადამიანისთვის მისი ცხოვრების ყოველი ეტაპი განსაკუთრებულია. ერთხელაც, როდესაც საყვარელ სავარძელში ჩაჯდება, დაინახავს მის მიერ შექმნილ ოჯახს, სიკვდილი არ აშინებს მას, რადგან მისი გული იმედით არის სავსე.
   დღეს შესაფერისი დღეა საკუთარი მიმართულების გადასამოწმებლად. საით მიდიხარ? ვინ წარმართავს შენს ნაბიჯებს? ექვემდებარები თუ არა ინსტინქტურ მოთხოვნილებებს, გადაადგილდები თუ არა საკუთარი ძალებით, უწყობ თუ არა ფეხს წუთისოფლის არასრულფასოვან ნორმებს, თუ მორჩილებით მიჰყვები ღმერთს და ხელმძღვანელობ მისი პრინციპებით? უპასუხე საკუთარ თავს და გახსოვდეს: “შვილთაშვილი მოხუცთა გვირგვინია და შვილთა დიდება - მათი მამებისა”.

   
7 აპრილი
შედევრი
“გადიდებ, რადგან საოცრებით შემქმენი; საკვირველია საქმენი შენნი, და ჩემმა სულმა იცის ეს სავსებით” (ფსალმ. 138:14).
   რაზე საუბრობს ეს ფსალმუნი? ამის გარკვევა წინამდებარე მუხლით არის შესაძლებელი: “რადგან შენ დაბადე თირკმელნი ჩემნი, შენ გამომძერწე დედაჩემის წიაღში”. ზმნები “დაბადება” და “გამოძერწვა” შემოქმედისა და ქმნილების არსებობას მოიაზრებს. ეს არის ფსალმუნი შედევრის შესახებ. ახლა დაფიქრდი: რატომ მიგაქვს გაფუჭებული კომპიუტერი სახელოსნოში? ხელოსნის გარდა სხვა ვინ შეძლებს, რომ აღმოაჩინოს და გამოასწოროს ხარვეზი? 
   თავს უბედურად გრძნობ? არ მოგწონს შენი სამსახური, მაგრამ ოჯახის სარჩენად იძულებული ხარ იმუშაო? სავარაუდოდ არასწორ ადგილას იმყოფები. ალბათ ჯერ ვერ აღმოაჩინე რა განიზრახა ღმერთმა შენს ცხოვრებასთან დაკავშირებით. არადა სამყაროს რთულ სურათში შენთვისაც არის განკუთვნილი ადგილი.
   ფსალმუნი საუბრობს იმაზე, თუ როგორ საოცრად, ჩინებულად შექმნა ღმერთმა ადამიანი. შენ ხარ შემოქმედის მიერ შექმნილი შედევრი. მაშ რატომ არის არეული შენი ცხოვრება? ღმერთმა განსაზღვრული მიზნისთვის შეგქმნა, დაგაჯილდოვა უამრავი შესაძლებლობით იმისათვის, რომ შეძლო მისი მიღწევა და თუ ჯერ კიდევ არ მიემართები ამ მიზნისაკენ, ესეიგი რაღაც არ არის წესრიგში.
   შენ ალბათ იკითხავ: “როგორ დავიწყო ჩემი მოწოდების შესაბამისი სამსახურის ძებნა ისეთ ვითარებაში, როდესაც იმისთვისაც კი მადლობელი უნდა ვიყო ღმერთისა, რომ თუნდაც რაღაც სამუშაო გამაჩნია?”
   არ იდარდო! თუ გააცნობიერე, რომ იქ არ ხარ, სადაც უნდა იყო, ნუ დაეთხოვები სამსახურიდან ნაადრევად. მიმართე ღმერთს, შენ ხომ მისი შექმნილი ხარ. გაანდე მას შენი გრძნობები. გაუზიარე შენი შეხედულება იმის შესახებ, თუ რატომ გრძნობ თავს უბედურად. გრძნობ, რომ საკუთარი თავის თვითონაც არ გესმის? მიმართე შემოქმედს. ეცადე იპოვო იესო ბიბლიის კითხვისას, ლოცვისას, მსჯელობისას და ერთხელაც, ღმერთთან ურთიერთობის სიმშვიდეში შენ შეიგრძნობ შინაგან წონასწორობას და მიხვდები, რა უნდა გააკეთო.
   დავითი წერს: “გადიდებ”. ეცადე გააკეთო იგივე. ღმერთის განდიდებით შენ მას აღიარებ შემოქმედად, ქედს იხრი მის წინაშე, მადლს სწირავ სიცოცხლის ძღვენისთვის. განდიდება გეხმარება ყურადღების გადატანაში საკუთარი თავიდან, ბრძოლისა და დამარცხებებიდან, წარუმატებლობებიდან - შემოქმედის სიდიადეზე. ამ დროს ქრება შიში, მწუხარება, შფოთვა. ამიტომ სახლიდან გასვლისას გაიმეორე: “გადიდებ, რადგან საოცრებით შემქმენი; საკვირველია საქმენი შენნი, და ჩემმა სულმა იცის ეს სავსებით”.


8 აპრილი
    ძმარი თუ მალამო
    “ცილისმწამებელი საიდუმლოს ამჟღავნებს, სულით მტკიცე კი ფარავს საქმეს.” (იგავ. 11:13).
   როგორ იქცევი, როდესაც ხედავ, რომ ადამიანი აკეთებს რაიმეს ისეთს, რაც დაუშვებელია? აცნობებ ამის შესახებ ყველას, ვისაც შეგიძლია, თუ დუმილს ანიჭებ უპირატესობას? ერთი-ერთზე ესაუბრები ამ ადამიანს თუ საქვეყნოდ განიკითხავ მას? მსგავს გამოკითხვაში მონაწილეთა უმრავლესობამ უპასუხა, რომ პირადად ესაუბრებიან ადამიანს. ცხადია ეს მართლაც საუკეთესო ვარიანტია, მაგრამ სინამდვილეში ყველაფერი ასე მშვენივრად როდია. როგორც კი ერთ ადამიანს მოუყვები რამეს, ამის შესახებ ყველა იგებს.
   რატომ არ ინახავენ ადამიანები სხვის საიდუმლოს და “საინფორმაციო ჯაჭვად” რატომ აქცევენ მას? მოგზაური ვაჭარი დადის ქალაქიდან ქალაქში, ოჯახიდან ოჯახში იმ იმედით, რომ გაყიდის თავის საქონელს და რაც შეიძლება მეტს გამოიმუშავებს. ჭორის გამავრცელებელიც თავისი “საქონლის გასაღებას” და გავრცელებული “ინფორმაციის” სანაცვლოდ რაიმეს მიღებას ცდილობს. მას ქვეცნობიერად სჯერა, რომ საქმეში ჩახედულობის გამოაშკარავება სარგებელს მოუტანს. ის ვერ ამჩნევს, რომ გარშემომყოფები ზიზღით და სიბრალულით უყურებენ.
    სანდო ადამიანი სხვაგვარად იქცევა. პირველ რიგში, ის ღმერთის ერთგულია, მეორეც - ის სინდისის მორჩილიც არის. ის არ დუმს არასწორი ვითარების დანახვის შემთხვევაში. “განზე გადგომა” მისთვის ცხოვრებისეული პრინციპების დათმობის ტოლფასია. ამიტომ მას ურჩევნია მივიდეს იმ ადამიანთან, რომელიც არასწორად იქცევა და პირდაპირ ესაუბროს მას. 
   ის ადამიანი, რომლის “საიდუმლოც” გამჟღავნდა, როდესაც ხედავს სიყვარულს, გაგებას და დახმარების სურვილს, ხშირ შემთხვევაში აღებს თავის გულს და ცვლის თავის საქციელს.
   ჩვენ ყველანი ღვთის მსახურნი ვართ ამქვეყნად. ჩვენ მის ხასიათს უნდა ვირეკლავდეთ. იმისდა მიხედვით, თუ როგორი რეაქცია გვექნება სხვების შეცდომებზე, ადამიანები დაინახავენ ჩვენში ან ბრალმდებლებს ან გამომსყიდველის ანარეკლს. ჩვენს სიტყვებზეა დამოკიდებული მათ ძმარს მივაწვდით, თუ სამკურნალო მალამოს ჭრილობების მოსაშუშებლად. 
   აქციე ეს დღე აღდგენის დღედ. შენს გარშემო ჭრილობებით სავსე უამრავი ადამიანია, ისინი იმაზე გაცილებით ახლოს არიან შენთან, ვიდრე გგონია. გახდი მათი მალამო, გამაგრილებელი წყალი, დამარბილებელი ნელსაცხებელი.  ეს შენც დაგეხმარება, რომ თავი უკეთ იგრძნო, მაგრამ პირველ რიგში მიდი იესოსთან და საშუალება მიეცი მას, რომ საჭირო სიტყვები ჩააქსოვოს შენს ბაგეში.
    საშუალება მიეცი იესოს, რომ შენი მეშვეობით ისაუბროს. გახსოვდეს:  “ცილისმწამებელი საიდუმლოს ამჟღავნებს, სულით მტკიცე კი ფარავს საქმეს”.



9 აპრილი
    ადიდე უფალი
   “ყოველმა სულდგმულმა ადიდოს უფალი. ალელუია!” (ფსალმ. 150:6).
   ეს ბოლო ფსალმუნია. ისევე, როგორც პირველი ფსალმუნი, ისიც ექვსი მუხლისაგან შედგება. პირველი ფსალმუნი - კურთხევისაა, ბოლო კი - განდიდების. კურთხევა და განდიდება მუდამ ერთმანეთის გვერდიგვერდ მოიაზრება. არ არსებობს კურთხევა განდიდების გარეშე და განდიდება - კურთხევის გარეშე. 
   150-ე ფსალმუნის პირველი სამი მუხლი გადმოგვცემს მითითებებს, თუ ვინ, რატომ და როგორ უნდა განვადიდოთ. ზმნა “განდიდება” ამ ფსალმუნში თერთმეტჯერ მეორდება. 
   ბოლო მუხლი, რომელიც დღევანდელი მსჯელობისთვის ავირჩიე - მოწოდებაა ყველა სულდგულისადმი, რომ ადიდონ უფალი. ეს ამავდროულად წინასწარმეტყველებაც არის, ვინაიდან დადგება დღე, როდესაც დედამიწის ყოველი მკვიდრი, მათ შორის ისინიც, ვინც უარი განაცხადა ღმერთის საკუთარ მეუფედ გამოცხადებაზე, თაყვანს სცემენ სამყაროს ღმერთს. 
    საუბარია უკანასკნელი დღის შესახებ ცოდვის ისტორიაში. პირველი ბრალდება, რომელიც მტერმა ღმერთს წაუყენა, მდგომარეობდა იმაში, რომ უფალი შექმნილი არსებებისგან თაყვანისცემას, თითქოს, ეგოისტური მოტივებიდან გამომდინარე მოითხოვს. ლუციფერი ირწმუნებოდა, რომ ყველაფერი სხვაგვარად იქნებოდა, თუ ის გახდებოდა თაყვანისცემის ობიექტი და არაერთმა ანგელოზმა იღო ყურად მისი ეს განცხადება. აქედან ედება საფუძველი ცრემლით, ტკივილით, ტანჯვითა და ღალატით, ძალადობითა და სიკვდილით სავსე  საუკუნეებს.
   ქრისტესა და სატანას შორის ბრძოლას თაყვანისცემის საკითხი უდევს საფუძვლად. კაცობრიობის მთელი ისტორიის განმავლობაში მტერი ღმერთის თაყვანისცემის აღმოფხვრას ცდილობს. ამას ის დღემდე განაგრძობს და მოუწოდებს ხალხს: “თაყვანი ეცით მზეს, მთვარეს, სიამოვნებას, სიმდიდრეს, საკუთარ თავს - რასაც გაგიხარდებათ, მაგრამ არა ღმერთს!” და იქმნება შთაბეჭდილება, თითქოს ის იმარჯვებს კიდევაც, იმიტომ რომ კაცობრიობა ნამდვილად დაბნეულია, ადამიანებმა აღარ იციან ვის ან რას უნდა ეთაყვანონ.
   დიდებულია ღმერთის მოთმინება. მას უყვარს თავისი ქმნილება. ის ელის თაყვანისცემას არა იმიტომ, რომ ეს მისთვის სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანია, ან იმისთვის, რომ განდიდდეს. ღმერთის თაყვანისცემა ადამიანისთვის არის საჭირო, სრულფასოვანი რომ გახდეს. შემოქმედს მოწყვეტილი ქმნილება ცარიელი და უბედურია, სანამ ღმერთში არ მოიპოვებს სისავსეს.
   ერთხელაც დადგება ბოლო დღე ჩვენი ისტორიისა. ბოროტება სამუდამოდ განადგურდება. სად აღმოჩნდები შენ? იქნები თუ არა მათ შორის, ვინც საკუთარი ნებით და სიხარულით განადიდებს უფალს? თუ მათთან ერთად დაეცემი მუხლებზე, ვისაც ეცოდინება, რომ სიკვდილი ელის? აქციე დღევადელი დღე განდიდების დღედ. იგალობე, ლექსად მიუძღვენი ღმერთს დიდება, მადლი შესწირე, თუნდაც ტკივილის ღრუბელი გფარავდეს.
   განდიდება უებარი წამალია მწუხარების საწინააღმდეგოდ. დაე, დღესაც   “ყოველმა სულდგმულმა ადიდოს უფალი. ალელუია!”


10 აპრილი
   სიმდიდრე
   “ქონება ვერ უშველის წყრომის დღეს, მოწყალება კი სიკვდილისაგან იხსნის” (იგავ. 11:4).
   ბიბლიაში არაერთხელ ვხვდებით გამოთქმას “წყრომის დღე”. საუბარია მსოფლიო ისტორიის უკანასკნელ დღეზე. ეს შემაჯამებელი პროცესია, რომელიც ნებისმიერ ადამიანს შეეხება. ცოდვას ჰქონდა დასაწყისი და დასასრულიც ექნება.
   ერთხელ საუბარი მქონდა მოზარდების ჯგუფთან, რომლებიც მარიხუანას ბიბლიის ფურცლებში ახვევდნენ მოსაწევად. მათმა ე.წ. ლიდერმა ქედმაღლურად მომმართა: “ეს ჩემი სიცოცხლეა და მას როგორც მინდა, ისე ვექცევი!”. თუმცა ეს ნახევარსიმართლე იყო. მას ყოველთვის როდი შეეძლო გაეკეთებინა ის, რასაც მოისურვებდა და მისი ცხოვრება მას არ ეკუთვნოდა. 
   სიცოცხლე ღმერთის საჩუქარია, ადამიანისთვის მიცემული. სიცოცხლესთან ერთად ღმერთმა ადამიანს თავისუფლებაც უბოძა. ჩვენ გვაქვს უფლება გავაკეთოთ არჩევანი, მაგრამ ერთ დღეს აუცილებლად მოგვიწევს პასუხის გაცემა იმაზე, თუ როგორ განვკარგავდით ბოძებულ სიცოცხლეს. 
   სოლომონი თავისი სიბრძნით გვაფრთხილებს, რომ ყველაფერი ის, რაც დღეს ღირებულად ითვლება, უკანასკნელ დღეს ფასს დაკარგავს. ერთ-ერთი ასეთი მატერიალური ფასეულობაა – ფული. დედამიწაზე ცხოვრებისას იესომ იკითხა: “რა სარგებელი ექნება ადამიანს, თუ მთელ ქვეყანას შეიძენს, თავის სულს კი დაღუპავს? ან რას გაიღებს ადამიანი თავისი სულის სანაცვლოდ?” (მათ. 16:26).
   ეს შეკითხვა პრიორიტეტების დალაგებაში უნდა დაგვეხმაროს. ფული აუცილებელი და სასარგებლოა. პატიოსნად მოპოვებული ფულის არ უნდა გვრცხვენოდეს. სიმდიდრე საჩუქარია, რომლის მეშვეობით შეგვიძლია დიადი და კეთილი საქმეების განხორციელება, თუკი რასაკვირველია ჩვენს ხელთ არსებულ სახსრებს სიბრძნით მოვიხმართ.
   პრობლემას წარმოშობს არასწორი დამოკიდებულება - როდესაც ფულს ზედმეტად მნიშვნელოვნად და ღირებულად მივიჩნევთ, როდესაც ადამიანი მის გამო პრინციპებს უარყოფს, ივიწყებს თავის სულიერ მოთხოვნილებებს, უგულებელყოფს სინდისის ხმას. ასეთ შემთხვევაში ფული ბოროტებაა. გარდა იმისა, რომ ადამიანი ამ ცხოვრებაშიც უბედური ხდება, ის მარადიულობის დაკარგვის საშიშროების წინაც დგას. როდესაც უფალი მოუხმობს მას, იგი ვერ გასცემს პასუხს.
   სიმართლისა და სამართლიანობის დაცვისთვის ფულის დაკარგვას არ უნდა შეუშინდე. სთხოვე ღმერთს სიბრძნე იმისათვის, რომ გახსოვდეს ის, რაც ჭეშმარიტ ფასეულობას წარმოადგენს - ოჯახი, მსახურება, სიყვარული მოყვასისადმი. ნუ გაამახვილებ ყურადღებას ხილულზე. ეცადე მატერიალურის გარდა სხვა რამ დაინახო, რადგან: “ქონება ვერ უშველის წყრომის დღეს, მოწყალება კი სიკვდილისაგან იხსნის”.


11 აპრილი
   მწვანე ზეთისხილი
  “ხოლო მე, ვითარცა ამწვანებული ზეთისხილის ხე ღმერთის სახლში, მე ღმერთის წყალობაზე ვარ მინდობილი უკუნისიდან უკუნისამდე” (ფსალმ. 51:10).
   დოეგი, საულის რწმუნებული, ედომელი იყო. ედომელები, ანუ ედომიდან გადმოსახლებულები, მოგვიანებით ისრაელის მტრები გახდნენ. დოეგი კი ღალატის მაგალითია. მის მსგავსად დღესაც უამრავი ადამიანია მზად, რომ მოყვასს დანა ჩასცეს ზურგში.
   საულის მიერ დევნილი დავითი ნობს აფარებს თავს და მღვდელმთავარი ახიმელექი დახმარებას უწევს მას. დოეგიც იქვე, ტაძარში იმყოფება, მან იხილა დავითი და მღვდელმთავარი ერთად და საჩქაროდ აუწყებს ამის შესახებ მეფეს. განრისხებული საული უბრძანებს დოეგს, რომ ახიმელექის მთელი მოდგმა ამოწყვიტოს. შედეგად ოთხმოცდა ხუთი ადამიანი დაიღუპა. (1მეფ. 22).
   ედომელის მიერ გაცემულმა დავითმა დაწერა 51-ე ფსალმუნი. ის იწყება შემდეგი სიტყვებით: “რას ტრაბახობ ბოროტებით, ძლიერო? … სიცრუეს იზრახავს შენი ენა; როგორც გალესილი სამართებელი, მქმნელია სიყალბისა”. 
   შენც გიწევს ისეთ ადამიანებთან შეხვედრა, რომლებიც თანამდებობაში ხედავენ საკუთარ ძალას, კლავენ და ანადგურებენ თავიანთი სიტყვებით?
   დაუკვირდი, როგორი რეაქცია ჰქონდა დავითს. შეხედე ზეთისხილის მთას. ის მსხმოიარე ხეებითაა გამშვენებული. ისინი უამინდობასა და მკაცრ კლიმატსაც უძლებენ. “ხოლო მე, ვითარცა ამწვანებული ზეთისხილის ხე”, - ამბობს დავითი. ორიგინალ თარგმანში შეფერილობაზე არ არის საუბარი. აქ იგულისხმება “აყვავებული, სიცოცხლით სავსე, ნაყოფიერი”. ზეთისხილის სილამაზე არა მის გარეგნულ იერში, არამედ მის ნაყოფშია.
   სამყარო შენს ირგვლივ ღალატითა და ცილისწამებითაა სავსე, მაგრამ როდესაც დავითი უფალს ამოეფარა, მან თავი მწვანე ზეთისხილად იგრძნო.
   გამარჯვების საიდუმლოც ის იყო სწორედ, რომ იგი “ღმერთის სახლში” იმყოფებოდა. ვინ შეძლებს შენს მოსპობას, თუკი თავად ღმერთის ხელები გიცავს? უფალი დღესაც სამუდამოდ გვთავაზობს თავის მტკიცე სიყვარულს.
   ირწმუნე ეს აღთქმა და გაუდექი შენს დღევანდელ გზას, ნუ შეშინდები. ღმერთი ივლის შენს წინ, ის გაგიხსნის ყველა კარს და გააჩუმებს შენს მტრებს. გაიმეორე დავითთან ერთად: “ხოლო მე, ვითარცა ამწვანებული ზეთისხილის ხე ღმერთის სახლში, მე ღმერთის წყალობაზე ვარ მინდობილი უკუნისიდან უკუნისამდე”


12 აპრილი
   ღირსეული ქალი
   “მარჯვე ცოლს ვინ ჰპოვებს? მარგალიტებზე მაღალია მისი ფასი” (იგავ. 31:10).
   ათასკაციანი აუდიტორიის წინაშე ჩემი მორიგი გამოსვლისთვის ვემზადებოდი, როდესაც ეს ქალი ჩემს ოთახში შემოვიდა. თვალები სევდით ჰქონდა სავსე, საკუთარი “ფიზიკური ნაკლი” ტანჯავდა, როგორც თავად აღნიშნა. ძალიან გულწრფელად მიზიარებდა, რომ ყოველ ჯერზე, როდესაც ლამაზ ქალს ხედავდა, საკუთარ თავს უაღრესად მახინჯად გრძნობდა. “მამაკაცები სიბრალულით მიყურებენ”, - ამბობდა ის და ძლივს იკავებდა ცრემლებს.
   ზოგჯერ აუცილებელია საკუთარი გულის ნადების გაზიარება, ტირილი. წინააღმდეგ შემთხვევაში რთულია ტკივილის შემსუბუქება და სულის მღრღნელი დარდისაგან განთავისუფლება. მეც ვიდექი და ყურადღებით ვუსმენდი მას. “მეც ხომ ქალი ვარ, მეც ვოცნებობ ოჯახზე, შვილებზე, სიყვარულზე, მაგრამ წლები გადის, ასაკი მემატება და ჩემი ოცნებაც სულ უფრო და უფრო მეტად ემსგავსება მირაჟს”, - თავი გააქნია მან.
   ამ დროს ის სულაც არ იყო ისეთი მახინჯი, როგორადაც თავი მიაჩნდა. მისი თვალები მზიანი დღის შუქით განათებულ უძირო, ლურჯ ტბებს მაგონებდა, მისი მოკრძალებული ღიმილი კი მკრთალ სინათლის სხივს, რომელიც თვითგვემის წყვდიადში იკარგებოდა.
   “არაფრის იმედი არ მაქვს”, - წარმოთქვა მან. მართალს ამბობდა. მაგრამ სხეული აქ არაფერ შუაში არ იყო, ეს მისი სული იძირებოდა უიმედობაში. ტელეეკრანებსა და სარეკლამო პლაკატებზე გამოჭიმული სახეები უყვიროდნენ მას - “მახინჯო!”. ის კი იტანჯებოდა, რადგან სილამაზის სწორედ ასეთი გაგება ჰქონდა თავს მოხვეული. იმ ესთეტიკურ ნორმებს მიღმა, რომლებითაც აფასებდა საკუთარ თავს, მას აღარ ესმოდა სოლომონის სიტყვები: “მარჯვე ცოლს ვინ ჰპოვებს? მარგალიტებზე მაღალია მისი ფასი”.
   მარჯვე - ეს არის ხასიათით მშვენიერი, სულიერი ძლიერებითა და უნარებით დაჯილდოვებული. არა დახვეწილი ვარდი, რომელიც ჭკნება დროთა განმავლობაში, არამედ კლდე, რომელიც ზღვის ტალღებს, ქარიშხლებს უძლებს, დიდებულებას არ კარგავს, დარწმუნებულია საკუთარ სილამაზეში, თავისუფალია მშვენიერების შესახებ ეფემერული და მცდარი შეხედულებებისაგან.
   იგავების წიგნის ოცდამეთერთმეტე თავი შემდეგი სიტყვებით მთავრდება: “მაცდურია მშვენიერება და ამაოა სილამაზე, უფლის მოშიში ქალი კი ქებულია”. ღვთისმოსავი, უფლის მაძიებელი. იგი ღმერთზეა დანდობილი და სწამს მისი. იგი სულიერი წყაროს სათავეს, იესოს უზის ფერხთით. სამყაროს შესახებ მის შეხედულებებში ყველაფერს თავისი ადგილი აქვს მიჩენილი. არაფერი არ თრგუნავს და არ უგესლავს სულს. ეს ყოველივე მამაკაცებთან მიმართებითაც შეიძლება ითქვას.
   ვიდრე სახლიდან გახვიდოდე შეახსენე საკუთარ თავს, რომ ღირსეული ადამიანის ფასი “მარგალიტებზე მაღალია”.

13 აპრილი
ნუ მიმატოვებ…
“ნუ მიმატოვებ, უფალო, ღმერთო ჩემო, ნუ განმშორდები” (ფსალმ. 37:22).
   იმ ტრაგიკულ საღამოს ედემის ბაღში ადამმა და ევამ აკრძალული ნაყოფი იგემეს. თუმცა ეს არ ყოფილა ღმერთის განაწყენების მიზეზი. მას გული დასწყვიტა ყველაფერმა იმან, რასაც მათი ეს საქციელი ნიშნავდა. მისი საყვარელი შვილები, რომელბიც აქამდე სიხარულით ეგებებოდნენ მოსიყვარულე მამას, ახლა იმალებოდნენ. შემოქმედსა და ქმნილებას შორის ცოდვის უფსკრული გაჩნდა. ეს ცოდვის ყველაზე საზარელი შედეგია. ცოდვამ იქამდე მიიყვანა ადამიანები, რომ მათ ქრისტიანობის მხოლოდ გარეგნული მხარე ადარდებთ.
   იმ დღის შემდეგ კაცობრიობა დაეხეტება ცხოვრების დიდ უდაბნოში. დრომ ცხადჰყო, რა მწუხარებით არის აღსავსე ცხოვრება ღმერთის გარეშე. ღმერთისგან გამიჯვნას დეგრადაციასა და სიკვდილამდე მივყავართ.
   37-ე ფსალმუნში დავითი ცოდვის ხილულ შედეგებს აღწერს და მოთქვამს: “არ არის ჯანსაღი ადგილი ჩემს სხეულში შენი რისხვის გამო; არ არის მშვიდობა ჩემს ძვლებში ჩემი ცოდვის გამო” (მუხლი 4). ცოდვა ადამიანის ფიზიკურ ცხოვრებაზეც ახდენს ზეგავლენას, აცლის მას იმ ნივთიერებებს, რომლებიც აუცილებელია დადებითი ემოციებისათვის. ცოდვა სიცოცხლის სურვილს კლავს, ყოველივე აზრს კარგავს, რჩება მხოლოდ უბადრუკი არსებობა და ბრძოლა გადარჩენისთვის.
   “აყროლდნენ, დალპნენ ჩემი წყლულები ჩემი უგუნურების გამო”, - განაგრძობს დავითი. მისი ჩივილი ასახავს, თუ რა ხდება ცოდვილი ადამიანის გონებაში, როდესაც სინდისის ხმას ისმენს. “რამ მიბიძგა ამ უგუნურებისკენ?” - ეკითხება ის საკუთარ თავს ცოდვილი სიამოვნების ეიფორიიდან გამოფხიზლებული. მაგრამ უკვე გვიანია, შედეგები ბასრი ისრებივით ესობიან მის სულს, ის ყველასგან მიტოვებულია. “ჩემი მოყვარულნი და მეგობარნი განერიდნენ ჩემს წყლულებს, და ჩემი ახლობლები შორს განმიდგნენ”. 
   სევდა, სასოწარკვეთილება, სიმარტოვე, თვითგვემა. ბასრი დანები, რომლებიც ჭრილობებს ტოვებენ სულში. დავითისთვის ეს კარგად ნაცნობი იყო. და მაინც, მთლიანი ფსალმუნიდან მხოლოდ ერთი მუხლი ავარჩიე: “ნუ მიმატოვებ, უფალო, ღმერთო ჩემო, ნუ განმშორდები”. 
   აჯანყებულო გულო! როდესაც ცდუნების ბრწყინვალება გაბრმავებს დაფიქრდი იმ ცივ და ბნელ უფსკულზე, რომელშიც იკარგება ადამიანის გული ცოდვის გამო. ახედე ცას და მთელი შენი სულით შესძახე: “ნუ მიმატოვებ, უფალო, ღმერთო ჩემო, ნუ განმშორდები”.



14 აპრილი
ჭეშმარიტი სიბრძნე
 “რადგან უფალი აძლევს სიბრძნეს, მისგანაა ცოდნა და გონიერება. შეუნახავს მოსაზრებულობას პატიოსანთ, ის ფარია უბიწოდ მავალთათვის, რათა დაიცვას სამართლის გზები და წმიდათა ბილიკებს გაუფრთხილდეს” (იგავ. 2:6-8).
   მოცემულ თავში საუბარია იმ ადამიანებზე, რომლებიც ღმერთის რჩევებს ითვალისწინებენ და ისინი პატიოსან ადამიანებად არიან მოხსენიებული. ასეთი ადამიანებისთვის უფალი ფარია, რომელიც იცავს და სიბრძნით აჯილდოვებს მათ.
   სიბრძნე - ცხოვრების ხელოვნებაა, ხოლო თუ არ იცი, როგორ იცხოვრო, შეუძლებელია იყო ბედნიერი. თუ არ იცი, როგორ იცხოვრო, საკუთარ თავსაც ტანჯავ და სხვასაც, შენი ცხოვრება ცარიელია და არასაიმედო ფასეულობებს ეფუძნება.
   როდესაც გულწრფელად მიმართავ ღმერთს რჩევისთვის ის აუცილებლად გაძლევს ჭეშმარიტ სიბრძნეს. ებრაულად აქ გამოიყენება სიტყვა «ტუსჰიყაჰ», რომელიც სიმყარის იდეას გადმოსცემს.
   რატომ დაინგრა შენი გეგმები თვალის დახამხამებაში? რატომ ჩამოიშალა პირდაპირ შენს თვალწინ ყველაფერი, რაზეც ოცნებობდი ცხოვრებაში მაშინ, როდესაც ეს ოცნებები ასე ახლოს იყო განხორციელებასთან. ღმერთი სთავაზობს «ტუსჰიყაჰ»- ს ყველას, ვინც ეძებს სიბრძნეს. თუ მიიღებ მის ძღვენს, ყველაფერი, რასაც აშენებ ურყევი იქნება, ნგრევა არ დაემუქრება.
   ღმერთი გპირდება, რომ შენი ფარი იქნება. ღმერთი დაგიცავს შემხვედრი ქარისა და ქარიშხლებისგან, რომლებიც დანგრევით ემუქრება შენ მიერ აშენებულს. ვერავინ და ვერაფერი დაგამარცხებს. 
   ეს აღთქმები ეძლევა მათ, ვინც ერთგულია ღმერთის. ებრაული სიტყვა “ხასიდიმ” სიტყვასიტყვით რომ ვთარგმნოთ, “აღფრთოვანებით თაყვანისმცემლებს” აღნიშნავს.
   მაკაბელთა დროს იმ ადამიანებს, რომლებიც ნებაყოფლობით ირჩევდნენ ღვთიური დარიგებების მიხედვით ცხოვრების გზას “ხასიდიმ”-ს უწოდებდნენ, განსხვავებით მათგან, ვისაც ღმერთის პრინციპების ბერძნული კულტურის პრინციპებთან გაერთიანება სურდა. 
   ეს არის მოწოდება სეკულარიზმის მიტოვებისკენ. საშიშია ღმერთის თაყვანისცემა კულტურის იმ მორალური ნორმების დაცვასთან ერთად, რომლებშიც ღმერთი არ არის. 
   რისი უნდა გეშინოდეს, თუ თვით ღმერთია შენი ფარი, თუ მან მოგცა საკუთარი სიბრძნე? შეკითხვა, რომელსაც უნდა უპასუხო დღეს: “ვარ თუ არა “ხასიდ?”. გახსოვდეს: “რადგან უფალი აძლევს სიბრძნეს, მისგანაა ცოდნა და გონიერება. შეუნახავს მოსაზრებულობას პატიოსანთ, ის ფარია უბიწოდ მავალთათვის, რათა დაიცვას სამართლის გზები და წმიდათა ბილიკებს გაუფრთხილდეს”.


15 აპრილი
რამდენად დიდია შენი ღმერთი?
  “დიდია უფალი და ქებულია მეტად ჩვენი ღმერთის ქალაქში, წმიდა მთაზე” (ფსალმ. 47:2).
  რამდენად დიდია შენი ღმერთი? მრავალ ადამიანს მოსწონს პატარა ღმერთ-მარიონეტები, რომელთა მართვაც შესაძლებელია. ღმერთები, რომლებიც ამართლებენ ყველაფერს, რასაც მათი თაყვანისმცემლები აკეთებენ და ყოველთვის მზად არიან ემსახურონ მათ. ასეთ ღმერთებთან ადამიანები თავს კომფორტულად გრძნობენ.
   მაგრამ ასეთ ღმერთებს სინამდვილეში ზიანი მოაქვთ. მათ შეუძლიათ სინდისის მიაძინონ ან უგრძნობი გახადონ, მაგრამ მისი განკურნების უნარი არ გააჩნიათ. ეს არის სიცრუე, სახვევი, რომელიც ფარავს ჩირქგროვას. ეს არის ცრუ ღმერთები, წარმატების ილუზია.
   კორახის ძეთა ფსალმუნში საუბარია დიდ ღმერთზე, რომელიც მთელ სამყაროს მართავს დედამიწის სასიხარულოდ. ავტორი არ ცდილობს განსაზღვროს ღმერთის არსი, უბრალოდ აღწერს მას. შენ შეგიძლია მიიღო ან უარყო ღმერთი, თავისუფალი ხარ არჩევანში. უარყოფის შემთხვევაში ეს არანაირ გავლენას არ მოახდენს არც მის არსებობაზე და არც მის მიზნებზე. ის მაინც ყოვლისმპყრობელ ღმერთად დარჩება.
   რატომ არის საჭირო უფლის განდიდება? იმიტომ რომ მასსა და მის ქმნილებას შორის მჭიდრო და პირადი კავშირია. ღმერთი არ ემიჯნება ჩვენს ცხოვრებას, ის არ ტოვებს მის მიერ შექმნილ სამყაროს. ეს არ არის უბრალოდ უპიროვნო ძალა. ღმერთი სიყვარულია. ღმერთმა სიყვარულით შეგვქმნა, სიყვარულით გვიზიარებს სიცოცხლეს, რასაც ქმნილებისთვის ბედნიერება მოაქვს. მისი განდიდების, ქების, გალობის სურვილიც სწორედ აქ ჩნდება. სწორედ ამას აღნიშნავს ებრაული სიტყვა, რომელიც ნათარგმნია, როგორც “ქებული”.
   ამ მუხლში კიდევ ერთი აზრია ჩაქსოვილი. ჩვენ უნდა ვაქოთ ის “ჩვენი ღმერთის ქალაქში”. იმ დროს, როდესაც ეს ფსალმუნი იწერებოდა, ღმერთის ქალაქად იერუსალიმი ითვლებოდა. დღეს კი ამ მნიშვნელობას იძენს ეკლესია, რომელშიც ვეთაყვანებით უფალს. რაღაც განსაკუთრებულს აქვს ადგილი, როდესაც ღვთის შვილები ერთად იკრიბებიან თაყვანისცემის ადგილას. ერთის სიხარული იწვევს მეორის სიხარულს. ყველა ივსება განდიდების სურვილით. შეიძლება პრობლემების მძიმე ტვირთი გაწვება, ან თავს მარტოსულად გრძნობ და დანაღვლიანებული ხარ, მაგრამ როდესაც შედიხარ ღმერთის სახლში და უერთდები უფლის მადიდებლებს, ხედავ, რამდენად დიდია ღმერთი.
   რისთვის არის ეს ყველაფერი საჭირო? ნუთე ეს იმისათვის არის საჭირო, რომ ღმერთს ესიამოვნოს? არა, ამას მოაქვს სიხარული შენთვის. ღმერთი დიდია და არ არსებობს პრობლემა, რომლის მოგვარებაც მას არ შეეძლოს. 
   სცადე, წადი ეკლესიაში, განადიდე უფალი და დაინახავ, რამდენად გამარტივდება ცხოვრება. ყოველთვის გახსოვდეს: “დიდია უფალი და ქებულია მეტად ჩვენი ღმერთის ქალაქში, წმიდა მთაზე”.


16 აპრილი
  თქვი სიმართლე სიყვარულით
  “რადგან ჭეშმარიტებას წარმოთქვამს ჩემი პირი და უკეთურება სისაძაგლეა ჩემს ბაგეთათვის” (იგავ. 8:7).
   სიმართლე ძალიან ძვირად ფასობს.
   მაგრამ ხშირ შემთხვევაში, სიმართლე მწარეა. შესაძლოა სწორედ ეს განაპირობებს მის სიძვირეს. ბევრია ისეთი ადამიანი, რომელიც მზად არ არის ამ საფასურის გადასახდელად, ისინი სიცრუესა და ნახევარსიმართლეს ანიჭებენ უპირატესობას. ადამიანს თავიდან ირიდებს ტკივილს, ამიტომ სხვა გზას ირჩევს, თუმცა ამ გზის დასასრული ტკივილზე უარესია -  ეს სიკვდილია. ედემის ბაღში კრავი დაიკლა და მისი სისხლი პირველი იყო გოლგოთისკენ მიმავალ გზაზე, სადაც ღვთის კრავმა გაიღო საკუთარი სიცოცხლე კაცობრიობისათვის. ამ მსხვერპლმა გვიხსნა სიკვდილისაგან. მაგრამ რატომ არის რომ ადამიანები ტკივილის შიშის გამო გაურბიან სიმართლეს და ცხოვრობენ სიცრუით, რომელსაც დაღუპვისკენ მიჰყავს?
   მთელი ჩემი სიცოცხლის განმავლობაში არაერთი სევდიანი ისტორიის მომსწრე ვყოფილვარ. დანგრეული ცხოვრება, დანგრეული ოჯახი, განადგურებული ურთიერთობა - და ეს ყველაფერი სიმართლის უკმარისობის გამო. სიცრუის გასამართლებლად არაერთი არგუმენტის მოყვანაა შესაძლებელი. “არ მინდოდა შენი განაწყენება”; “არ მინდოდა ჩვენი ურთიერთობის დაზარალება”; “გამბედაობა არ მეყო”; “მეგონა, რომ ვერასოდეს გაიგებდი”.
   გარდა ღვთის მიერ ბოძებული სიბრძნისა, სოლომონს საკუთარი მწარე გამოცდილებაც ბევრს ასწავლიდა. ამიტომაც არის ის ასეთი მტკიცე დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში:  “უკეთურება სისაძაგლეა ჩემს ბაგეთათვის”. ტყუილს არ აქვს გამართლება. 
   ჭეშმარიტება ისევე უნდა გამოცხადდეს, როგორც მაცნეები იუწყებდნენ გამარჯვების შესახებ, როცა ჯარი ტრიუმფით ბრუნდებოდა ომიდან. მართალი ამბები ყოველთვის სასიამოვნო არ არის, ზოგჯერ მათი მოსმენა მტკივნეულია, მაგრამ მხოლოდ რეალობის აღიარების შემდეგ შეგეძლება აწმყოს გამოსწორება და მომავლის აშენება.
   მუდამ მართალი ყოფილიყოს შენი სიტყვები. ნუ დაიმალები, ნუ გაიქცევი, ნუ გაექცევი პასუხისმგებლობას, ნუ გადადებ. სთხოვე ღმერთს, რომ სიყვარულით აავსოს შენი მეტყველება. იყავი გულმოწყალე, ილაპარაკე სიმართლე, ნუ დამალავ მას ტკივილის მიყენების შიშით. გახსოვდეს და გაითვალისწინე სოლომონის რჩევა: “რადგან ჭეშმარიტებას წარმოთქვამს ჩემი პირი და უკეთურება სისაძაგლეა ჩემს ბაგეთათვის”.


17 აპრილი
ღმერთისაა ძალა
  “ერთხელ თქვა ღმერთმა, ორჯერ მოვისმინე, რადგან ღმერთისაა ძალა” (ფსალმ. 61:12).
   პასტორი ბრიუს ლარსონი ყვებოდა ისტორიას მოყვარული ორნითოლოგის შესახებ, რომელსაც განსაკუთრებულად არწივებზე დაკვირვება ჰყვარებია. ერთხელაც იჯდა ბორცვზე და აკვირდებოდა არწივს, რომელიც ამაყად დაფრინავდა ცაში. უეცრად მტაცებლის გამჭრიახმა მზერამ ქვემოთ, ბუჩქნარში მოძრაობა შენიშნა. სამეფო ფრინველი ქვასავით დაეშვა ქვევით, ხოლო როდესაც კვლავ აფრინდა, კლანჭებში მსხვერპლი ჰყავდა მომწყვდეული. არწივმა უზრუნველყო საკუთარი თავი საკვებით. 
   ორნითოლოგი განაგრძობდა დაკვირვებას, ჯერ პირვანდელი აღტაცებით, შემდეგ კი გაურკვევლობის განცდით. მოულოდნელად არწივს გაუჭირდა ფრენა და გაუგებარ ზიგზაგებს ხაზავდა ცაში. მსხვერპლს კვლავაც უწინდელი ძალით ეჭიდებოდა, მაგრამ თანდათან სიმაღლე დაკარგა და საბოლოოდ უხეშად დაეცა მიწაზე.
   დაინტრიგენული დამკვირვებელი ფრინველის დაცემის ადგილს მიუახლოვდა. ერთი შეხედვითაც გასაგები გახდა მომხდარის მიზეზი. არწივმა ქრცვინი დაიჭირა – პატარა მაგრამ სასტიკი მტაცებელი. არწივის კლანჭებში გამომწყვდეულმა ქრცვინმა მისი მუცლის ღრღნა დაიწყო და იქამდე არ მოეშვა, ვიდრე შიგნეულობამდე არ გაღრღნა. 
   ფრთხილად იყავი, როდესაც გგონია, რომ იმარჯვებ. ნუ მოადუნებ ყურადღებას, როდესაც მოგეჩვენება, რომ ძალაუფლება შენს ხელშია. შენი მოჩვენებითი გამარჯვება შეიძლება დამარცხებაზე უარესი აღმოჩნდეს. შენი მონაპოვარი შეიძლება ტრაგედიად გადაგექცეს.
   დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში დავითი ამბობს: “ერთხელ თქვა ღმერთმა”. გამეორება საჭირო არ არის, ღვთის სიტყვა მარადიულია. ის ცვლის, გარდაქმნის, აღადგენს. ღმერთმა თქვა და გაჩნდა ჩვენი სამყარო. “რადგან მან თქვა და შეიქმნა, მან ბრძანა და არსებობს” (ფსალმ. 32:9).
   დავითი აღნიშნავს, რომ ჭეშმარიტი ძალა მხოლოდ ღმერთს აქვს. ზოგჯერ, ღმერთი საკუთარ ძალას ადამიანებს ანიჭებს, მათ კი თავისი ბუნების სისუსტის კვალობაზე ამ ძალით აღფრთოვანებულებს ჰგონიათ, რომ ღმერთები გახდნენ. 
   ფრთხილად იყავი! ძალა, რომელიც მოგენიჭა, არის ძღვენი, რომელიც სრული პასუხისმგებლობით უნდა გამოიყენო. წინააღმდეგ შემთხვევაში ეს ძალა შეიძლება შენსავე საწინააღმდეგოდ შემოგიბრუნდეს და შენს სიცოცხლესაც კი შეუქმნას საფრთხე. როდესაც ვინმეზე ნადირობ, შემთხვევით ისე არ აღმოჩნდეს, რომ თავად გახდე სხვისი მსხვერპლი. როდესაც გგონია, რომ იმარჯვებ, შეიძლება დამანგრეველი მარცხი განიცადო. 
   “ერთხელ თქვა ღმერთმა, ორჯერ მოვისმინე”, - ამბობს დავითი. ღმერთს არ ესაჭიროება საკუთარი ნათქვამის გამეორება, მაშ რატომ უნდა მოისმინოს ადამიანმა მისი სიტყვა ორჯერ? დავითი ხაზს უსვამს მოსმენილის გააზრების მნიშვნელობას, რადგან ფიქრისა და მსჯელობისას ღმერთის სიტყვების ექო კვლავაც ჩაგესმის ყურში იქამდე, სანამ არ მიიღებ ღვთიურ რჩევას და არ გაითვალისწინებ მას.
   მიაპყარი მზერა ძალთა ღმერთს. როდესაც ყველაფერი ინგრევა ცხოვრებაში, ღმერთი რჩება და მზად არის დაგეხმაროს, უბრალოდ გახსოვდეს: “ერთხელ თქვა ღმერთმა, ორჯერ მოვისმინე, რადგან ღმერთისაა ძალა”.


18 აპრილი
მეტეორიტები
  “უკეთურთა აღზევებისას იმალება ადამიანი, ხოლო მათი დაღუპვის დროს მართალნი მრავლდებიან” (იგავ. 28:28).
   ატილა სასტიკი და უმოწყალო ადამიანი იყო, რომელიც მხოლოდ დაპყრობებზე ოცნებობდა. იგი ზედიზედ იმორჩილებდა ერებს, მისი მმართველობის დროს ჰუნების იმპერია უზარმაზარ ტერიტორიაზე იყო გავრცობილი. მაგრამ ატილა მოკვდავი იყო და მის სიკვდილთან ერთად ჩაიძირა მთელი მის მიერ შექმნილი იმპერია და ჰუნებიც გაქრნენ როგორც ხალხი. ეს ღვთიური განაჩენია.
   ცხოვრება, რომელიც ღმერთისგან ეძლევა ადამიანს ან აღმშენებლური იქნება ან დამანგრეველი. თავისუფლების ძღვენს შეუძლია როგორც სიმართლემდე, ისე გარყვნილებამდე მიგიყვანოს, მაგრამ სიკვდილი გარდაუვალია. როგორი ურყევიცაა დღისა და ღამის მონაცვლეობა, წელიწადის დროთა თანმიმდევრობა, ისევე ვერავინ გაექცევა სიკვდილის მიერ დასმულ წერტილს. 
   სიცოცხლის ხანმოკლეობა და სიკვდილის გარდაუვალობა საკმაოდ მნიშვნელოვანი მიზეზებია იმისათვის, რომ სიბრძნით გაატარო ცხოვრება, დაუკვირდე ყოველ აზრს, გრძნობას, სიტყვას, ქმედებას.
   კაცობრიობის ისტორია მრავალ ისეთ ადამიანს იცნობს, რომლებმაც არ მიაქციეს ყურადღება სოლომონის რჩევას. მამაკაცები და ქალები, რომელთაც მიაჩნდათ, რომ მარადიულნი არიან. ისინი ემუქრებოდნენ, დევნიდნენ, მბრძანებლობდნენ, აიგნორებდნენ ღმერთს. მათ ისევე ჩაიქროლეს ისტორიაში, როგორც მეტეორიტებმა, რომლებიც მხოლოდ იმიტომ კაშკაშებენ, რომ იწვიან ატმოსფეროში. ასევე ეს ადამიანებიც, თვალისმომჭრელად ბრწყინავდნენ, მაგრამ ეს ბრწყინვალება ხანმოკლე იყო, რადგან სულ მალე ისინი დავიწყებას მიეცნენ. 
   ყველაზე სამწუხარო ის არის, რომ რაც არ უნდა საზარელი იყოს სიკვდილი, მათთვის ეს ღვთის საჩუქარი იყო. სიკვდილმა ბოლო მოუღო მათ არანორმალურ, აზრს მოკლებულ მისწრაფებებს, უგუნურ გატაცებებს.
   ადამიანის ბედნიერება და ნებისმიერი ოცნების ასრულება დამოკიდებულია მის ურთიერთობაზე შემოქმედთან. 
   როდესაც ქმნილება შემოქმედის ადგილას აყენებს საკუთარ თავს, მისი ბუნება გადაგვარდება და წარმოშობს უგუნურ ოცნებებს და შემაძრწუნებელ იდეებს. იცხოვრე ღმერთთან საუბარში, იმიტომ რომ “უკეთურთა აღზევებისას იმალება ადამიანი, ხოლო მათი დაღუპვის დროს მართალნი მრავლდებიან”.
19 აპრილი
იესოს მიტევება
   “თუ ცოდვებს შემოგვინახავ, უფალო, ვინ დაგიდგება? მაგრამ შენს მიერ არის შენდობა, რათა გეკრძალონ” (ფსალმ. 129: 3,4).
   დანაშაული ცხოვრების, გეგმების, ოცნებების პარალიზებას იწვევს. ის გვაიძულებს, რომ თავი ვიგრძნოთ უწმიდურად, უღირსად, უფლებებს მოკლებულად. მრავალი ადამიანი დამარცხდა, რადგან ქვეცნობიერად შეეგუა მარცხს. ამ ადამიანებს სჯერათ, რომ დანაშაულის გრძნობით გამოწვეული ტანჯვა რაღაცნაირად საშუალებას მისცემს მათ, დაიმსახურონ ღმერთის კეთილგანწყობა. 
   მეფსალმუნემ კარგად იცოდა, თუ როგორი მძიმეა დანაშაულის ტვირთი. ამიტომაც იმეორებს ღმერთის სახელს ორჯერ ერთ წინადადებაში: “თუკი შენ, უფალო [იაჰვე], ცოდვებს შემოგვინახავ, ვინ დაგიდგება, უფალო [იაჰვე]?”. იგი საკუთარ თავს მიწის მტვრად გრძნობდა. როგორც არ უნდა ეცადა ემართლა თავი ან მცირედ წარმოედგინა დანაშაული, თავისი უმართლობა ამხელდა. ჩადენილის სიმძიმე არ ასვენებდა მის სინდისს. 
   ვინ დაგიდგება, უფალო? ეს კითხვა ცოდვით დაცემის დროიდან აწუხებს ადამიანებს. პასუხია: ვერავინ, რადგან ცოდვა კლავს. კლავს ნელა და შეუმჩნევლად. თავიდან გეჩვენება, რომ ყველაფერი კარგადაა. აქამდე არნახული განცდებით ტკბები. თავისუფლებას გრძნობ, დაფრინავ, როგორც ფრინველი, ქრება ყველანაირი საზღვარი, და ცხოვრებაში მიისწრაფი იქითკენ, საითაც შენი წარმოსახვა მოგიხმობს.
   მაგრამ ულმობელი, სასტიკი, სწრაფწარმავალი დრო მიდის და როდესაც მისი ნაკვალევის შემჩნევას იწყებ საკუთარ სხეულზე, გონებაში, ფსიქიკაში, უკვე გვიანია. შენს ირგვლივ უკვე ღამის წყვდიადი ჩამოწვა, შენ ისურვებდი, რომ დღე კიდევ გაგრძელდეს, რომ მოგეცეს ყველაფრის შეცვლის შესაძლებლობა, მაგრამ გრძნობ, რომ ცხოვრება თვალსა და ხელს შუა გაგირბის. ეჭვგარეშეა, რომ ცოდვა კლავს. ვერავინ ვერ გადარჩება.
   ერთდერთი შესაძლო გამოსავალი - ესაა მივიღოთ მიტევება, რომლის მოცემაც მხოლოდ ქრისტეს შეუძლია. ეს ღვთიური საჩუქარია ჩვენთვის, რომლის მიღება მხოლოდ მათ შეუძლიათ, ვინც მოწიწებას გრძნობს ღვთის წინაშე. ეს არ არის შიშით მოწიწება. როდესაც ადამიანი ისწავლის ღმერთისა და მისი აღთქმების ნდობას, თვით სიყვარული წარმოშობს მის გულში ნამდვილ მოწიწებას.
   შენი წარსულის მიუხედავად, დღევანდელი დღე შეიძლება სრულიად სხვაგვარი აღმოჩნდეს შენთვის. გამოიყენე ეს დღე, რათა თქვა: “თუ ცოდვებს შემოგვინახავ, უფალო, ვინ დაგიდგება? მაგრამ შენს მიერ არის შენდობა, რათა გეკრძალონ”.
  

20 აპრილი
ხიზნები მიდიან სახლში
“მართალი საუკუნოდ არ წაბორძიკდება, უკეთურნი კი ვერ დაივანებენ ქვეყანაზე” (იგავ. 10:30).
   თუ სახლიდან შორს არასდროს ყოფილხარ, გაგიჭირდება ხიზანთა მოლოდინების გაგება. ისრაელი ხიზანი ერი იყო, რომელსაც იმედი აცოცხლებდა. მას შემდეგ, რაც ღმერთმა აღთქმა დაუდო აბრაამს, ისრაელი ოცნებობდა მიწის მიღებასა და იქ ცხოვრებაზე. აღთქმა აღსრულდა, მაგრამ არასრულყოფილად. ისინი შევიდნენ ქანაანში, დაიპყრეს ის, მაგრამ სამწუხაროდ ვერ შეძლეს აღთქმული მიწის შენარჩუნება.
   სოლომონი დღევანდელ ხიზნებზე საუბრობს. კონფლიქტებით, გასაჭირითა და სირთულეებით სავსე სამყაროში ჩვენ ვცხოვრობთ კურთხეული იმედით, რომ ეს ყველაფერი მუდმივი არ არის. აქ ყველაფერი წარმავალი და დროებითია. ჩვენ ვართ ხიზნები, რომლებიც ჩვენი ჭეშმარიტი სამშობლოსკენ მივემართებით.
   მიწა, რომელსაც ღმერთი ჰპირდება თავის შვილებს წუთისოფელს არ ეკუთვნის. არსებობს ზეცა, სამოთხე, მარადიული ცხოვრება. XXI საუკუნის ადამიანისათვის ეს უტოპიას უფრო წააგავს. პრაგმატიზმი, რომლითაც დღევანდელი კულტურა საზრდოობს, ხელს გვიშლის, რომ სამოთხე რეალობად აღვიქვათ. მაგრამ წმიდა წერილი ცალსახად ამტკიცებს, რომ ზეცა რეალურია და რომ იქ არ იქნებიან ბოროტმოქმედნი.
   დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში საუბარია მართალ ადამიანებზე, რომლებიც დაიმკვიდრებენ აღთქმულ მიწას. იგი ამბობს, რომ ისინი პატიოსანი და უმანკონი არიან. ამ თვისებებით განისაზღვრება ადამიანის რეაქცია იმ ვითარებაზე, რომელშიც ის აღმოჩნდება.
   ზოგჯერ სინამდვილე არ შეესაბამება ჩვენს წარმოდგენებს. თუ სინამდვილეს არ მიიღებ, გაორება გეწყება. საკუთარ თავს ეპირფერები, არ გესმის რა ხდება რეალურად. შენი გული გაყოფილია, გონება შეზღუდული, ცდილობ ერთდროულად მარჯვნივაც იარო და მარცხნივაც. ასე ადამიანი საკუთარ თავს უქმნის ჯოჯოხეთს დედამიწაზე. მას არ აქვს უნარი ირწმუნოს, რომ არსებობს იმედი უკეთესი სამყაროსი. 
   ზეციურ ჭეშმარიტებათა შეთვისება ნამდვილად ღირს, რადგან “მართალი საუკუნოდ არ წაბორძიკდება, უკეთურნი კი ვერ დაივანებენ ქვეყანაზე”


21 აპრილი
   ყველაფერს აქვს ახსნა
   “როცა გული დამიძმარდა და შიგანი დამეფლითა, უმეცარი ვიყავი და ვერ მივხვდი, პირუტყვივით ვიყავი და შენს წინაშე” (ფსალმ. 72: 21, 22).
   ამ ცხოვრებაში ბევრია ისეთი რამ, რისი ახსნაც არ შეგვიძლია. ერთხელ საავადმყოფოში ერთი გოგონას მოსანახულებლად მივედი, რომელსაც თვითმკვლელობის მცდელობა ჰქონდა. იგი საქმრომ ქორწინებამდე სამი კვირით ადრე მიატოვა და სწორედ ეს იყო იმის მიზეზი, რომ მან თვითმკვლელობა სცადა. 
   “რატომ დაუშვა ღმერთმა ეს რომ დამმართნოდა?”, - მკითხა მან მწუხარებით. როგორ მინდა ხოლმე ზოგჯერ, რომ ყველა კითხვაზე მქონდეს პასუხი. ტკივილი სულს უხუთავს ადამიანებს. რატომ ვკარგავთ შვილებს, რატომ ვხდებით ბოროტმოქმედების მსხვერპლნი, რატომ ხდება ამდენი ტრაგედია? რატომ ვერ იღებს ამდენი გულწრფელი ადამიანი პასუხს კითხვაზე “რატომ”?
   დღევანდელი ფსალმუნი აღწერს იმ ადამიანის სასოწარკვეთილებას, რომელსაც უამრავი შეკითხვა აქვს დაგროვილი, მაგრამ პასუხად ღმერთის დუმილს იღებს. ამ ადამიანს ასაფი ერქვა. მას არ ესმოდა, რატომ იტანჯებოდნენ მართალნი, მაშინ როდესაც უწმიდურთა ცხოვრება წარმატებული იყო. ეს რანაირი ღმერთია, თუ საკუთარი შვილების ვედრებას არ ისმენს?
   ზოგიერთი საკითხის გაცნობიერებისა და გაგებისათვის ზოგჯერ განმარტოება, მსჯელობა, დაკვირვება არის საჭირო. ღმერთს საშუალება უნდა მისცე, რომ შენს გულს მიმართოს. სწორედ ეს მოხდა ასაფის შემთხვევაში და ფსალმუნიც მას შემდეგ დაიწერა, როდესაც მან განმარტოებით გაატარა დრო ფიქრსა და მსჯელობაში.
   ასაფის მსჯელობა არ არის ფილოსოფიური ხასიათის, ეს არ არის თვითანალიზი, იგი არ ეძებს პასუხებს არც საკუთარ თავში, არც გარესამყაროში, ის არ აკეთებს დასკვნებს დეტალების საგულდაგულო ანალიზის შედეგად. “და ვიფიქრე, რომ შემეგნო ეს - მაგრამ ძნელი იყო ჩემს თვალში. ვიდრე მოვიდოდი ღვთის ტაძარში და გავიგებდი მათ ბოლოს” (მე-16, მე-17 მუხლი).
   საწმიდარი ისრაელისათვის არა მხოლოდ რელიგიური ნაგებობა იყო, არამედ ეს იყო ადგილი სადაც ღმერთი სუფევდა. ერთი ერთზე იესოსთან, მის მკლავებში, მასთან მეგობრული საუბრისას შეძლებ დაინახო, რომ ყოვლად გაუგებარსაც აქვს თავისი აზრი.
   როდესაც ასაფმა გაიაზრა, რომ უწმიდურთა გამარჯვებები მათ საბოლოო ტრიუმფს არ ნიშნავს და რომ არც მართალთა ტანჯვა არის მათი დამარცხების ნიშანი, დარცხვენილმა წარმოთქვა: “როცა გული დამიძმარდა და შიგანი დამეფლითა, უმეცარი ვიყავი და ვერ მივხვდი, პირუტყვივით ვიყავი და შენს წინაშე”.



22 აპრილი
ვიზა
“თავის გულზე დაიმედებული ბრიყვია, ხოლო სიბრძნით მავალი გადარჩება” (იგავ. 28:26). 
   ვიზა, უბრალო ვიზა. ორი დღით შემაყოვნეს მადრიდში იმის გამო, რომ არ მქონდა ვიზა ეკვატორულ გვინეაში შესასვლელად. საინფორმაციო სისტემის ხარვეზი იყო ეს? აზრი არც ჰქონია მიზეზის ძიებას. მადრიდში ვიყავი, გზის გაგრძელება არ შემეძლო, ხოლო მალაბოში, ყოფილი ესპანური კოლონიის დედაქალაქში, ასობით ადამიანი მელოდებოდა. 
   მადრიდის ცენტრში განლაგებული სასტუმრო ასტურიასის ჰოლში ვიჯექი, ვიზის მნიშვნელობაზე ვფიქრობდი. როდესაც სხვა სახელმწიფოში მიემგზავრები, მან უნდა მოარგოს თავისი კანონები შენს წარმოდგენებს, თუ შენ უნდა შეასრულო ქვეყანაში შესასვლელი მოთხოვნები? მეგონა, რომ ვიზის საფასურის გადახდას საკონსულოში შევძლებდი, მაგრამ საკონსულო ბანკის მეშვეობით გადახდას ითხოვდა. როდესაც ამის შესახებ შევიტყე ბანკები უკვე დაკეტილი იყო და აზრი აღარ ჰქონდა იმის ახსნას, თუ რამდენად მნიშვნელოვანი იყო ჩემი მალობოში ყოფნა. დილით ბანკები გაიხსნა და ვიზის აღების პრობლემაც მოგვარდა. მომდევნო რეისი მხოლოდ ორი დღის შემდეგ იყო და მე მადრიდში მომიწია დარჩენა.
   დავფიქრდი მარადიულ ცხოვრებაზე. დადგება დღე, როდესაც მოგვიწევს, წარვადგინოთ ღმერთის სახელმწიფოში შესასვლელი ვიზა. ბიბლია ნათლად საუბრობს ამის შესახებ. ზეცა არ არის იმ ადამიანთა ფანტაზიის ნაყოფი, ვინც ასეთი გზით ცდილობს ამ სამყაროს მიერ მიყენებული ტკივილის გაყუჩებას. ეს არც გამართლებაა სუსტი ადამიანებისა, რომლებიც მზად არ არიან პასუხისმგებლობისა და ცხოვრებისეული სირთულეების გადალახვისთვის. ზეცა არსებობს. ეს ბიბლიის ერთ-ერთი უმთავრესი ჭეშმარიტებაა. 
   როდესაც მსოფლიო ისტორია დასასრულს მიუახლოვდება, თითოეულ ჩვენგანს, ჩვენი სურვილის და მიუხედავად მოუწევს ვიზის წარდგენა და იმ დღეს მნიშვნელობა აღარ ექნება იმას, თუ როგორ წარმოგვედგინა ჩვენ ეს ყველაფერი. ვერავითარი გამართლება და ახსნა-განმარტება ვერ იმოქმედებს. ქვეყანა კი არ უნდა მოერგოს შენს წარმოდგენებს, არამედ შენ უნდა შეასრულო მისი მოთხოვნები.
   სანამ ამ დღეს დაიწყებ შეამოწმე, გაქვს თუ არა ღმერთის სახელმწიფოში შესასვლელი ვიზა, შეასრულე თუ არა მოთხოვნები. იმიტომ რომ “თავის გულზე დაიმედებული ბრიყვია, ხოლო სიბრძნით მავალი გადარჩება”.


23 აპრილი
ღმერთის დიდსულოვნება
   “დაბრუნდი, სულო ჩემო, შენს სიმშვიდეში, რადგან უფალმა კეთილი მოგაგო შენ!” (ფსალმ. 114:7).
   ეს ერთ-ერთი ყველაზე საოცარი ფსალმუნია. ზოგიერთი მკვლევარი მას ცნობილი 22-ე ფსალმუნის გვერდით აყენებს. ეს არის მადლიერების ჰიმნი ღმერთისადმი, განთავისუფლებისა და ბედნიერების მოპოვებისათვის. 
   ფსალმუნის დასაწყისში მეფსალმუნე აღწერს უძლურებისა და განსაცდელთა დაძლევის პერიოდს: “გარს შემომერტყნენ სასიკვდილო ტკივილები, ჯოჯოხეთის სატანჯველი მომადგა მე, გაჭირვება და მწუხარება ვპოვე”, - ასე ჩივის ის მე-3 მუხლში. მაგრამ თუ განვაგრძობთ კითხვას დავინახავთ, რომ მან შეჰღაღადა ღმერთს და ზეციერმა მამამ შეისმინა თავისი ძის გულწრფელი ვედრება.
   მე-7 მუხლში მეფსალმუნე კვლავ სახიფათო ვითარებაშია, მაგრამ ამჯერად უფრო იმედიანადაა. მიღებული გამოცდილებიდან მან უკვე იცის, რა შეუძლია ღმერთს და საკუთარ თავს მიმართავს შემდეგი სიტყვებით: “დაბრუნდი, სულო ჩემო, შენს სიმშვიდეში, რადგან უფალმა კეთილი მოგაგო შენ!”.
   თუკი უფალმა კეთილი მოგაგო, ეს იმას ნიშნავს, რომ იგი დიდსულოვანია შენს მიმართ. დიდსულოვნება საკვანძო სიტყვაა. იგი ღვთაებრივ წყალობას და უსაზღვრო სიყვარულს უკავშირდება. სწორედ ასე უყვარხარ ღმერთს. ღმერთის მფარველობა იმედგაცრუების ჟამს - ეს არ არის შენს მიერ მოპოვებული უფლება. ჩვენ არაფერი გაგვიკეთებია ისეთი, რომ დაგვემსახურებინა ღმერთის დახმარება, მაგრამ ის თავისი დიდსულოვნებით გვიწვდის ყოვლადძლიერ ხელს.
   ღმერთი გპირდება თავის დახმარებას ყველაზე მძიმე წუთებში. ის ყოველთვის ერთგულია თავისი აღთქმების, ამიტომ არ ღირს იმედგაცრუება. თუკი წარსულში შეძლო სასწაული მოეხდინა, ამას არც ახლა დაიშურებს შენთვის.
      “დაბრუნდი, სულო ჩემო, შენს სიმშვიდეში”. მიაქციე ყურადღება იმას, თუ როგორ მიმართავს ავტორი საკუთარ თავს. კვლავ დამშვიდდი - დაუბრუნდი სიმშვიდეს. რაღაც შეემთხვა სულს - ჩიტივით აიჭრა ზეცად, სადღაც გაემართა ხსნის მოსაპოვებლად და ბუდისაგან ძალიან შორს აღმოჩნდა. დამფრთხალი სული მუდამ ცდილობს გაიქცეს და დაიმალოს. იგი გაურბის ღმერთს, გაურბის რეალობას. წარმოსახვა ურჩხულებს გვიხატავს და შიშისაგან სისულელეებს ჩავდივართ.
   დამშვიდება, ბუდეში დაბრუნება. ჩვენი ბუდე ზეციერი მამის მკლავებშია, ის მუდამ ჩვენს მოლოდინშია. შეიძლება საშინლად ცუდად გრძნობდე თავს, მაგრამ ქრისტეში შენ აუცილებლად შეძლებ საკუთარი დრამის ჭეშმარიტი სურათის ხილვას და გამოსავალსაც იპოვი.
   ნუ ჩავარდები სასოწარკვეთილებაში. ეს დღე შეიძლება დიდებულ დღედ იქცეს შენთვის. იესოსთან ერთად ნებისმიერი დღე გამარჯვების დღეა. უთხარი საკუთარ სულს: “დაბრუნდი, სულო ჩემო, შენს სიმშვიდეში, რადგან უფალმა კეთილი მოგაგო შენ!” 

24 აპრილი
ვის ერგება დედამიწა?
   “რადგან წრფელნი ქვეყნად იცხოვრებენ და უბიწონი დარჩებიან მასში. ბოროტნი კი ქვეყნიდან მოიკვეთებიან და მოღალატენი აღმოიფხვრებიან მისგან” (იგავ. 2:21, 22).
   დიდი ხნის განმავლობაში ოცნებობდა ისრაელი, მემკვიდრეობით მიეღო მიწა. მათთვის ეს მიწა იყო ქანაანი, რომელიც ღმერთმა აბრაამსა და მის მოდგმას აღუთქვა. მაგრამ როდესაც სოლომონი ამ მუხლებს წერდა, ისრაელის ძენი უკვე ქანაანში ცხოვრობდნენ. იერუსალიმი მათი დედაქალაქი იყო. ამიტომ აღთქმა, რომელსაც ეძღვნება დღევანდელი მსჯელობა სხვა მიწას ეხება. ეს უკეთესი სამყაროა, სადაც არ იარსებებს ცოდვა, რომლის ნაყოფი მხოლოდ ტკივილი და მწუხარებაა.
   ჩვენს წუთისოფლეში ცრემლები, ტრაგედიები და სიკვდილი მრავლადაა. სიბრძნე, რომელსაც ღმერთი აძლევს თავის შვილებს, ეს არის საშუალება, რომელიც გვეხმარება გავუმკლავდეთ მათ და ვძლიოთ ისინი. იესო ამბობდა: “სოფელში გასაჭირი გექნებათ” (იოან. 16:33).
   მაგრამ ღმერთს მათი მიყვანაც სურს უკეთეს სამყაროში, ვინც ღვთაებრივ რჩევებს ითვალისწინებს და წარმატებით უმკლავდება პრობლემებს. “ვიხილე ახალი ცა და ახალი მიწა, ვინაიდან პირველი ცა და პირველი მიწა გარდახდნენ, და ზღვა აღარ იყო. … მოსწმედს ყველა ცრემლს მათი თვალებიდან და აღარ იქნება სიკვდილი. გლოვა, გოდება და ტკივილიც აღარ იქნება, რადგან წინანდელნი გადავიდნენ” (გამოცხ. 21:1,4).
   სოლომონი მართალ ცხოვრებას და სიბრძნით ცხოვრებას ერთმანეთთან აკავშირებს. სიბრძნე აუცილებელი პირობაა იმისათვის, რომ ამ ცხოვრებაში დავტკბეთ ღმერთის კურთხევით.
   მართალი ადამიანი - ეს არის მთლიანი პიროვნება. თუკი მთლიანი თავის თუნდაც უმცირეს ნაწილს დაკარგავს, ის უკვე მთლიანი ვეღარ იქნება. ცხოვრებისეულ ვითარებებში გაორებული ადამიანი ვერ იქნება ბედნიერი. გაორებისას იგი კარგავს საკუთარი თავის ნაწილს და ნადგურდება.
   შეუძლებელია ერთდროულად ორი გზით სიარული. გაორება ანგრევს, ანადგურებს პრინციპებს, ფასეულობებს, ოცნებებს. შეუძლებელია სრულყოფილად იცხოვრო პრინციპების გარეშე, რადგან მათზეა დამყარებული ჩვენი არსებობა. წარმოიდგინე რამხელა ქაოსს გამოიწვევდა მიზიდულობის პრინციპის გაუქმება.
   დაუსვი საკუთარ თავს შეკითხვა, დალაგებულია თუ არა შენი ცხოვრება. დალაგებულია თუ არა ჩემი საქციელები? ეთანხმება თუ არა ჩემი ქმედებები ჩემსავე სიტყვებს? მართლა მივდივარ უკეთესი მიწისაკენ, თუ უბრალოდ ვაპირებ ამის გაკეთებას, მაგრამ ადგილზე ვდგავარ? გასაღები ახალი მიწისთვის - ეს არის ქრისტეს სიმართლე: “რადგან წრფელნი ქვეყნად იცხოვრებენ და უბიწონი დარჩებიან მასში. ბოროტნი კი ქვეყნიდან მოიკვეთებიან და მოღალატენი აღმოიფხვრებიან მისგან”.


25 აპრილი
ღირსია დიდების
“რადგან დიდია უფალი და ღირსსაქები მეტად, ყველა ღმერთებზე საშიშია ის” (ფსალმ. 95:4).
   შენი დამოკიდებულება ღმერთისადმი, შენი თაყვანისცემა იმის შესატყვისი იქნება, თუ რამდენად აცნობიერებ ღმერთის სიდიადეს. მეფსალმუნე ღმერთის სიდიადეს უპირისპირებს ადამიანების მიერ გამოგონილი ღმერთების არარაობას.    
   როდესაც თავად ქმნი ღმერთს, თაყვანისცემის მომენტში შენი ყურადღება შენსავე გრძნობებსა და საჭიროებებზე იქნება მიჯაჭვული. შენი წარმოდგენებითა და შენი ხელით შექმნილს რომ ღმერთს უწოდებ, ქვეცნობიერად ყოველთვის მასზე აღმატებულად იგრძნობ თავს. ასეთი ღმერთი მუდამ შენს სამსახურში იქნება, თუმცა თაყვანისცემის ცენტრი შენ იქნები მის ნაცვლად.  
   შთამბეჭდავია იმ მუხლების რაოდენობა ფსალმუნებში, რომლებიც ადიდებს ღმერთს და ხაზს უსვამს მის სიდიადეს. ამ წიგნის მოწოდება ჩვენს დღეებსაც გადმოსწვდება მიუხედავად იმისა, რომ დღესდღეობით ბევრისთვის ღმერთი უბრალოდ იდეაა.
   მე გამაოცა სატელევიზიო ინტერვიუმ ერთ-ერთი უნივერსიტეტის გამოჩენილ პროფესორთან, რომელიც დაიბადა და გაიზარდა მორწმუნე ოჯახში. “ღმერთი - ძალიან პოზიტიური იდეაა, - წარმოთქვა მან კამერის წინაშე. - დღეს რომ ბავშვების აღზრდა მიწევდეს აუცილებლად ვასწავლიდი მათ ღმერთის ნდობას. იმ ღმერთის კი არა, რომლის შესახებაც ქრისტიანები საუბრობენ, არამედ ღმერთის, როგორც პოზიტიური იდეის, რომელსაც უამრავი სიკეთე მოაქვს”.
   იცი, რატომ მიდიან ადამიანები ასეთ დასკვნამდე? თავაშვებულობის სურვილიდან გამომდინარე, რომელსაც თავისუფლებად მიიჩნევენ. “არ მინდა, რომ ღმერთი მაკონტროლებდეს”; “მე უკვე გამოვიარე რწმენის ეტაპი”, - ასე ლაპარაკობენ ადამიანები, რომლებიც ცდილობენ გაექცნენ ყველაფერს, რაც მათ ინსტინქტებს არ ეთანხმება.
   ბედნიერებისაკენ მიმავალი გზა ღმერთის მიერ არის მომზადებული. იმ ღმერთის მიერ, რომელიც ღირსია დიდების, რომელიც ყველა სხვა ღმერთზე აღმატებულია. ეს ის ღმერთია, რომლის წინაშეც მოწიწებით მოვდივართ, რომელსაც ვეთაყვანებით და ვაღიარებთ, რომ არ ვართ კოსმოსში დაკარგული დამოუკიდებელი ნაწილაკები. ჩვენ ვიცით ჩვენი წარმომავლობა და საოცარი მიზანი, რომლისკენაც მივისწრაფით. ჩვენი საწყისი და მიზანი მარადიულ ღმერთშია, რომელმაც სიყვარულით შეგვქმნა.
   როგორი მნიშვნელოვანი ამოცანებიც არ უნდა გქონდეს დღეს, როგორ უძლურადაც არ უნდა გრძნობდე თავს განსაცდელების წინაშე, გულს ნუ გაიტეხ და ნუ შეშინდები. არ დანებდე, “რადგან დიდია უფალი და ღირსსაქები მეტად, ყველა ღმერთებზე საშიშია ის”.

26 აპრილი
ყელსა და გულზე
“წყალობა და ჭეშმარიტება ნუ დაგტოვებს: შეიბი ისინი ყელზე, დაიწერე შენი გულის ფიცარზე” (იგავ. 3:3).   
   სან-ლუისი, არგენტინა. გუშინ საღამოს ერთ ამაღელვებელ მოვლენას შევესწარი. მორწმუნე ქალბატონის მეუღლემ, რომელიც წლების განმავლობაში უარყოფდა ქრისტეს, ნათლობა მიიღო. ქალისთვის ეს სიურპრიზი იყო, ქმარს არ გაუფრთხილებია ის ამის შესახებ. რვაასი ადამიანი, რომელიც ღმერთის სიტყვის მოსასმენად იყო მოსული, გულგრილი არ დაუტოვებია მის ამ გადაწყვეტილებას.
   დადგა ახალი დღე. ოდნავ ინათა, მზე ჯერ არც ამოსულა. სასტუმროს ფანჯრიდან ვაკვირდებოდი ქალაქს. სულ ცოტაც და ათასობით ადამიანი შეუდგება თავის საქმეს. შემდეგ კვლავ მოსაღამოვდება, ერთნი გამარჯვებულები დაბრუნდებიან, სხვანი კი გულდაწყვეტილი იქნებიან წარუმატებლობით. ასეთია ეს ცხოვრება. მაგრამ ის შეიძლება იყოს სხვანაირიც, რადგან ღმერთი გვთავაზობს წარმატებისა და ბედნიერების პრინციპებს. 
   ერთ-ერთ ასეთ პრინციპს დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში ვხვდებით, სოლომონი საუბრობს ისეთი ღვთაებრივი პრინციპების შესახებ, როგორებიცაა სიყვარული და ერთგულება. სოლომონის სურვილია, რომ სიყვარულიც და ერთგულებაც შევიბათ ყელსა და გულებზე.
   იუდეველებმა სოლომონის რჩევა პირდაპირი მნიშვნელობით გაიგეს და ყელზე ორ პატარა კოლოფს იკიდებდნენ, სადაც პერგამენტზე დაწერილი წმიდა წერილის ნაწყვეტები ჰქონდათ, ამ სიმბოლოს დანახვისას უნდა გაეხსენებინათ უზენაესის რჩევები, რომელთა დამორჩილებას ან დაუმორჩილებლობას ბედნიერება ან უბედურება მოაქვს ადამიანისთვის.
   სამწუხაროა, რომ ადამიანური ბუნება გარეგნულობისკენ მიისწრაფვის. მეტისმეტად დიდ მნიშვნელობას ვანიჭებთ გარეგნულს და მხედველობიდან გვეკარგება ის, რაც თვალისთვის მიუწვდომელია. ყელზე ჩამოკიდებული დარიგებები გულს არ მიუღია. ამიტომ ერთხელაც ღმერთმა თქვა: “მომიახლოვდა ეს ხალხი თავისი პირით და თავისი ბაგით პატივს მცემს მე, მაგრამ მისი გული კი შორს არის ჩემგან” (ეს. 29:13).
   გარეგნულ ფორმებზე ყურადღების გამახვილება დამანგრეველია. ეს ზედაპირული, მოჩვენებითი ცხოვრებაა. ადამიანების დასანახად ნორმების დაცვა და სინამდვილეში ჭეშმარიტებისაგან გამიჯნულად ცხოვრება საზიანო და დამღუპველია. გარეგნულისა და შინაგანის შეუსაბამობა წონასწორობას არღვევს და სულიერ ტრავმებს იწვევს. 
   გათენდა. ჰორიზონტზე ამომავალ მზეს ვხედავ. ყველა ისურვებდა, რომ ახალი დღე ბედნიერების მომტანი ყოფილიყოს მისთვის. ამიტომ ვთხოვ იესოს, რომ მისი დარიგებები რეალობად აქციოს ჩემს ცხოვრებაში: “წყალობა და ჭეშმარიტება ნუ დაგტოვებს: შეიბი ისინი ყელზე, დაიწერე შენი გულის ფიცარზე”.


27 აპრილი
სიმაგრე და თავშესაფარი
   “ხოლო მე ვუმღერებ შენს სიძლიერეს და დილდილობით ვიღაღადებ შენს წყალობაზე, რადგან შენ იყავი ჩემი ბურჯი და თავშესაფარი ჩემი გაჭირვების დღეს” (ფსალმ. 58:17).
    დავითის ცხოვრებას არაერთხელ დამუქრებია საფრთხე. არაერთხელ აღმოჩენილა ისეთ ვითარებაში, როდესაც სიკვდილისთვის ჩაუხედავს თვალებში, როდესაც ადამიანის თვალსაზრისით არ უნდა ყოფილიყო გადარჩენის არანაირი შანსი. ამჯერადაც ასე იყო.
   ღამეა. ცაზე არცერთი ვარსკვლავი არ ჩანს. დავითი თავის სახლშია, გარეთ კი მტრები ელოდებიან გამძვინვარებული ძაღლებივით. მათ საულისაგან აქვთ ნაბრძანები, რომ გამთენიისას, როგორც კი დავითი გამოვა სახლიდან, უნდა მოკლან იგი. მაგრამ დავითის ცოლი, მიქალი აფრთხილებს მას: “თუ ამაღამ არ იხსნი თავს, ხვალ უეჭველად მოგკლავენ”. ის დაეხმარა ქმარს გაქცევაში. ამ დროისთვის საულმა დავითის ცოცხლად მოყვანა ბრძანა და სურდა საკუთარი ხელით მოეკლა ის. მეფე განრისხდა, როდესაც გაიგო, რომ მისი გეგმა ჩაიშალა.   
   მეფეთა წიგნის მე-19 თავის კითხვისას ისეთი შთაბეჭდილება იქმნება, თითქოს დავითი მიქალის საზრიანობისა და გამართლების წყალობით გადარჩა. რთული ვითარებიდან თავის დაღწევის შემდეგ, როგორც წესი ადამიანებს სჩვევიათ ყველაფერი მიაწერონ  გამართლებას,  ხელსაყრელ გარემოს და მათ, ვინც დახმარება აღმოუჩინა. 
   დავითი სხვაგვარად ფიქრობს. ის ამბობს: “ვუმღერებ შენს სიძლიერეს”. იგი ღმერთის სიდიადეზე საუბრობს. ის დილა შეიძლებოდა უკანასკნელი ყოფილიყო მისთვის. დიდი ალბათობით, გამთენიისას ის უკვე მკვდარი იქნებოდა. მაგრამ ის გადარჩა და განრისხებულ მტერთაგან შორს მყოფი, დილიდანვე აქებდა და ადიდებდა ღმერთის უცვლელ სიყვარულს.
   ყოველი განთიადი ღმერთის წყალობის საჩუქარია. ღამის წყვდიადი შეიძლება საფრთხითა და შიშით იყოს სავსე. მაგრამ ამოდის მზე და მოაქვს სიხარული, იმედი, ახალი შესაძლებლობები.
   დავითი მადლს სწირავს: “შენ იყავი ჩემი ბურჯი და თავშესაფარი ჩემი გაჭირვების დღეს”. ის არც კი ახსენებს გამართლებას, მან იცის, ვინ დაიხსნა ის. ეს მისი პირადი გამოცდილებაა. ახალი დღის მაუწყებელი მზე ამოდის ჰორიზონტიდან, მაგრამ ამოდის თუ არა მზე შენს ცხოვრებაში? არის თუ არა ღმერთი შენი ბურჯი და თავშესაფარი?
   მხოლოდ ღმერთს შეუძლია გამოგიყვანოს დრამიდან, რომელშიც ცხოვრობ და რომლის გაგებაც არავის შეუძლია. შენ კი მონოტონური ყოველდღიურობიდან შეგიძლია გადაინაცვლო ღმერთთან საუბარში.
   ფიქრობ, რომ განწირული ხარ? ირგვლივ ისეთი წყვდიადია, რომ ვერ ბედავ ადგილიდან დაძვრას? იგალობე დავითთან ერთად: “ხოლო მე ვუმღერებ შენს სიძლიერეს და დილდილობით ვიღაღადებ შენს წყალობაზე, რადგან შენ იყავი ჩემი ბურჯი და თავშესაფარი ჩემი გაჭირვების დღეს”.


28 აპრილი
სიცოცხლის ხე
“ხანგრძლივი მოლოდინი გულს ქანცავს, აღსრულებული სურვილი კი სიცოცხლის ხეა” (იგავ. 13:12).
   ნოელ ბორხას დიდი შანსი ჰქონდა მილიონერი გამხდარიყო, დღევანდელ ბიბლიურ დარიგებას რომ გაჰყოლოდა. მას 33 დღე ჰქონდა იმისათვის, რომ შესაბამისი ინსტანციებისთვის მიემართა და 116 მილიონი დოლარი მოეთხოვა, ის იყო მისი უგზო-უკვლოდ დაკარგული ბაბუის ერთადერთი მემკვიდრე. 
   მაგრამ, სამწუხაროდ, ნოელი აღარ ცხოვრობდა უწინდელ მისამართზე. მას ეძებდნენ ყველგან, სადაც კი შეიძლებოდა, მაგრამ არავინ იცოდა, სად გადავიდა საცხოვრებლად. წერილი, რომელიც მემკვიდრეობის შესახებ იუწყებოდა, გამოუყენებელი ფოსტის გროვაში ჩაიკარგა. ვადები ამოიწურა, ნოელი კი არ გამოჩენილა.
   რა მარტივია, შეატყობინო საცხოვრებლი ადგილის შეცვლის შესახებ! შესაძლოა ნოელი აპირებდა კიდეც ამის გაკეთებას, მაგრამ სამომავლოდ გადადო. ეს “მომავალი” აღარასოდეს დადგა, მან კი დაკარგა უზარმაზარი ქონების გამოყენების შესაძლებლობა. ნუ გადადებ ხვალისთვის იმას, რისი გაკეთებაც დღეს შეიძლება - ეს არის სოლომონის რჩევა. ხვალინდელი დღე შეიძლება აღარ დადგეს. შენ გაქვს დღევანდელი დღე და დღევანდელი შესაძლებლობა.
   ყველაფერი, რასაც გადადებ, გულს ქანცავს. გადაწყვეტილების მიღება, საქმე, პასუხი. უამრავი გამართლება შეიძლება მოუძებნო საქმის გადადებას. ადამიანებს ალბათ, თავადაც სჯერათ, რომ მათი არგუმენტები ნამდვილად ღირებულია. მაგრამ ცხოვრება გვიჩვენებს, რომ ეს უგუნურებაა. რეალობა სასტიკია, ადრე თუ გვიან მაინც მოგიწევს შემდგომისთვის გადადებული ვალდებულებების შესრულება.
   დღეს ის დღეა, როდესაც შეგიძლია გადახედო შენს დამოკიდებულებას დავალებული საქმისადმი, დაპირებებისა და პასუხისმგებლობებისადმი, დღეს შენ შეგიძლია მიაშურო სიცოცხლის ხეს. არ არსებობს იმაზე უკეთესი მაგალითი სიუხვისა, ვიდრე ნაყოფით სავსე, მსხმოიარე ხე. ეს სიხარული და სიამოვნებაა, სურვილებისა და ოცნებების აღსრულება. მომავალი იმედის მომცემი ხდება, აწმყო სიმტკიცეს გმატებს, წარსული სიამოვნებას გგვრის.
   ნაყოფით სავსე ხე მეტყველებს იმაზე, რომ ის დროულად დარგეს, მან დროულად მიიღო სათანადო რაოდენობის წყალი და მზის სხივები. ის, რაც გასაკეთებელი იყო საჭირო მომენტში, დაუყოვნებლივ გაკეთდა. თუ არ მორწყავ საკუთარ ხეს ზუსტად მაშინ, როდესაც მას წყალი ესაჭიროება, მოსავალი შეიძლება დაზარალდეს. 
   დღეს, და არა ხვალ. დღეს თქვი “მიყვარხარ”, დღეს ითხოვე მიტევება, დღეს მიუტევე სხვასაც. ნუ გადადებ ხვალისთვის, რადგან “ხანგრძლივი მოლოდინი გულს ქანცავს, აღსრულებული სურვილი კი სიცოცხლის ხეა”.


29 აპრილი
გამოსწორება და შეგონება
“ნეტარია კაცი, რომელსაც დასჯი უფალო და შენს რჯულს ასწავლი” (ფსალმ. 93:12).
   გინდა იყო ბედნიერი? ბედნიერება სიცოცხლის ყველა სფეროს მოიცავს.
   ეს არ არის მხოლოდ ემოციური მდგომარეობა. ეს რეალური გამოცდილებაა. შენ შეგიძლია იყო მუდამ ბედნიერი - ყოველ წუთს, ყოველდღე, ყოველ წელს, გარემოებებისა და სირთულეების მიუხედავად. ბედნიერება არ არის განპირობებული გარეშე ფაქტორებით და არ აქვს მნიშვნელობა, პოზიტიურია ისინი თუ ნეგატიური.
   დღევანდელ ფსალმუნში მეფსალმუნე განმარტავს, რომ ბედნიერება დამოკიდებულია გამოსწორებაზე და დაკავშირებულია სწავლებასთან. სწავლების პროცესს ყოველთვის თან ახლავს ცვლილებაც. შეგონების გარეშე ადამიანი ვერ იქნება ბედნიერი. ბედნიერება ვერ მიიღწევა მყისიერად. ეს გრძელი გზაა შემეცნებისკენ, რომელზეც ხდება აღმოჩენები, შენ უარს ამბობ რაღაცაზე, რაღაცას გაიღებ.
   სამწუხაროა, რომ ცოდვის გავრცელებასთან ერთად სწავლების საუკეთესო საშუალება გახდა ტკივილი. ბავშვი ხვდება, რომ ცეცხლი სახიფათოა მხოლოდ მაშინ, როდესაც ხელს დაიწვავს, როდესაც დაეცემა და რაიმეს იტკენს, იმახსოვრებს, რომ ვერ ირბენს, თუ გზას არ უყურებს.
   ბავშვი იზრდება, და თითქოს უკვე შეთვისებული უნდა ჰქონდეს გაკვეთილი, მაგრამ ადამიანის ბუნება ისეა მოწყობილი, რომ მიუხედავად იმისა, რომ იცის ბედნიერების გზა, ეწინააღმდგება და არ მიუყვება ამ გზას.
   ღმერთი სჯის, რათა აუხილოს თვალები აჯანყებულ ქმნილებას, დააბრუნოს ის სწორ გზაზე. არიან ისეთი ადამიანები, რომლებიც მხოლოდ მაშინ უშვებენ იესოს საკუთარ ცხოვრებაში, როდესაც სხვა ვარიანტები აღარ რჩებათ.
   რა არის სასჯელის მიზანი? მეფსალმუნე მომდევნო მუხლში პასუხობს ამ შეკითხვას: “რათა დაასვენოს ავი დღეებისაგან”. ამის წაკითხვისას მახსენდება, თუ რამდენჯერ მითქვამს “არა” ჩემი შვილებისთვის, როდესაც ვცდილობდი ისინი ტკივილისა და იმედგაცრუებისაგან დამეცვა.
   რთული პერიოდი გაქვს ცხოვრებაში? ვიდრე წუწუნს დაიწყებ და იტყვი, რომ ღმერთმა მიგატოვა, გააანალიზე შენი ცხოვრება. იქნებ იპოვო მიზეზი. თუ რომელიმე გეგმა ჩაგეშალა დაფიქრდი, იქნებ ღმერთი უკეთესი, დიდებული გეგმებისთვის გამზადებს?
   მიენდე ღმერთს, თუნდაც რაიმე გაეჭვებდეს, იმიტომ რომ “ნეტარია კაცი, რომელსაც დასჯი უფალო და შენს რჯულს ასწავლი”.

30 აპრილი
ღმერთის ნდობა
“დაენდე უფალს მთელი შენი გულით და შენს გონებას ნუ დაეყრდნობი” (იგავ. 3:5).
   ჩვენ სიცრუისა და ტყუილის სამყაროში ვცხოვრობთ. თვალშისაცემი სარეკლამო ფრაზები მსხვილი შრიფტით გვპირდება ათას სასწაულს, მაგრამ სიმართლე მხოლოდ პატარა ასოებით იწერება. არსებობენ ისეთი ადამიანები, რომელთა ძირითადი პროფესიული თვისება - მოხერხებულობაა, რომელსაც ისინი სხვების ნდობის ხარჯზე მოგების მიღების მიზნით იყენებენ. თაღლითობა ბიზნესის განუყოფელ ნაწილად იქცა. მაქსიმუმს გთხოვენ, მაგრამ მინიმუმს გიბრუნებენ. სიმართლეს მალავენ, მის შესახებ არავინ საუბრობს. გადაღებილი ძველი ახლის სახით საღდება.
   ასეთი სურათის ფონზე, ლოგიკური იქნება პოპულარული სერიალიდან შემდეგი სიტყვების გამეორება: “ყველა ცრუობს”. ნდობა და პატიოსნება “გადაშენების პირას მყოფი სახეობებია”. როდესაც სიცრუის კულტურაში ცხოვრობ, ძნელია ირწმუნო ღმერთის არსებობაც კი.
   სოლომონის მოწოდებაა: “დაენდე უფალს”. ეს არის მოწოდება ღმერთთან საუბრისკენ. იმისათვის, რომ ვინმეს ენდო, ჯერ უნდა გაიცნო ის, ხოლო ადამიანი რომ გაიცნო, საჭიროა მასთან ურთიერთობა.
   როგორ უნდა ვიცხოვროთ ღმერთთან ერთად? ყოველდღიურად გამოვყოთ დრო მასთან ურთიერთობისთვის ლოცვისა და მისი სიტყვის შესწავლის მეშვეობით. ამისათვის საკუთარი თავის წვრთნა არის საჭირო, რადგან ადამიანის ბუნება არ არის განწყობილი, რომ ურთიერთობა ჰქონდეს ღმერთთან. ადამიანი დამოუკიდებლობას გრძნობს, მას მოსწონს, როდესაც თავად იღებს გადაწყვეტილებებს და ენდობა საკუთარ გონებას. “მე ვფიქრობ, მე ვთვლი, ჩემი აზრით” - ჩვენ ხშირად ვიყენებთ ამ და მსგავს სიტყვებს. სწორედ ამიტომ არის, რომ ღმერთთან ყოველდღიურად ურთიერთობის ჩვევის გამომუშავება ძალისხმევას მოითხოვს. ცხოვრებაში არაფერი მიიღწევა შრომის გარეშე. 
   რაც უფრო მეტ დროს უთმობ იესოსთან საუბარს, მით უფრო მეტად ენდობი მას. მიეცი მას საშუალება, რომ მიიღოს მონაწილეობა შენს გადაწყვეტილებებსა და ქმედებებში. შედეგად მიიღებ ბედნიერ ცხოვრებას, სიხარულს, კმაყოფილებას, სიმშვიდეს, მაშინაც კი, როდესაც განსაცდელისა და სირთულეების წინაშე აღმოჩნდები.
   თუკი დღეს ამ დილის საკითხავით იწყებ, უკვე შეგიძლია შეიგრძნო, რომ იესო შენს გვერდითაა ყოველი ასეთი წუთის დროს. დაენდე ღმერთს, გწამდეს მისი. ის არასოდეს გიღალატებს. ადამიანის სიტყვები და დაპირებები სანდო არ არის, ღმერთის აღთქმები კი მარადიულია. დაიწყე რწმენით ცხოვრება: “დაენდე უფალს მთელი შენი გულით და შენს გონებას ნუ დაეყრდნობი”.


   
   
1 მაისი
ღვთის ტახტი
“მტკიცედ დგას შენი ტახტი დასაბამიდან; მარადიულობიდან ხარ შენ” (ფსალმ. 92:2).
  როდესაც შენთვის უცნობი მიზეზის გამო იტანჯები, იბადება კითხვა ღმერთის მმართველობის შესახებ. როდესაც მიმოიხედავ ირგვლივ და უსამართლობას დაინახავ, იბადება კითხვა ღმერთის ავტორიტეტის შესახებ. როდესაც ახალ ამბებში ხედავ ბავშვს, რომელიც ბომბის აფეთქების შედეგად დაინვალიდდა, ბრძოლა რომელიც შენს სულში მიდის ღმერთის ტახტს აღწევს.
   მტერს სურს, რომ ადგილი დაიკავოს ღვთის ტახტზე. მას სურს, რომ ღვთის ძალაუფლების სუვერენული უფლება უკანონოდ ჩაიგდოს ხელში. ის დიდი ხანია ღმერთს ადანაშაულებს ტირანიაში, უსამართლობასა და მიკერძოებაში.
   სატანა, რომელიც ერთ დროს უმშვენიერესი იყო ანგელოზთა შორის, ღვთის ტახტის ხელში ჩასაგდებად ცდილობს, რომ დაამახინჯოს ღმერთის ხასიათი.
   როგორ იშვა ბოროტება ლუციფერის გულში დიდი საიდუმლოა. ბიბლია არ გვიმჟღავნებს ჩვენ ამას. ის მხოლოდ აჯანყების შედეგებს გვიჩვენებს, თვით აჯანყებულისა და მისი მიმდევრებისათვის. 
   მტრის შეტევების მიუხედავად, ტახტზე კვლავაც ღმერთი რჩება. “მტკიცედ დგას შენი ტახტი დასაბამიდან; მარადიულობიდან ხარ შენ” - ხარობს მეფსალმუნე. კონფლიქტმა ჩვენს სამყაროში გადმოინაცვლა და ყველაზე სასტიკი ბრძოლა ადამიანთა გულებში მიდის.
  ყოველთვის, როდესაც გული გტკივა, მტერი ცდილობს დაგარწმუნოს, რომ ტანჯვას სწორედ ღმერთი გაყენებს. მაგრამ ბიბლია ამტკიცებს, რომ ტანჯვა სატანის ქმედებების შედეგია და არა ღმერთის. უფალს მხოლოდ საუკეთესო სურს თავისი ქმნილებისათვის. მის გულში მხოლოდ სიყვარულია, მაშინ, როდესაც მტრის გული სიძულვილით არის სავსე.
   მტერი გაიძულებს იტანჯო იმისათვის, რომ შენი გულიც აჯანყდეს. ასეთ შემთხვევაში ის შეძლებს გამარჯვების მოპოვებას და შენი ცხოვრების მწუხარებით ავსებას. შენ კარგავ სულიერ სიმშვიდეს, ვერც თავად გრძნობ თავს ბედნიერად და არც სხვებს აძლევ ბედნიერად ცხოვრების საშუალებას.
   ნუ მისცემ მწუხარებას შენი გულის დაგესლვის საშუალებას. მიჰყევი დატანჯული იობის მაგალითს და თქვი: “და მე ვიცი, ცოცხალია ჩემი მხსნელი” (იობ. 19:25). მაშინ იესო დაიკავებს შენი გულის ტახტს და შენ მზად იქნები, რომ ოპტიმიზმით შეხვდე ცხოვრების ნებისმიერ უკუღმართობას.
   ნუ გახვალ სახლიდან, ვიდრე არ დარწმუნდები იმაში, რომ იესოა შენს გულში მმართველი. ხელი შეუწყე იესოს, რომ ქრისტესა და სატანას შორის დიადი ბრძოლა შენს გულში მისი სრული გამარჯვებით დასრულდეს. გაიმეორე: “მტკიცედ დგას შენი ტახტი დასაბამიდან; მარადიულობიდან ხარ შენ”.


2 მაისი
დააჭირე ენას კბილი!
“ვინც თავის პირს უფრთხილდება, თავის სიცოცხლეს იცავს. ვინც ფართოდ აღებს თავის ბაგეებს, უბედურება ელის მას” (იგავ. 13:3).
   ენას ძვალი არა აქვსო, ნათქვამია. ზოგიერთი ადამიანი მართლაც ძალიან თავისუფლად და დაუფიქრებლად წარმოთქვამს სიტყვებს.
   ცხოვრება ურთიერთობაა. სამყაროს შექმნის ისტორიაში ჩვენ ვკითხულობთ, რომ ღმერთმა შექმნა ორი ადამიანი იმიტომ, რომ ერთ-ერთის მარტოობა არ იყო კარგი. ცხოვრება ურთიერთობების გარეშე ვერ იქნება სრულფასოვანი. ურთიერთობები ამდიდრებს ადამიანებს.
   ენა და მეტყველების უნარი ურთიერთობისათვის მოგვეცა. სიტყვა არის ის ხელსაწყო, რომლის მეშვეობითაც უნდა ავაგოთ ერთმანეთთან დამაკავშირებელი ხიდები. მაგრამ ცოდვის გაჩენასთან ერთად სიტყვა დამაქცეველ ინსტრუმენტად იქცა. სიტყვის მეშვეობით შეიძლება გახარება და განაწყენება, განკურნება და ჭრილობის მიყენება, მოფერება და სილის გაწნა, წამოყენება და ძირს დანარცხება.
   ბედნიერია ბრძენი ადამიანი, რადგან მან ისწავლა სიტყვების გამოყენება ისე, როგორც მხატვარი იყენებს ფუნჯებს, ისე, როგორც რესტავრატორი აღადგენს დაზიანებულს. დროულად ნათქვამი სიტყვა გარდაქმნის ცხოვრებასა და გარემოებებს. მიმოიხედე ირგვლივ. შენ დაინახავ ისეთ ადამიანებს, რომელთა გულებიც დამჭკნარია და წყლის მიწოდებას საჭიროებს. შენი სიტყვა შეიძლება მაცოცხლებელ წყლად იქცეს მათთვის, შენი ბაგე შეიძლება სამკურნალო ნაკადული გახდეს.
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი გვაუწყებს ჩვენი საუბრების შედეგებზე.  თუ დაკვირვებულად და ზომიერად საუბრობ, ეს კარგია შენთვის, ეს იცავს კიდევაც შენს სიცოცხლეს.  ხშირ შემთხვევაში შენი ცხოვრება შენი სიტყვების შედეგია.
   მაგრამ არსებობენ ისეთი ადამიანებიც, რომლებიც ბევრს და უაზროდ ლაპარაკობენ. სიტყვაჩქარი ადამიანი არ ფიქრობს იმაზე, თუ რას იტყვის, იმპულსურად საუბრობს და არ ფიქრობს შედეგებზე, ხოლო პირველი მსხვერპლი მისი სიტყვებისა ის თავადვე ხდება და არა მისი თანამოსაუბრე.
   გამოიყენე მეტყველების უნარი მხარდაჭერის და არა განადგურებისთვის, რჩევის მისაცემად და არა გასაკრიტიკებლად, მიტევების და არა გაკიცხვისთვის. მიდი იესოსთან - სიტყვასთან, რომელიც იყო უწინარეს ყველაფრისა და სთხოვე, რომ მან იცხოვროს შენში და ისაუბროს შენი მეშვეობით. მოისმინე, მიიღე, ჩაიხუტე, მიეცი კიდევ ერთი შესაძლებლობა, აღადგინე და აღაშენე. ნუ დაივიწყებ, რომ “ვინც თავის პირს უფრთხილდება, თავის სიცოცხლეს იცავს. ვინც ფართოდ აღებს თავის ბაგეებს, უბედურება ელის მას.”


3 მაისი
ნაჭრის ბურთი
 “ღმერთი ზეციდან უჭვრეტს ადამის ძეთ, რომ დაინახოს არის თუ არა ვინმე ჭკუათმყოფელი, ღმერთს რომ ეძიებს” (ფსალმ. 52:3).
   პატარაობაში ძალიან მიყვარდა ფეხბურთი. ჩემი ოცნება იყო, რომ ტყავის ბურთი მქონოდა. თუმცა მაშინ ეს ოცნება მიუღწეველი იყო ჩემთვის.
   ერთხელ გადავწყვიტე, რომ ქსოვილისგან გამეკეთებინდა ბურთი. ვიშოვე ქსოვილი, ნემსი, ძაფები, ქაღალდი ბურთის გასატენად. ისე გამაწვალა ნემსმა, თითები სულ დავიჩხვლიტე, მაგრამ ბურთი მაინც არ გამოდიოდა ისეთი, როგორიც მინდოდა. ბურთის შეკერვის პროცესში ვიყავი, როდესაც მამამ დამიძახა. გავბრაზდი: ნუთუ ამაზე შეუფერებელი მომენტი ვერ იპოვა ჩემს მოსაცდენად? მე მთლიანად ბურთზე ვიყავი კონცენტრირებული, მამა კი კვლავ მეძახდა. “რა უნდა ჩემგან?” - გავიფიქრე და განვაგრძე ჩემი “პრობლემის” მოგვარება.
   მამა ისე დაჟინებით მეძახდა, რომ მაინც ავდექი და წავედი მასთან. როდესაც მივუახლოვდი საკუთარ თვალებს არ დავუჯერე. მამას ხელში ნამდვილი ფეხბურთის ბურთი ეჭირა! ტყავის ბურთი, შეკერილი, შიდა კამერით და დასაბერი სარქველით. “წესით ამ ბურთს არ უნდა გაძლევდე, იმიტომ რომ როგორც კი დაგიძახე, მაშინვე არ მოხვედი”, - აღნიშნა მამამ.
   მას შემდეგ მრავალი წელი გავიდა, თავადაც მამა გავხდი და ახლა ზუსტად ვიცი, რომ როდესაც მამა ეძახის თავის შვილს, მას მხოლოდ კეთილი მიზნები აქვს. მას ბედნიერება სურს თავისი შვილებისთვის. იესომ ერთხელ აღნიშნა: “ჰოდა თუ თქვენ, ბოროტებმა, იცით კეთილის მიცემა თქვენი შვილებისთვის, მეტადრე თქვენი ზეციერი მამა მისცემს სიკეთეს იმას, ვინც სთხოვს” (მათ. 7:11).
   ამის შესახებაა დღევანდელი ბიბლიური მუხლიც. დავითი ამბობს, რომ ღმერთი იყურება ზეციდან და ეძებს მათ, ვინც მისკენ მიილტვის. რატომ სურს შემოქმედს, რომ ადამიანს ჰქონდეს მისკენ მისწრაფება? იმიტომ რომ იესოსგან დაშორებულ ადამიანს ვერ ექნება ბედნიერება. მან შეიძლება ბურთის შეკერვის მცდელობით დაისახიჩროს თითები, მაგრამ რასაც არ უნდა მიაღწიოს არასრულფასოვანი და წარმავალი იქნება. იესოს სურს, რომ სიბრძნით და სრულფასოვნად ცხოვრობდე. მაგრამ მის გარეშე ეს შეუძლებელია. მის გარეშე არ არსებობს არც სიბრძნე, არც სისავსე.
   კორინთელთა მიმართ ეპისტოლეში პავლე მოციქული წერს: “იმისგან ხართ თქვენ ქრისტე იესოში, რომელიც გახდა ჩვენვის სიბრძნედ ღვთისმიერ”. ესე იგი იესოსკენ სწრაფვა სიბრძნისკენ სწრაფვაა. მასთან ერთად ცხოვრება სიბრძნით ცხოვრებაა, სიბრძნე კი აუცილებელი პირობაა იმისათვის, რომ გაიმარჯვო, გადარჩე დამარცხების შემდეგ, იცხოვრო და მოკვდე ღირსეულად.
   გახადე ეს წელი დიდებული - შეცვალე შენი ცხოვრება, ისწრაფე იესოსკენ და მაშასადამე - სიბრძნისკენ. გახსოვდეს, რომ ღმერთი შენზეც ფიქრობს, როდესაც  “ზეციდან უჭვრეტს ადამის ძეთ, რომ დაინახოს არის თუ არა ვინმე ჭკუათმყოფელი, ღმერთს რომ ეძიებს”.  


4 მაისი
ნუ ეწინააღმდეგები სასჯელს
   “უფლის დარიგებას, შვილო ჩემო, ნუ შეიზიზღებ და მისი შეგონება ნუ მოგძულდება” (იგავ. 3:11).
    ჩვენ ყოველდღე და ყოველი ფეხის ნაბიჯზე ვაწყდებით სიურპრიზებს. მათგან ზოგი სასიამოვნოა, ზოგიც უსიამოვნო. პირველს სიხარულით ვეგებებით, მეორეს კი ვცდილობთ თავი ავარიდოთ. მართლაც, ადამიანი ტანჯვისათვის არ შექმნილა და ბუნებრივიცაა, რომ ის ცდილობს გაექცეს ყველაფერს, რაც ტკივილს აყენებს. 
   ტკივილი უცხო ელემენტია ღმერთის მიერ შექმნილ სრულყოფილ სამყაროში. შემოქმედის მიერ ახლადშექმნილ დედამიწაზე არ იყო არც სიკვდილი, არც მწუხარება, არც ტკივილი და არც ცრემლები. ეკალ-ბარდი და ბასრი ქვები ცოდვით დაცემის შემდეგ გაჩნდა.
   დღესდღეობით ტანჯვა ყოველდღიურ რეალობად იქცა ჩვენს სამყაროში. ის წინაღობების, კონფლიქტების, პრობლემების, მტკივნეული გამოცდილების მთელი წყების სახით ევლინება ადამიანებს. რა უნდა ეშველოს ამას? რას აკეთებს ღმერთი თავისი შვილების დასახსნელად?
   ავადმყოფობის მყისიერად დამარცხება შეუძლებელია. ორგანიზმს დრო სჭირდება მასთან საბრძოლველად.  ზოგჯერ ეს ხანგრძლივი და მტანჯველი პროცესია, მაგრამ მას აქვს დასასრული. ასევეა ცოდვის შემთხვევაშიც.
   ცოდვის ტკივილი გვანადგურებს ჩვენ და სწორედ ეს არის მტრის მიზანი. ის ტკბება ადამიანის ტანჯვის შემყურე და აიძულებს მას იფიქროს, რომ ყოველგვარი ტკივილისა და უბედურების მიზეზი ღმერთია.
   ღმერთი ამ ტანჯვას ახალ მიმართულებას აძლევს. იგი მას აღმზრდელობითი, გამოსასწორებელი და აღმდგენი მიზნებით იყენებს. ებრაული სიტყვა, რომელიც თარგმნილია, როგორც “დარიგება”, აღნიშნავს “დასჯას, მხილებას, დატუქსვას, საყვედურს”. ტკივილი ანგრევს. მაგრამ ღმერთის ხელში ეს ტკივილი არ არის, ეს არის სიცოცხლის მომტანი სასჯელი. ტკივილისგან ადამიანი გონებას კარგავს, ხოლო სასჯელი ეხმარება გამოფხიზლებაში.
   ამიტომ ნუ გაურბიხარ სასჯელს. მიიღე და გამოიყენე ის. მიეცი ღმერთს უფლება, რომ აღგზარდოს, გაგწმიდოს, დაგხვეწოს. მე და შენ დაუმუშავებელი ძვირფასი ქვები ვართ. ჩვენში სინათლე არის ჩამალული, რომლის გამომჟღავნება მხოლოდ ღმერთის მიერ დაწახნაგების შემთხვევაში გახდება შესაძლებელი.
   დღეს ახალი დღეა. გუშინდელი ღრუბლები გაიფანტა. ამოდის კაშკაშა მზე. იმისათვის, რომ შენც იბრწყინო, “უფლის დარიგებას, შვილო ჩემო, ნუ შეიზიზღებ და მისი შეგონება ნუ მოგძულდება”.


5 მაისი
ფინიკისა და კედარის მსგავსად
“წმინდანი ფინიკივით გაიფურჩქნება, ლიბანის კედარივით წამოიმართება” (ფსალმ. 91:13).
   თავს ძალიან დაღლილად ვგრძნობ. ბრაზილიიდან, ფოს-დუ-იგუასუდან აშშ-მდე, ლექსინგტონამდე მგზავრობამ 15 საათს გასტანა. ესესაა დამეძინება, ხორხე კი საჭესთან ზის და ნეშვილის მიმართულებით მივყავარ. დაღლილობის მიუხედავად თვალს ვერ ვაშორებ დიდებულ ხეებს, რომლებიც ამაყად წამოიმართნენ ჩამავალი მზის ფონზე. “ორი კვირის წინ რომ ჩამოსულიყავით ფერების კარნავალს მოესწრებოდით”, - მეუბნება ხორხე.
   მაგრამ მე შემოდგომის მიწურულს ჩამოვედი, მაშინ, როდესაც ხეებს უკვე გასცვენოდათ ფოთლები და მიწაზე გაფენილი ჟანგისფერი ხალიჩა მოახლოებულ ზამათრს მოასწავებდა. ისეთი განცდა გეუფლება, თითქოს ფოთლებთან ერთად ხეები სიცოცხლემაც დატოვა. ის, რომ ხანგრძლივი სიცივეების შემდეგ ისინი კვლავ მწვანე ფერებით შეიმოსებიან, თითქმის წარმოუდგენლად გეჩვენება.
   ეს ხასიათს მიუმჯობესებს. დღევანდელი მუხლი გვეუბნება, რომ მართალი “ფინიკივით გაიფურჩქნება, ლიბანის კედარივით წამოიმართება”. სირთულეების მიუხედავად, ეს სიტყვები იმედისმომცემად ჟღერს. იმედი - ეს არის დარწმუნებულობა იმაში, რომ ხვალ ყველაფერი იმაზე უკეთ იქნება, ვიდრე ახლაა, იმიტომ, რომ იესო წარმართავს ჩვენს ცხოვრებას.
   ფინიკი უდაბნოს დედოფალს ჰგავს. სხვა ხეები ვერ უძლებენ უწყლო პირობებს, მხოლოდ ბუჩქნარს თუ შეხვდებით მიწაზე მოფენილს. ფინიკი კი იზრდება, გამართული, მშვენიერი, მისი ფესვები ღრმად აღწევს მიწაში, რათა სიღრმიდან მოიპოვოს წყალი დამშრალ მიწაზე.
   ასევეა მართალი ადამიანიც. მართლებმა იციან სად უნდა მოიპოვონ სიბრძნე, ისინი სწავლობენ, როგორ იცხოვრონ ბედნიერად და სრულფასოვნად, ყველა სირთულის მიუხედავად.
   იესოსთან, სიცოცხლისა და სიმართლის წყაროსთან მისვლა არასდროს არ არის გვიან. ცხოვრების ფოთლები ქარს მიჰყვება, მაგრამ ნუ დავნაღვლიანდებით და ნუ შეგვეშინდება. ზამთარი ჩაივლის, მოვა გაზაფხული და შესაძლოა ეს იმაზე უფრო სწრაფად მოხდეს, ვიდრე გვგონია. მაშინ სიმართლის მზე სამუდამოდ გაბრწყინდება.
   გამხნევდი! შეხვდი ახალ დღეს იმედით, იმიტომ რომ “წმინდანი ფინიკივით გაიფურჩქნება, ლიბანის კედარივით წამოიმართება”.


6 მაისი
სიკვდილისკენ თუ სიცოცხლისკენ?
   “მართალი თავის მოყვასს წინ უძღვის, უკეთურთა გზა კი მათვე აცდუნებს” (იგავ.12:26).
  დილმას ისტორია შემაძრწუნებელია. იგი დაადანაშაულეს იმაში, რომ უამრავ ადამიანს გადასდო შიდსი და დაცვის ქვეშ აიყვანეს. გამოძიების დროს იგი ყვებოდა, რომ ყოველთვის ქმრის ერთგული იყო, მაგრამ შიდსი სწორედ ქმრისგან გადაედო. როდესაც შეიტყო ამ დაავადების შესახებ, დილმამ გადაწყვიტა შური ეძია მამაკაცთა მოდგმაზე და ყოველ საღამოს მიდიოდა ვინმეს შესახვედრად, ამასთანავე არავის ეუბნებოდა უარს სექსუალურ ურთიერთობებზე. “მინდოდა რაც შეიძლება მეტი ადამიანისთვის მომეტანა სიკვდილი”, - აღიარა ქალმა ყოველგვარი სინანულის გარეშე. დილმასთვის არ გამოუტანიათ განაჩენი, რადგან სასამართლო პროცესამდე დაიღუპა წინასწარი დაკავების საკანში.
   ამ შემთხვევამ შოკში ჩააგდო მთელი მოსახლეობა. ბევრი ამბობდა, რომ მათთვის გასაგებია მისი მოტივები. სასოწარკვეთილებაში მყოფი ადამიანი უგუნურ საქციელებს სჩადის. 
   მაგრამ დღევანდელი მუხლი მათ ეხება, ვინც ყოველგვარი ხილული მიზეზის გარეშე იბირებს ბოროტების გზაზე რაც შეიძლება მეტ ადამიანს. ეს მუხლი გავლენის ძალაზე საუბრობს. თითოეული ჩვენგანის სიტყვები, საქციელები, ქმედებები და ზრახვები გავლენას ახდენენ გარშემომყოფებზე, ახლობლებით დაწყებული, ყველაზე შორეულ ადამიანებამდე. მწეველი მამა გარკვეულ გზავნილს გადასცემს თავის შვილებს. ის სიტყვების გარეშე, მხოლოდ თავისი ჩვევებით ამბობს: “შვილო, ვიცი, რომ მაგალითს იღებ ჩემგან, გინდა რომ დამემსგავსო როდესაც გაიზრდები. მიყურე და გაიმეორე”.
   ზეგავლენის მოხდენის უნარი ერთ-ერთი ძვირფასი ძღვენია, რომელსაც ვიღებთ შემოქმედისგან. რაც უფრო დიდია ჩვენი გავლენის რადიუსი, მით უფრო მეტი პასუხისმგებლობა გვეკისრება. ლუთერანი პასტორი და მწერალი ვალტერ ტრობიში ერთ-ერთ თავის წიგნში აღნიშნავს: “სიყვარული სხვისთვის პასუხისმგებლობას საკუთარ თავზე იღებს”. საით მიმყავს ის ადამიანები, ვინც მენდობა? რა ფასეულობებს ვთავაზობ?  შემრცხვება თუ არა სხვებთან მიმართებით წარმოთქმული სიტყვების ან ჩადენილი საქციელების, როდესაც წარვდგები ღმერთის წინაშე?
   უფალო, შენზე უკეთ არავინ იცის ჭეშმარიტი გზა. შენ ხარ გზა, ჭეშმარიტება, სიცოცხლე. მასწავლე მორჩილად მოგყვებოდე და უკეთესობისკენ ვუბიძგებდე მათ, ვისთანაც მიწევს ურთიერთობა.
   გსურს რომ ეს სთხოვო ღმერთს? გაიმეორე ეს სიტყვები შენს გულში, შენს სულში და წადი ადამიანებთან შესახვედრად. გახსოვდეს: “მართალი თავის მოყვასს წინ უძღვის, უკეთურთა გზა კი მათვე აცდუნებს”.

7 მაისი
დაბადებიდან ცოდვილი
   “აჰა, უკანონოდ ჩავისახე და ცოდვით დაორსულდა ჩემზე დედაჩემი” (ფსალმ. 50:7).
   ახალგაზრდამ, რომელსაც ვესაუბრებოდი, ისევ დაკარგა სამსახური. გულგატეხილი იყო, რადგან ხელფასით უნივერსიტეტში სწავლის საფასურს იხდიდა. “ყველაზე ცუდი ის არის, რომ ეს ჩემი ბრალია, - ამბობდა ის, - ჩემი სიამაყე და იმპულსურობა ცხოვრებას მინგრევს”.
   მრავალი ადამიანი ხვდება, რამდენი ნაკლი აქვს, ცდილობს შეიცვალოს, მაგრამ არაფერი გამოსდის. ისინი აცნობიერებენ, რომ მათში უცხო ძალა მოქმედებს, რომელიც უბიძგებს იმისკენ, რის გაკეთებასაც არ ისურვებდნენ და უჩნდებათ შეკითხვა: “რა მჭირს? რატომ ვარ ასეთი?”
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი პასუხობს ამ შეკითხვას. დავითიც იტანჯებოდა ამ პრობლემით და მან არა მხოლოდ ტახტი დააკარგვინა თავის დროზე, არამედ მის საუკუნო სიცოცხლესაც საფრთხე შეუქმნა. 
   ეს ფსლმუნი დავითმა მას შემდეგ დაწერა, რაც თავისი თანამებრძოლი ურია სასიკვდილოდ გაიმეტა იმისათვის, რომ დაეფარა თავისი მრუშობა მის ცოლთან. ეს იყო გაცნობიერებული, გააზრებული და დაგეგმილი ცოდვა. დავითმა ჯერ უკვე ჩადენილი ცოდვის დამალვა სცადა, მაგრამ როდესაც ნახა, რომ არ გამოუვიდა, წინა ცოდვას კიდევ ერთი შემატა. ისევ და ისევ ის უცხო ძალა უბიძგებდა მას გაშორებოდა ღმერთს და მის პრინციპებს.
   დავითის საქციელები ამაზრზენი იყო. ერთი თვის შემდეგ, როდესაც ეგონა, რომ მისი ბოროტმოქმედებები საიდუმლოდ დარჩებოდა, ნათან წინასწარმეტყველმა ამხილა ის, თანაც ისე, რომ დავითი ვეღარაფერს ამოეფარებოდა. დარცხვენილი განმარტოვდა და დაწერა მონანიების ფსალმუნი.
   დავითი საუბრობს თავის ცოდვილ ბუნებაზე, იმაზე, რომ ჯერ კიდევ დაბადებამდე, ჩასახვის დროს უკვე ცოდვილი იყო. თითოეული ჩვენგანი ცოდვილი იბადება, ჩვენ გავემიჯნეთ ღმერთს. ასეთია ჩვენი ბუნება, არ გვიყვარს სიცოცხლის გზებით სიარული. ეს ეგოისტური ბუნებაა, რომელიც ასაზრდოებს ყველაზე საზარელ მიდრეკილებებს - შურისძიებას, ეჭვიანობას, სიძულვილს, ღალატს, სიხარბეს, ავხორცობას და მრავალ სხვას.
   არცერთი ჩვენგანი არ არის დამნაშავე იმაში, რომ ასეთად დაიბადა. მაგრამ ჩვენი დანაშაული ის არის, რომ ცოდვის საწინააღმდეგო წამალს უარვყოფთ. გოლგოთაზე სიკვდილით იესომ გადაიხადა ჩვენი თავისუფლების საფასური. თუკი ცოდვის მონობაში ვრჩებით, ეს მხოლოდ და მხოლოდ ჩვენი არჩევანია.
   ნუ შეეცდები დამოუკიდებლად ბრძოლას. საკუთარი ძალებით მხოლოდ ზედაპირულად, მოჩვენებითად შეძლებ ცოდვის დაფარვას. დამოუკიდებლად შეცვლას ვერ შეძლებ. გარდაქმნის ერთადერთი იმედი ქრისტეშია. მხოლოდ მასშია სიცოცხლე. სიცოცხლე მთელი თავისი სისავსით, მთელი სიუხვით, აზრით, რომელიც შეიძლება რეალობად ექცეს ადამიანს, რომელიც აღიარებს ღმერთის წინაშე: “აჰა, უკანონოდ ჩავისახე და ცოდვით დაორსულდა ჩემზე დედაჩემი”.


8 მაისი
სიყვარულის გამომჟღავნება
   “ვინც უყვარს უფალს, იმას დასჯის როგორც მამა - შვილს, თავის საქებარს!” (იგავ. 3:12)
   ბრძენი ადამიანისთვის მკაცრი აღზრდა სიყვარულის გამომჟღავნებაა. ადამიანი ბოლომდე ვერასდროს შეიმეცნებს ღვთის სიყვარულს, რადგან მისი ხასიათის შესახებ ადამიანიური თვალთახედვით მხსჯელობს. ადამიანურ სიყვარულს, თუნდაც ყველაზე წრფელი იყოს, მაინც ეგოიზმის ელფერი გაჰკრავს. ადამიანს უყვარს რაღაცის გულისთვის, ელოდება რაიმეს სანაცვლოდ, სულ მცირე, ამის იმედი მაინც აქვს. 
   ღმერთის სიყვარული სხვაგვარია. მას უყვარს, რადგან თავად არის ჭეშმარიტი სიყვარული. უყვარს არა იმიტომ, რომ რაიმეს ელის ჩვენგან, არამედ იმიტომ, რომ ეს მისი უცვლელი დამოკიდებულებაა ჩვენდამი. ღმერთის სიყვარული ასეთია, მას მუდამ საუკეთესო სურს თავისი შვილებისთვის. როდესაც ჩვენი თავისუფლებით არასწორად ვსარგებლობთ და ჩვენი უგუნურების გამო პირდაპირ სიკვდილისკენ გვაქვს გეზი აღებული, ზეციერი მამა იყენებს სიმკაცრეს, გაკიცხვას, დასჯას, რათა დაგვაბრუნოს სიცოცხლის გზაზე. 
   ებრაული სიტყვა «ყაკაყ» აღნიშნავს “დარწმუნებას”. სამწუხაროა, მაგრამ ზოგჯერ ერთადერთი, რამაც შეიძლება ადამიანი დაარწმუნოს - ტკივილია. თარგმანთა უმეტესობაში ნათქვამია, რომ უფალი დასჯის მათ, ვინც უყვარს. თავად უფალიც ეუბნება ისრაელს: “მე მამა ვიქნები მისთვის, ის კი შვილი იქნება ჩემთვის. თუ შესცოდავს, გავწკეპლავ კაცთა წესით” (2მეფ. 7:14).
   შეგიძლია წარმოიდგინო ღმერთი, რომელიც   სიმწრისაგან აწითლებული სახით და წკეპლით ხელში მოგდევს? ეს შეუძლებელია. ღმერთი სიყვარულია და ის არასოდეს კარგავს მოთმინებას. მისი “სასჯელი”, სიმკაცრე, მხილება არ არის მძვინვარე. ის თავისი სიყვარულიდან გამომდინარე ცდილობს საცოდავი ადამიანების დარწმუნებას იმაში, რომ მათ საზარელი მომავალი ელით, თუ არ მიატოვებენ თავიანთ ბოროტ გზებს. ღმერთს შეუძლია იმის დაშვება, რომ ადამიანმა საკუთარი არასწორი არჩევანის შედეგად ცრემლი და ტკივილი მოიმკას. სამწუხაროდ ზოგიერთი ქმნილებისთვის ეს ყველაზე გასაგები ენაა.
   შენ რა მიმართულებით მიდიხარ? გაქვს თუ არა გაცნობიერებული შენი არჩევანი? თუ უკეთესი გზის არსებობაში დასარწმუნებლად მოგიწევს, რომ ჭრილობებით დასახიჩრებული უძლურად დაეცე?
   დღეს ახალი დღეა, ხოლო ყოველი ახალი დღე - ბრძნული გადაწყვეტილების მიღების ახალი შანსია. შენ რა გადაწყვეტილება უნდა მიიღო იმისათვის, რომ სწორი მიმართულება მისცე შენს ცხოვრებას? თუ ტკივილს განიცდი, გაიხსენე, რომ “ვინც უყვარს უფალს, იმას დასჯის როგორც მამა - შვილს, თავის საქებარს!”


9 მაისი
მცველი ანგელოზები
“რამეთუ თავის ანგელოზებს უბრძანა, დაგიცვან ყველა შენს გზაზე” (ფსალმ. 90:11).
   თუკი უაღრესად რთულ და სახიფათო ვითარებაში ვინმე უცნობმა აღმოგიჩინა დახმარება და მას შემდეგ ის აღარასდროს გინახავს, სავსებით შესაძლებელია, რომ ეს ღმერთის მიერ გამოგზავნილი ანგელოზი ყოფილიყო.
   ანგელოზები არსებობენ. მატერიალისტური გონება ეწინააღმდეგება ამის მიღებას. წმიდა წერილი კი გვიცხადებს, რომ ანგელოზები რეალური არიან. ისინი სულიერი არსებები, ღმერთის მსახურები არიან, რომლებიც ადამიანთა დასახმარებლად არიან წარმოგზავნილი. ხშირად ისინი ადამიანურ იერსაც იღებენ იმისათვის, რომ ჩვენ წინაშე წარდგნენ.
   ისინი ყველაგან არიან, მიდიან იქ, სადაც ღმერთი აგზავნის. მათი მისია არის დაცვა. ბიბლია ცალხასად იუწყება, რომ ანგელოზებს თავიანთი დანიშნულება აქვთ ჩვენს სამყაროში. ჩემი ცხოვრების რთულ მონაკვეთებში მეც მიგვრძნია ანგელოზთა მხარდაჭერა. 
   აბრაამი მზად იყო ისააკის მსხვერპლად შესაწირად, მას ხელი ჰქონდა შვილზე აღმართული. ეს იყო რწმენის გამოცდა. ღმერთი არ დაუშვებდა ყმაწვილის სიკვდილს. როგორც წმიდა წერილი გადმოგვცემს, ანგელოზმა კრიტიკულ მომენტში შეაჩერა ის: “აბრაამ!... არ აღმართო შენი ხელი ამ ყრმაზე” (დაბ. 22: 11,12).
   რამდენჯერ მოსულან უფლის ანგელოზები, რომ დავეხსენით ჩვენი არასწორი ქმედებებისგან, რომელთა შედეგებზეც მთელი ცხოვრების განმავლობაში მოგვიწევდა მწარედ სინანული! ანგელოზები ხშირად მოგმართავენ ისეთი გადაწყვეტილების მიღების მომენტში, რომელსაც გავლენა ექნება არა მხოლოდ შენს, არამედ გარშემომყოფების ცხოვრებაზეც. რა სასიამოვნოა იმის გაცნობიერება, რომ მარტო არ ხარ ამ ხანგრძლივ და რთულ ცხოვრებისეულ გზაზე!
   სთხოვე ღმერთს, რომ გამოგიგზავნოს თავისი ანგელოზი, რომელიც შენი მეგზური იქნება ამ დღის განმავლობაში. რთული გადაწყვეტილების მიღება მოგიწევს? ღელავ იმის გამო, რომ წინ გამოცდა ან მნიშვნელოვანი გასაუბრება გელის? პასუხი გაქვს ვინმესთვის გასაცემი და გეშინია, რომ არ შეცდე? ხანგრძლივი მგზავრობა გელის და სტრესში ხარ ამის გამო?
   ნუ შეშინდები. მარტო არასოდეს დარჩები. ღმერთი მზად არის მოგცეს სიბრძნე სწორი გადაწყვეტილებების მისაღებად, გარდა ამისა, ის გპირდება, რომ გამოაგზავნის თავის მსახურებს შენს მხარდასაჭერად, როგორც კი იგრძნობ, რომ ძალა აღარ გყოფნის. 
   ვიდრე დღევანდელ საქმეებს შეუდგებოდე, დახუჭე თვალები და თქვი: “რამეთუ თავის ანგელოზებს უბრძანა, დაგიცვან ყველა შენს გზაზე”.
10 მაისი
როგორია შენი იმედი?
“მართალთა სასოება სიხარულია, უკეთურთა იმედი კი დაიღუპება” (იგავ. 10:28).
   იმედი სხვადასხვაგვარი შეიძლება იყოს. ზოგიერთები იმედით უყურებენ მომავალს, მათ არ იციან რა მოხდება, მაგრამ ისურვებდნენ, რომ რაიმე კარგი მოხდეს. არსებობს იმედი, როდესაც დარწმუნებული ხარ, რომ საუკეთესო მომავალი გელის, მომავალი, რომელიც ღმერთმა მოამზადა შენთვის.
   ასეთი სახის იმედი ადამიანური განცდების ნაცვლად ღვთის სიტყვას ემყარება. ასეთი იმედი არ ქრება რთულ ვითარებებსა და გასაჭირში. ეს იმედი ღვთიური აღთქმებიდან მომდინარეობს, ამიტომ ის მართალთა მემკვიდრეობის ნაწილს შეადგენს. 
    იგავების წიგნში სიმართლე არ არის მხოლოდ გარკვეული საქციელი. ეს არის ხასიათი, შინაგანი ზრახვები, გულის იდუმალი სურვილები. გარეგნული ქმედებების იერი დისციპლინისა და ძალისხმევის შედეგად შეიძლება შეიცვალოს, მაგრამ ეს ვერ შეცვლის გულს. სიმართლე - სასწაულია ღმერთისგან. მართალი ადამიანი - ეს ის არის, ვინც ღმერთს საკუთარი ცხოვრების გარდაქმნის უფლებას აძლევს.
   მართალი რწმენით ცხოვრობს. ის ენდობა ღმერთს, ვინაიდან იცნობს მას. მან იცის, ვინ არის ღმერთი, იმიტომ რომ დიდ დროს ატარებს მასთან ერთად. ღმერთთან ერთად ცხოვრება მის გულს იმედით ავსებს.  მან იცის, რომ ღმერთი ასრულებს თავის აღთქმებს. მიუხედავად იმისა, რომ არ იცის როგორ და როდის, მაგრამ ის დარწმუნებულია, რომ ღმერთის აღთქმები აუცილებლად შესრულდება.
   სოლომონი იმ ადამიანებს უწოდებს უწმიდურებს, რომელთაც არ აქვთ ღმერთთან ცხოვრებისა და მასთან საუბრის გამოცდილება. უკეთურება მხოლოდ სიკეთის არცოდნას არ გულისხმობს. ეს არის შეგნებული შეწინააღმდეგება სიკეთესთან, საკუთარი “მე”-ს წაქეზება, სულიერი სიამაყე, სურვილი მისა, რომ საკუთარი ცნობიერებიდან და ყოველდღიური ცხოვრებიდან ამოშალო ღმერთი.
   უკეთური იყურება მომავალში და ელოდება. მაგრამ მის მოლოდინს არ აქვს მყარი საფუძველი. ეს მხოლოდ მისი სურვილებია. ის ეყრდნობა წარმატებას, “ბედს”, საკუთარ ძალებს, რაიმე “ზეგარდმო ძალებს”. მაგრამ ის მხოლოდ და მხოლოდ შექმნილი არსებაა, რომელიც უარყოფს იმ ფაქტს, რომ ეს შეზღუდულობას და მოკვდავობას ნიშნავს. 
   შენ რაზე ხარ დაიმედებული? ვის მიჰყავხარ მომავლისკენ? როგორია შენი იმედი? ამ კითხვებზე პასუხის  გაცემა ძალიან მნიშვნელოვანია, იმიტომ რომ “მართალთა სასოება სიხარულია, უკეთურთა იმედი კი დაიღუპება”.

11 მაისი
მე შენი ღმერთი ვარ
  “ისმინე ჩემო ხალხო, და გელაპარაკები; ისრაელო, გაგაფრთხილებ შენ: მე ვარ ღმერთი, შენი ღმერთი” (ფსალმ. 49:7).
   ყველა მხრიდან ისმის ხმები. ყოველ მათგანს აქვს პრეტენზია ჭეშმარიტებაზე. მოსაზრება, რომ ჭეშმარიტება შეიძლება იყოს მხოლოდ ერთი, არაკორექტულად ითვლება. ყველაფრის პირობითობისა და ფარდობითობის იდეა იწვევს იმას, რომ ყველა მოსაზრება მნიშვნელოვნად ითვლება. ყველას უნდა, რომ მოუსმინონ. ქრისტიანული თვალსაზრისითაც ყველა ადამიანი საჭიროებს მოსმენას და პატივისცემას.
   ღმერთმა მისცა თითოეულ ჩვენგანს უფლება, ავირჩიოთ გზა, მაგრამ ამავე დროს პასუხს ვაგებთ საკუთარი არჩევანის შედეგებზე. შემოქმედიც კი არ აიძულებს ქმნილებას, რომ გადაწყვეტილება მიიღოს საკუთარი ნების საწინააღმდეგოდ.
   ღმერთმა უთხრა ისრაელიანებს: “სიცოცხლე და სიკვდილი, კურთხევა და წყევლა დაგიდევი წინაშე. ამოირჩიე სიცოცხლე, რათა იცოცხლო შენ და შენმა შთამომავლობამ” (რჯლ. 30:19).
   დღევანდელ ფსალმუნში ღმერთი გვთხოვს, რომ შევისმინოთ მისი ხმა. როგორც ჩანს, ადამიანი მზად არის ღმერთის გარდა ნებისმიერის ხმას მოუსმინოს. იგი ქმნის საკუთარ თეორიებს, აწესებს თავის საზომებს, თავად განსაზღვრავს ფასეულობებს, თავად წყვეტს, რა არის ზნეობრივი და რა არა. ის უღრმავდება ეგზისტენციალიზმს, რაციონალიზმს, ჰუმანიზმს და ღმერთის მიერ მინიჭებული თავისუფლების გამოყენებით, ღმერთის არსებობასაც კი უარყოფს.
   მაგრამ ღმერთი ამბობს: “ისმინე ჩემო ხალხო, და გელაპარაკები; ისრაელო”. რატომ სურს ღმერთს, რომ მოუსმინონ? რატომ ცდილობს მიიპყროს ადამიანების ყურადღება? “მე ვარ ღმერთი, შენი ღმერთი”, - გვეუბნება ის ჩვენ. განა მას თავისი შვილების მორჩილება სჭირდება იმისათვის, რომ ღმერთად რჩებოდეს? განა ჩვენს თაყვანისცემაზე არის დამოკიდებული მისი არსებობა? რა თქმა უნდა, არა. მას რომ ბედნიერება სურს თავისი შვილებისთვის იმიტომაც მოუხმობს მათ. მან დასაბამიდანვე იცის რა იქნება. მან ნაბისმიერ სხვაზე უკეთ იცის რა არის კარგი და რა არის ცუდი, მან იცის რომელ გზას მიყავს სიცოცხლესთან, რომელს - სიკვდილთან. ის ღმერთია.
   ადამიანი უსასრულო რაოდენობით ქმნის პატარ-პატარა ღმერთებს - იდეებს, ადამიანებს, საგნებს - შემდეგ კი მათ მოსმენას ანიჭებს უპირატესობას და არა ნამდვილ ღმერთს. ასე და ამგვარად, ის საკუთარ მისწრაფებებს მიყვება. მაგრამ ღმერთი გვახსენებს: “მე ვარ ღმერთი, შენი ღმერთი”. შენ შეგიძლია უპასუხო: “დიახ, უფალო, შენ - ჩემი ღმერთი ხარ”. ან შეგიძლია განაგრძო სიარული შენი გზით და შეიქმნა შენი ღმერთები.
   რამდენად დიდია შენი ღმერთი? ეს განსაზღვრავს შენს დამოკიდებულებას ცხოვრებისეული ამოცანებისადმი. პატარა ღმერთი იქამდე იქნება ხელსაყრელი, სანამ ყველაფერი იქნება კარგად, მაგრამ როდესაც ქარიშხალი ამოვარდება, რომელი “აურა” დაგიფარავს? ამიტომ მოუსმინე ღმერთს, რომელიც მოგმართავს დღეს: “ისმინე ჩემო ხალხო, და გელაპარაკები; ისრაელო, გაგაფრთხილებ შენ: მე ვარ ღმერთი, შენი ღმერთი”.


12 მაისი
შიში და საზრუნავი
“გულში დარდი კაცს დათრგუნავს, კეთილი სიტყვა კი გაახარებს” (იგავ. 12:25).
   პერუში მცხოვრები ინდიელებისაგან უამრავი პრაქტიკული და სულიერი რამ ვისწავლე. ერთხელ ზურგჩანთა დამრჩა კატერში და სასოწარკვეთილი ვეძებდი დაკარგული ქონების დასაბრუნებელ გზებს.
-	ახლა ვერაფერს გავაკეთებთ, - მითხრა სოფლის უხუცესმა. - ხვალ კატერი კვლავ დაბრუნდება და შეძლებ შენი ზურგჩანთის დაბრუნებას.
-	და იქნებ ის აღარ მოიტანონ? - ვერ ვმშვიდდებოდი მე.
-	მაშინ შეინახე ენერგია ხვალინდელი პრობლემის მოსაგვარებლად, - მიპასუხა ბრძენმა ინდიელმა.
   შენ იცი, რომ შიში ვერანაირ პრობლემას ვერ მოაგვარებს, ის მხოლოდ გტანჯავს და არ მოაქვს არანაირი სარგებელი. მაგრამ მე და შენ ადამიანები ვართ და პრობლემებზე გაუთავებლად ფიქრი გვჩვევია. არადა ერთადერთი გამოსავალი არის დრო. სამწუხაროდ ეს დრო წუთებით არ შემოიფარგლება და პრობლემა საათობით, დღეობით, თვეობით გვტანჯავს.
   რა სარგებელს მოგიტანს მთელი ღამის განმავლობაში იმაზე ფიქრი, რომ შენი ახლობელი იმ დღეს სხვა გზით რომ წასულიყო გადარჩებოდა? რა აზრი აქვს იმაზე დანაღვლიანებას, რაც ჩაფიქრებული გქონდა, მაგრამ ვერ განახორციელე? რა საჭიროა საკუთარი თავის დარდში ჩამარხვა იმის გამო, რომ საყვარელ ადამიანთან ურთიერთობას წერტილი დაესვას?
   დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში სოლომონი გვირჩევს: როდესაც შეხვდები ადამიანს, რომლის პრობლემა მოუგვარებელია, საუკეთესო გამოსავალი გამამხნევებელი სიტყვებია.
   “ხომ გეუბნებოდი”, “ასეც ვიცოდი”, “როგორც იქნა, მიხვდი”, “არც უნდა დაგეწყო” და მრავალი სხვა მსგავსი ხშირად განმეორებადი ფრაზები ნამდვილად არ არის ის კეთილი სიტყვა, რომლის შესახებაც სოლომონი საუბრობს.
   უსიამოვნება გაქვს ოჯახში ან სამეგობროში? საქმე ვერ ააწყე სამსახურში? გადაეცი შენი პრობლემა ღმერთს, სთხოვე გაჩვენოს სხვაობა პრობლემის მოგვარების პროცესსა და იმაზე ნერვიულობას შორის, რასაც ვერ მოაგვარებ სულ მცირე, ამ დღის განმავლობაში.
   დღეს თუ ვერაფერს შეცვლი, გადადე შენი პრობლემა და მიენდე ღმერთის აღთქმებს. როგორც ინდიელთა უხუცესმა მირჩია, შეინახე ენერგია იმისათვის, რომ მაშინ მოაგვარო პრობლემა, როდესაც ამისათვის საუკეთესო დრო იქნება.
   გაიხედე ფანჯრიდან. მზე ანათებს. და თუნდაც შენს ქალაქში მოღრუბლული იყოს, დღეს მაინც სინათლე მოაქვს. იცი, საიდან მოდის ეს სინათლე? მზისგან, რომელიც ღრუბლებს ზემოთ არის. დაელოდე და ღრუბელი გაიფანტება, ამოვა მზე, ცა ცისფერი გახდება. უყურე ცხოვრებას და გახსოვდეს, რომ “გულში დარდი კაცს დათრგუნავს, კეთილი სიტყვა კი გაახარებს”.


13 მაისი
ყველაფერი წარმავალია
  “ჩვენს წელთა რიცხვი სამოცდაათი წელიწადია, ხოლო ჯანმაგრობის დროს – ოთხმოცი წელიწადი; და ამათგან უმეტესი ჯაფისა და არარაობისა, რადგან სწრაფად მიჰქრიან და ჩვენც იქით მივფრინავთ” (ფსალმ. 89:10).
   კბილის პასტის თეორიის შესახებ თუ გსმენია? ჩვენი უმეტესობა ახალი პასტის გახსნისას უხვად ასხამს მას ჯაგრისზე. მაგრამ როგორც კი პასტის ტუბი განახევრდება, ჩვენც გაუცნობიერებლად ვამცირებთ პორციას. ჩვენ ვხვდებით, რომ პასტა სულ უფრო და უფრო მეტად იკლებს და ვცდილობთ ეკონომიურად გამოვიყენოთ.
   იგივე ხდება ცხოვრებაშიც. სანამ ახლაგაზრდები ვართ, გვეჩვენება, რომ ჩვენს წინ მარადიულობაა. ყოველი წამის დაფასებას მხოლოდ მაშინ ვიწყებთ, როდესაც სიბერეს ვუახლოვდებით და ვაცნობიერებთ, რომ დრო გვეწურება.
   დაბადების წიგნში ვკითხულობთ, რომ პირველი ადამიანები საშუალოდ 850 წელიწადს ცხოვრობდნენ. მაგრამ ცოდვამ თანდათან შეამცირა სიცოცხლის ხანგრძლივობა. დღეს ძალიან ცოტა თუ აღწევს ასი წლის ასაკს. მოსემ, ამ ფსალმუნის ავტორმა აღნიშნა, რომ უკვე ოთხმოცი წლის ასაკში ყველაფერი ტვირთად და არარაობად იქცევა.
   დრო უდრეკია. შენ არ გყოფნის დრო ყოველივე იმის გასაკეთებლად, რასაც ისურვებდი. ამიტომ არის აუცილებელი ყოველ დილით ადრე ადგომა, ღმერთთან ერთად დროის გატარება და თავდაუზოგავად შრომა შენი გეგმების განხორციელებისათვის. 
   ერთხელ ერთ მამაკაცს ვესაუბრე, სამოცი წლისა იქნებოდა. მან მითხრა: “მთელი ცხოვრება ისე გავატარე, რომ ვერაფერს მივაღწიე. როდესაც უკან ვიხედები ვხვდები, რომ არაფერი ამიშენებია. ზოგჯერ ვეკითხები ჩემს თავს, რა აზრი ჰქონდა საერთოდ ჩემს ცხოვრებას?” დიახ, ცხოვრება ხანმოკლეა და სწრაფად წარმავალი. მაგრამ პესიმიზმსა და სინანულში გადაშვების ნაცვლად ამან უნდა მიმართოს შენი ყურადღება იმისკენ, ვინც მარადიულია. წლები გადის და ვტოვებთ ამ სამყაროს, ამიტომ მასთან მისვლა აუცილებელია. ჩვენ უნდა განვახორციელოთ ჩვენი გეგმები ღმერთთან ერთად, ის არ გვზღუდავს დროსა და სივრცეში.
   იესოსთან გატარებული მცირე დრო სინამდვილეში ხანგრძლივია. ხოლო მის გარეშე გატარებული გრძელი ცხოვრება ცარიელი, აზრს მოკლებული და ფუჭია. 
   არ აქვს მნიშვნელობა შენს ასაკს. თუ დაუკავშირებ შენს ცხოვრებას მარადიულობის ღმერთს, მისი შემწეობით შეიძლება მხოლოდ ხუთი წელი მოანდომო იმას, რისთვისაც დამოუკიდებლად მთელი ცხოვრება დაგჭირდებოდა. 
   მათთვის, ვისაც ღმერთის სწამს, გვიანი არასდროს არ არის. ყოველი ახალი დღე ახალი დასაწყისია. ცხოვრება მუდმივი წამოწყებაა. შეუდექი შენი დღევანდელი გეგმების განხორციელებას ყოველგვარი პრობლემებისა და სირთულეების მიუხედავად და გახსოვდეს, რომ წლები “სწრაფად მიჰქრიან და ჩვენც იქით მივფრინავთ”. 


 

14 მაისი
პატივი მიაგე უფალს
“პატივი მიაგე უფალს შენი ქონებიდან და მთელი შენი ჭირნახულის პირველნაყოფიდან” (იგავ. 3:9).
   ფინანსური წარმატება არა მხოლოდ ფულის მოპოვების უნარია, არამედ ბიბლიური თვალსაზრისით - ეს ღვთის ძღვენია.
   პატივი მიაგო უფალს შენი ქონებით ნიშნავს აღიარებდე, რომ ის არის ყველაფრის მეპატრონე, ადამიანი კი მხოლოდ და მხოლოდ იმას განაგებს, რასაც ღმერთი აძლევს. სოლომონი ამას წარმატებული ცხოვრების საიდუმლოსთან აიგივებს. 
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი აღებულია იგავების წიგნის მესამე თავიდან და მისი ცენტრალური თემაა სიბრძნე, რომელსაც ღმერთი უანგაროდ აძლევს ყველას, ვინც ეძებს მას. ბრძნულად ცხოვრება ნიშნავს იმის აღიარებას, რომ ღმერთი შემოქმედია, ადამიანი კი - ქმნილება. ამის აღიარება მხოლოდ თეორიულად და ინტელექტუალურად არ უნდა მოხდეს, ეს პრაქტიკული გამოცდილება უნდა იყოს. თეორიიდან ყოველდღიურ რეალობაზე გადასვლა - ეს არის სწორედ პატივის მიგება უფლისათვის იმით, რასაც ის გაძლევს. შედეგად იღებ ფინანსურ კეთილდღეობას.
   მაგრამ ხომ არსებობენ მილიონერები, რომლებიც არ აღიარებენ ღმერთს? დიახ, არსებობენ. ადამიანი შეიძლება იყოს მდიდარი, მაგრამ წარუმატებელი. სიმდიდრე - ეს არის ქონება, ბანკის ანგარიში. წარმატება კი შენს ბედნიერებაში მდგომარეობს. სიმდიდრე აკმაყოფილებს ეგოისტურ სურვილებს, წარმატება კი სრულფასოვან ცხოვრებას გულისხმობს. 
   რას გიშველის ბანკის ანგარიში, როდესაც ოჯახი გენგრევა? რა ფასი აქვს ნივთებს, როდესაც შენი ვაჟიშვილი ნარკოდამოკიდებული ხდება? განა შესაძლებელია ჯანმრთელობის, ახალგაზრდობის, სიბრძნის ფულით შეძენა? ფულით შეიძლება შეიძინო რბილი საწოლი, წამლები, კოსმეტიკა, წიგნები. მაგრამ განა ცხოვრება მხოლოდ იმისგან შედგება, რისი შეძენაც შესაძლებელია?
   ღმერთი გთავაზობს წარმატებას და სიუხვეს. ნუ ემსახურები სიმდიდრეს და ნუ დაემონები ნივთებს. გამოიყენე ფული იმისათვის, რომ პატივი მიაგო უფალს და გააბედნიერო შენი ახლობლები, განსაკუთრებით კი ოჯახის წევრები. 
   ყოველი ახალი დღე განახლების დღე უნდა იყოს. განახლება ნიშნავს ფიქრს, ანალიზს, საჭიროების შემთხვევაში მიმართულების შეცვლას. განახლება - ცხოვრებაა. შეცვლის უნარი - ბრძენთა ხვედრია. სიბრძნე - ღვთის საჩუქარია. 
   შეამოწმე შენი თავი დღეს, მიაგებ თუ არა პატივს უფალს “შენი ქონებიდან და მთელი შენი ჭირნახულის პირველნაყოფიდან”.


15 მაისი
ვერაფერს წაიღებ თან
“რადგან, როცა მოკვდება, ვერაფერს წაიღებს, თან არ ჩაჰყვება მისი დიდება” (ფსალმ. 48:18).
   დღეს მექსიკის ქალაქ პოსა-რიკა-დე-იდალგოში ვიმყოფები. ახლახან გამოაცხადეს, რომ მონაკოს პრინცი რენიე დაიღუპა. მონაკო ჯუჯა სახელმწიფოა. მისი ფართობი სულ რაღაც ორი კვადრატული კილომეტრია. პრინცი რენიე კარგი მმართველი იყო, რომელმაც თავისი მმარველობის 56 წლის განმავლობაში მოახერხა, რომ მიწის ეს პაწაწინა ნაწილი ექცია ულამაზეს ქვეყნად, რომელსაც ხშირად სტუმრობენ ცნობადი სახეები მსოფლიოს სხვადასხვა რეგიონიდან. დღეს მონაკო სათამაშო ბიზნესის ერთ-ერთი ცენტრია, ის არის საგადასახადო სამოთხე, რომელიც უზარმაზარ ქონებას იზიდავს მთელი მსოფლიოდან. 
   მაგრამ როგორც ნათქვამია დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში, სიკვდილის შემდეგ თან ვერაფერს წავიღებთ. რამხელა მოგებაც არ უნდა გქონდეს, რამდენიც არ უნდა მოაგროვო, სიკვდილის ჟამს სიმდიდრე შენთვის ფუჭი იქნება.
   სიბრძნე - მარადიულ ფასეულობებზე დაიმედების უნარია. სამწუხაროდ პრაგმატულ სამყაროში ვცხოვრობთ, ადამიანებს მხოლოდ ის შეუძლიათ ირწმუნონ, რასაც ეხებიან. ასეთი მატერიალისტური ფილოსოფია საბოლოო ჯამში ტკივილის მომტანია, რადგან ყველაფერი ის, რასაც აკეთებ, შენი სიცოცხლეც თვალსა და ხელს შუა გამოგეცლება.
   სიმდიდრეში, ისევე როგორც აღიარებაში, ძალაუფლებასა და წარმატებაში, არაფერია ცუდი. მაგრამ ეს ყველაფერი უნდა ემყარებოდეს მარადიულ საძირკველს, რომელიც არ ემორჩილება დროს, სხვანაირად ადამიანს არ მოუტანს გრძელვადიან სარგებელს. ასეთი საძირკველი არის ღმერთი და მისი ჭეშმარიტება.
   სევდას, დაუკმაყოფილებლობას და სიცარიელეს გრძნობ? ცდილობ იპოვო მიზეზი და ვერ პოულობ, იმიტომ რომ აშკარა მიზეზები არ გაქვს? პროფესიულ, ოჯახურ, სოციალურ ცხოვრებაში ყველაფერი რიგზე გაქვს, მაგრამ ძილის წინ მაინც ცდილობ იმის გარკვევას თუ რა გაკლია?
   მოარიდეთ თვალი მატერიალურს, ხილულს და ხელშესახებს. ეძებე იესო და მისი მარადიული პრინციპები. ვიდრე შენს საქმეებს შეუდგებოდე დღეს, უთხარი “მიყვარხარ” ახლობლებს შენს ირგვლივ. ერთხელ სიკვდილმა შეიძლება ისინი წაგვართვას, მაგრამ ერთად გატარებული ბედნიერი მომენტების შესახებ მოგონებები მუდამ დარჩება. ამაზე ახლავე უნდა იზრუნოს ყველა ადამიანმა, “რადგან, როცა მოკვდება, ვერაფერს წაიღებს, თან არ ჩაჰყვება მისი დიდება”.


16 მაისი
აირჩიე სიმართლე
“ჭეშმარიტების ბაგენი სამუდამოდ დაფუძნდებიან, ცრუ ენა კი წამიერია” (იგავ. 12:19).
   ქალი შევიდა ხორცეულის მაღაზიაში და ითხოვა ორი კილოგრამი ქათამი აეწონათ. გამყიდველმა ბოლო ქათამი გადმოიღო და უთხრა:
-	მხოლოდ ეს დამრჩა, კილოგრამსა და ცხრაას გრამს იწონის. ვფიქრობ, დიდი სხვაობა არ არის.
-	რა სამწუხაროა, - გული დასწყდა ქალბატონს. - განსაკუთრებული კერძის მომზადება მინდოდა და რეცეპტის მიხედვით ზუსტად ორი კილოგრამი მჭირდება. სხვა მაღაზიაში მომიწევს წასვლა.
-	მოითმინეთ, - წამოიძახა გამყიდველმა, - ახლა გამახსენდა, რომ ცალკე მაქვს კიდევ ერთი ქათამი გადადებული, ახლავე მოვიტან.
მან ქათამს ხელი დაავლო და საწყობისკენ გაეშურა, თავი მოაჩვენა, თითქოს მაცივარი გამოაღო, შემდეგ ისევ იმავე ქათმით ხელში დაბრუნდა, სასწორზე დადო და თქვა:
-	ზუსტად ორი კილოგრამი, როგორც გინდოდათ!
-	არაჩვეულებრივია! - გაუხარდა ქალს - ვატყობ კარგი ქათმები გყავთ, ალბათ ორივეს ავიღებ.
   სიცრუე დიდხანს ვერ იარსებებს. ზოგჯერ გვეჩვენება, რომ მისი დახმარებით შევძლებთ პრობლემის მოგვარებას, მაგრამ ჰგავს ლეიკოპლასტირს, რომელიც სერიოზულ ჭრილობაზე მიაწებეს. ადრე თუ გვიან სიმართლე მაინც გამომჟღავნდება და გაანაგდურებს ყველაფერს, რაც სიცრუეზე იყო დაშენებული.
   არსებობს სიცრუე, რომელსაც სხვებისთვის ვქმნით, მაგრამ არის ასევე ისეთი, რომლითაც თვითონვე ვიტყუებთ თავს, თვითონვე ვიჯერებთ საკუთარ გამონაგონს და ჩვენივე სიტყვების მსხვერპლი ვხდებით. ბაგე საუბრობს იმაზე, რაც გულში ინახება. სიტყვა გამოხატავს იმას, რითაც არის აღსავსე გონება. გული და გონება, რომლებშიც წყვდიადი არის დავანებული, საბრალო მსხვერპლს იქამდე ახვევენ თავს სიცრუეს, ვიდრე არ დაახრჩობენ. ცრუ ადამიანი ვეღარ არჩევს, სად არის დღე და სად ღამე, სად არის სიკეთე და სად ბოროტება, სად არის სიცოცხლე და სად სიკვდილი.
   ადამიანის გულის ყველაზე ბნელი კუთხეებიც სინათლით ივსება, როდესაც ის თავის გულს უხსნის ქრისტეს. ყველაფერი ცხადი ხდება, სიცოცხლე აღორძინდება. გული მთელი ძალით ფეთქავს და თვალები სიწრფელისგან ბრწყინავს.
   ნუ გაურბიხარ ქრისტეს. როდესაც ასე იქცევი, შენ გაურბიხარ სიმართლეს და სიცრუის წყვდიადში იკარგები. აქციე ეს დღე იესოსთან – ჭეშმარიტებასა და სიმართლესთან ხელახლა შეხვედრის დღედ. გაუნათე ყველა გარშემომყოფს ოჯახში, სკოლაში, სამსახურში. აირჩიე სიმართლე, რადგან “ჭეშმარიტების ბაგენი სამუდამოდ დაფუძნდებიან, ცრუ ენა კი წამიერია”.
 
17 მაისი
 უკუნთი უკუნისამდე შენა ხარ ღმერთი
   “ვიდრე მთები დაიბადებოდნენ და შექმნიდი დედამიწასა და სამყაროს, და უკუნითი უკუნისამდე შენა ხარ ღმერთი” (ფსალმ. 89:3).
   შენ სიცოცხლისთვის ხარ გაჩენილი. ღვთის თავდაპირველი ჩანაფიქრის თანახმად ადამიანს მარადიულად უნდა ეცოცხლა. მაგრამ მისი უკვდავება სიცოცხლის მარადიულ წყაროზე - შემოქმედზე იყო დამოკიდებული. 
   სამწუხაროდ ადამმა და ევამ გაწყვიტეს ეს კავშირი. მათ შეჭამეს იმ ხის ნაყოფი, რომლის შესახებაც ღმერთმა გააფრთხილა: “მაგრამ კეთილისა და ბოროტის შეცნობის ხიდან არ ჭამო, რადგან რა დღესაც შეჭამ ამ ხის ნაყოფს, სიკვდილით მოკვდები” (დაბ. 2:17). მათ საქციელს შედეგად მარადიული სიცოცხლის დაკარგვა მოჰყვა. “ცოდვის საზღაური სიკვდილია” (რომ. 6:23).
    გაცილებით უმტკივნეულო იქნებოდა, ცოდვის ჩადენის შემდეგ მყისიერად რომ კვდებოდეს ადამიანი. მისი ტანჯვა ასეთი ხანგრძლივი არ იქნებოდა. მაგრამ კვდომა ნელი პროცესია. ადამმა 930 წელი იცხოვრა, ვიდრე მოკვდებოდა.
   ეს იყო წლები ნელი სიკვდილისა. ტკივილი, ტანჯვა, სევდა - ეს ყოველივე დაუმორჩილებლობის შედეგია. სიცრუე, ღალატი და ძალადობა ადმიანის არსებობის განუყოფელ ნაწილად იქცა. წარმოიდგინე როგორ დგას ადამი და ევა მათი მკვდარი ძის - აბელის ცხედართან და აცნობიერებენ, რომ ეს არ მოხდებოდა ღმერთის დარიგება რომ გაეთვალისწინებინათ. 
   ტკივილით სავსე ცხოვრების მწარე გამოცდილებამ ასწავლა პირველ ადამიანებს, რომ შემოქმედის მორჩილება არის ბედნიერების გარანტია. დღეს უკლებლივ ყველა კვდება. მხოლოდ ღმერთია უკვდავი და უკუნითი უკნისამდე, ანუ მარადიულად არსებობს. “ჩვენს წელთა რიცხვი სამოცდაათი წელიწადია, ხოლო ჯანმაგრობის დროს - ოთხმოცი წელიწადი; და ამათგან უმეტესი ჯაფისა და არარაობისა, რადგან სწრაფად მიჰქრიან და ჩვენც იქით მივფრინავთ”, - ნათქვამია ამავე ფსალმუნის მეათე მუხლში.
   ნუ შეუშინდები სიკვდილს. შეხვდი მას ისევე, როგორც სხვა ცხოვრებისეულ გამოწვევებს. სანამ ამ სამყაროში ვართ, ჩვენ უნდა ვისწავლოთ, თუ როგორ გამოვიყენოთ ჩვენი ცხოვრება. თუ ვერ ისწავლი სამოცდაათი ან ოთხმოცი წლის სწორად გამოყენებას, როგორღა გამოიყენებ მარადიულობას?
   შენი ღმერთი მარადიულია და ის გპირდება, რომ დაბრუნდება შენთან იესო ქრისტეს სახით. იმ დღეს ბოლო მოეღება სიკვდილის მწარე გამოცდილებას. შენ მკვდრეთით აღდგები და მარადიულად იცოცხლებ. 
   ამიტომ შეუშვი დღეს იმედის სხივი შენს გულში. არაფერი არ არის უიმედო. არაფერია დაკარგული. ადამიანის თვალსაზრისით შეიძლება მოგვეჩვენოს, რომ სიკვდილი ზეიმობს, მაგრამ ის სამუდამოდ დამარცხდება, რადგან არსებობს ღმერთი, რომელსაც ვეუბნებით: “ვიდრე მთები დაიბადებოდნენ და შექმნიდი დედამიწასა და სამყაროს, და უკუნითი უკუნისამდე შენა ხარ ღმერთი”.

18 მაისი
სიბრძნე ქმნილებაში
“უფალმა სიბრძნით დააფუძნა დედამიწა, გონებით განამტკიცა ცა” (იგავ. 3:19).
 ცხოვრების სრულად შეცნობის ნებისმიერი მცდელობა უშედეგო იქნება. რა თქმა უნდა, ცოდნა იმატებს, მაგრამ მეცნიერების ახალ აღმოჩენებთან ერთად, ახალი თავსატეხების რაოდენობაც იზრდება კაცობრიობის წინაშე. მაგალითისათვის, აშშ-ს სამთავრობო პროექტ “ადამიანთა მიკრობიომის” ფარგლებში ჩატარებული კვლევების შედეგებმა აჩვენა, რომ მიკრობებისა და ბაქტერიების რაოდენობა ჩვენს ორგანიზმში გაცილებით აღემატება უჯრედების რაოდენობას. 
   ისინი ყველგან არიან - თვალებში, პირში, ცხვირში, თმაზე. ნაწლავებში მათი რაოდენობა მილიონებს აღწევს. “სკამიდან წამოდგომისას ჩემთან ერთად ადამიანის უჯრედებზე ათჯერ მეტი რაოდენობის ბაქტერიული უჯრედი დგება”, - ამბობს დოქტორ ბრუის ბირენი.
    როგორ შეიძლება ასე ცხოვრება? ამ ყველაფრის მიუხედავად, მეცნიერების თვალსაზრისით ჩვენ მაინც ჯანმრთელად ვითვლებით. ეს კიდევ ერთხელ ამტკიცებს, რომ ცისა და დედამიწის საიდუმლოებებს ვერასოდეს ჩავწვდებით.
   ერთხელ ატლანტის აეროპორტში ერთი ჰოლანდიელი მწერალი გავიცანი. როდესაც შეიტყო, რომ ქრისტიანულ წიგნებს ვწერდი, შემეკითხა: “რას ეყრდნობი ბიბლიის გარდა, როდესაც ამტკიცებ, რომ ღმერთი არსებობს?”
   ღმერთს არ სჭირდება თავისი არსებობის დამტკიცება. ჩვენ შეგვიძლია მისი ხილვა უსასრულოდ რთულ და იდუმალ ქმნილებებში, მაგალითად იმ მიკროორგანიზმთა სამყაროში, ჩვენს სხეულზე რომ ბინადრობენ. ეს ურწმუნომ უნდა დაამტკიცოს, რომ ამ სასწაულების მიღმა არ დგას შემოქმედი.
   ჯანსაღი, სრულფასოვანი და გაწონასწორებული ცხოვრების აუცილებელი პირობაა იმის გააზრება, რომ სამყარო ღმერთის შექმნილია. ღმერთთან ერთად მშვიდად იქნები, რადგან შემოქმედის გარეშე ნებისმიერი შექმნილი არსება თავს დაკარგულად და უაზროდ გრძნობს, ცარიელ ნავს ჰგავს ოკეანის ტალღებში. საკუთარ თავსაც კი ვერ უგებს, დაეხეტება და სიცოცხლის აზრს ეძებს.
   ვიდრე შენს საქმეებს შეუდგებოდე შეხედე შემოქმედ ღმერთს. ვერც მილიონობით ბაქტერია და ვერც ცოდვის ვირუსი ვერ გაანადგურებს შენს სულს, თუ აღიარებ, რომ “უფალმა სიბრძნით დააფუძნა დედამიწა, გონებით განამტკიცა ცა”.


19 მაისი
შიშისაგან თავისუფალნი
   “შეიცნობენ წყვდიადში შენს სასწაულებს და შენს სიმართლეს – დავიწყების ქვეყანაში” (ფსალმ. 87:13).
   შიში და ეჭვები ადამიანის ყოფიერების ნაწილია. შენ შეგიძლია უარყოფდე მათ, მორცხვობის ან სისუსტის სახელით მოიხსენიებდე, მაგრამ სწორედ შიში და დაურწმუნებლობა იმალება ადამიანის ბუნების სიღრმეებში და ხშირ შემთხვევაში აგრესიისა და ძალადობის სახით მჟღავნდება.
   თუ პატარა ბავშვი სათანადო სითბოს ვერ იღებს და თავს დაცულად ვერ გრძნობს, ის იწყებს არარსებული კოშმარების შეთხზვას. იგი იზრდება იმ აზრით, რომ ყველა ადამიანი საფრთხეს წარმოადგენს მისთვის. სამყაროს შიშის პოზიციიდან აღიქვამს.
   ის იზრდება და უბედურად რჩება. უყვირის ადამიანებს, თავს ესხმის, ტკივილსა და ზიანს აყენებს, რითაც ცდილობს მოიპოვოს ბედნიერება. მას შეუძლია გახდეს მენეჯერი, ფსიქოლოგი, სოციოლოგი, მაგრამ გაუცნობიერებული შიშები მაინც იმაზე მეტი ექნება, ვიდრე მის მიერ შეძენილი გააზრებული ცოდნა, შიშები, რომელთაც რამდენიმე წუთში შეუძლიათ წლების განმავლობაში ნაშრომ-ნაღვაწის დანგრევა.  
   ფსალმუნის ავტორი სვამს შეკითხვას: “შეიცნობენ წყვდიადში შენს სასწაულებს?” არა. წყვდიადში მყოფი სული ვერ იქნება ბედნიერი. კვდებიან ოცნებები, ირღვევა კავშირი ადამიანებს შორის, ინგრევა სამომავლო გეგმები. ჩვენ ყოველდღიურად ვანადგურებთ მათ ჩვენი მათდამი დამოკიდებულებით, რასაც ოდესღაც მიღებული ქვეცნობიერი ტკივილები გვკარნახობს. 
   არებობს თუ არა აღდგენის იმედი? შესაძლებელია განკურნება? დიახ. მეფსალმუნე თავადაც აღნიშნავს მე-14 მუხლში: “მე კი, უფალო, შენ გევედრებოდი, და დილ-დილობით ჩემი ლოცვა წინ გეგებებოდა”. იესო ქრისტეს აქვს ჩვენი ტკივილების მოსარჩენი მალამო.
   შეჰღაღადე ღმერთს. იტირე მის წინ, თუკი ცრემლები გიხუთავს სულს. განმარტოვდი ლოცვისათვის, რათა მხოლოდ უფალი გხედავდეს და ესმოდეს შენი. თუ იცი რა გაწუხებს, უამბე მას ამის შესახებ, თუ არა, სთხოვე, რომ განკურნოს შენი ჭრილობები, რადგან მან ყველაფერი იცის. გახდი თავისუფალი. თავისუფალი სიყვარულისთვის, საკუთარი ბედნიერებისა და სხვების გაბედნიერებისთვის. შიშისაგან თავისუფალი, იმისთვის, რომ გაიმარჯვო, რომ ითხოვო შენდობა, შეეგუო იმ აზრს, რომ ყოველთვის ვერ იქნება გამარჯვებული ის, ვინც ფინიშთან პირველი მიდის. 
   შეეკითხე დღეს ღმერთს: “შეიცნობენ წყვდიადში შენს სასწაულებს და შენს სიმართლეს - დავიწყების ქვეყანაში”.


   20 მარტი
   იმუშავე
   “ვით ძმარი კბილებისათვის და კვამლი თვალებისათვის, ისეა ზარმაცი მის წარმგზავნელთათვის” (იგავ. 10:26).
   სიზარმაცე კლავს. ნელა, შეუმჩნევლად, მალულად. კლავს იმიტომ, რომ ზარმაცი ადამიანი არაფერს აკეთებს, ხოლო უმოქმედო ცხოვრება გამუდმებული აგონიაა, რომლის ბოლოც სიაღატაკეა.
   ზარმაცი თავის სავალალო მდგომარეობას აბრალებს გარემოებებს ან სხვა ადამიანებს. ის ვერ აცნობიერებს, რომ შესაძლებლობები ციდან არავის დაეცემა, ადამიანმა თვითონ უნდა ეძებოს და შექმნას ისინი.
   სოლომონი ზარმაც ადამიანს ძმარსა და კვამლს ადარებს. მათი ზიანის მომტანი ზემოქმედების საკუთარ თავზე განცდა არავის არ უნდა. რომელი დამსაქმებელი იქნება კმაყოფილი თავისი მუშაკით, თუკი ის საქმის მინიმუმს აკეთებს და იმასაც უხალისოდ?
   შრომა ღვთის ერთ-ერთი კურთხევაა, რომელიც აზრს და მიზანს სძენს ჩვენს ცხოვრებას. სიცოცხლე არ არის უბრალოდ არსებობა, ეს საქმის კეთებაა, გეგმების განხორციელება, რაც მხოლოდ მუშაობით არის შესაძლებელი.
   სწორედ შრომა არის იგავების წიგნის ერთ-ერთი ძირითადი თემა. სოლომონის მიზანია მკითხველს შეასწავლოს ბედნიერი ცხოვრების საიდუმლო. არ არსებობს ბედნიერება მიღწევების გარეშე, მიღწევები კი შრომის შედეგია.
   ნუ იგონებ მიზეზებს. ცხოვრება ხანმოკლეა. უაზროდ ნუ ფლანგავ დროს, ნუ არიდებ თავს შრომას - ეს სისულელეა. ნუ ელოდები იდეალურ სამუშაოს. ეძებე ის, მაგრამ სანამ იპოვი, აკეთე ის, რაც ახლა შეგიძლია გააკეთო. არ არსებობს უღირსი და ცუდი სამუშაო. როგორ უმნიშვნელოდაც არ უნდა მოგეჩვენოს ის, ეს არის ნაბიჯი იქითკენ, რომ იპოვოთ თქვენი ოცნების სამუშაო. 
   თანამშრომლები, რომელთა დახმარებითაც საქმე წინ მიიწევს, ყველგან მოთხოვნადი იქნებიან. კარგი ხელფასი - ეს არის ჯილდო მიძღვნილობისა და გულმოდგინების გამო. ერთხელ იესომ თქვა: “მცირედში ერთგული ბევრშიც ერთგულია” (ლუკ. 16:10).
   იმოქმედე. თუ ახლა უმუშევარი ხარ, მაინც ეძებე სამუშაო, ნუ იჯდები გულხელდაკრეფილი. იშრომე ენთუზიაზმით, იარე შენი მიზნისკენ. ნებისმიერი სამუშაო ისე შეასრულე, თითქოს ეს შენი ოცნების საქმე ყოფილიყოს.
   თუ ადამიანს მშვიდობა აქვს ღმერთთან, მას მშვიდობა აქვს საკუთარ თავთანაც, ამიტომ შეუძლია მართოს სიტუაცია. აქციე დღევანდელი დღე შრომის დღესასწაულად, გათავისუფლდი სიზარმაცისაგან, რომელიც “ვით ძმარი კბილებისათვის და კვამლი თვალებისათვის, ისეა ზარმაცი მის წარმგზავნელთათვის”.


21 მაისი
დაადასტურე ჩემი სიმართლე
“განმიკითხე, ღმერთო, და გამომესარჩლე უკეთურ ხალხთან, ცბიერი და ბოროტი კაცისაგან მიხსენი” (ფსალმ. 42:1).
   განქორწინების შემდეგ, ცოლმა გადაწყვიტა შური ეძია ქმარზე, რომელსაც უკეთესი ადვოკატის აყვანის შესაძლებლობა ჰქონდა და ცოლი კაპიკის გარეშე დატოვა. ქმრის გათვალვის მიზნით მან “შავ მაგიას” მიმართა. ზუსტად ამავე პერიოდში მან გაიცნო იესო ქრისტე და მისი ბოროტი განზრახვის შეჩერებაც მხოლოდ ამან შეძლო.
   დღევანდელ ფსალმუნში ჩაწერილი ლოცვა მნიშვნელოვანია როგორც ამ ქალისთვის, ასევე ყველა დაუმსახურებლად დაჩაგრულისთვის. უსამართლობა და არასწორი სამართალი გვერდიგვერდ დგანან. აქ საქმე გვაქვს სიცრუესთან, პირფერობასთან, სიყალბესა და ცბიერებასთან. უწმიდური მოისყიდის, თავის მხარეზე იბირებს და ჰგონია, რომ ყველაფერს აკონტროლებს. 
   როდესაც უსამართლობის მსხვერპლი ხდები, ამან შეიძლება უკიდურესობამდე მიგიყვანოს. ასე გრძნობდა თავს ფსალმუნის ავტორი: “რადგან შენ ხარ ღმერთი ჩემი სიმაგრისა. რად მიმატოვე? რატომ უნდა ვიარო მგლოვიარე გულით, რადგან ჩემი მტერი მთელავს?”
   უარყოფა და შევიწროვება.. არაფერია იმაზე მტკივნეული, ვიდრე შენი უარყოფა ვინმეს მხრიდან. არაფერია შევიწროვებაზე დამამცირებელი. უსამართლობის მსხვერპლის თავმოყვარეობა იმდენად ზარალდება, რომ ადამიანი შეიძლება სასოწარკვეთილებაში ჩავარდეს.
   საით მიდიან ღვთის შვილები თავიანთი გასაჭირით? შენ რას აკეთებ, როდესაც ხედავ, რომ უსამართლოდ გექცევიან?  რას ფიქრობ, როდესაც აკაკუნებ კარზე, რომლის მიღმაც შენი შესაძლებლობები დგანან, მაგრამ პასუხს არავინ გცემს? მეფსალმუნემ იცოდა საით უნდა წასულიყო. მან სამართლიან ღმერთს მიმართა დასახმარებლად. “განმიკითხე, ღმერთო, და გამომესარჩლე უკეთურ ხალხთან” - ევედრება ის. ამ მუხლში გამოყენებული ებრაული სიტყვა «სჰაპატ» აღნიშნავს “განსჯას” და დიდი იურიდიული აზრის მატარებელია. ეს არის დაპირისპირებულ მხარეთა შუამავალის როლი კონფლიქტის დროს.
   სულიერი ცხოვრებაც არ არის კონფლიქტებს მოკლებული. ის, რასაც მტერი უკეთებს ღვთის შვილებს დედამიწაზე, უსამართლობაა. უსამართლობაა, რომ ის ანგრევს ოჯახებს, ოცნებებს, ღუპავს ადამიანებს.
   იესო ქრისტეს სიკვდილი გოლგოთის ჯვარზე ღმერთის პასუხი იყო კაცობრიობის ვედრებაზე. ამიტომ ნუ მიიჩნევ დღეს შენს თავს უსუსურად ცხოვრებისეული უსამართლობების წინაშე. თავი ასწიე, დაინახე შესაძლებლობები, რომლებსაც ღმერთი გთავაზობს და შესძახე: “განმიკითხე, ღმერთო, და გამომესარჩლე უკეთურ ხალხთან, ცბიერი და ბოროტი კაცისაგან მიხსენი”.

22 მაისი
სიბრძნით გამოიყენე ძალაუფლება
 “შთაგონებული სიტყვაა მეფის ბაგეებზე, სამსჯავროში არ შესცოდავს მისი პირი” (იგავ. 16:10, ბიბლია, 2013 წელი).
   ელექტროენერგია შეიძლება ერთდროულად სასარგებლოც იყოს და სახიფათოც. სწორი გამოყენების შემთხვევაში მას უამრავი უპირატესობა მოაქვს კაცობრიობისთვის. მაგრამ გაუფრთხილებლობა ძალიან ბევრ ადამიანს სიცოცხლის ფასად დაუჯდა. ასევეა ძალაუფლებაც: ღვთის მორჩილი ადამიანის ხელში იგი აბედნიერებს ერებს, ხოლო უგუნურის ხელში ნგრევისა და ტირანიის იარაღი ხდება.
   ებრაული სიტყვა “კესემ”, რომელიც თარგმნილია, როგორც “შთაგონებული”, ასევე ნიშნავს “წინასწარმეტყველურს”, ხოლო წინასწარმეტყველებანი ღმერთის შთაგონებით წარმოითქმება. მეფის ძალაუფლება ჯერ კიდევ არ წარმოადგენს უზენაეს ავტორიტეტს. მისი სიტყვები, მისი გადაწყვეტილებები ღმერთის მიერ უნდა იყოს დამტკიცებული. ძალაუფლება ბევრს აქვს - ხელმძღვანელებს, მენეჯერებს, მშობლებს, მასწავლებლებს. ზოგს მეტად, ზოგს ნაკლებად. აქ საკითხავი ის არის, თუ როგორ განვკარგავ ჩემს ხელთ არსებულ ძალაუფლებას. რამდენად გამართულია ჩემი სასწორი და რამდენად სწორად ვიყენებ პინებს? (მუხლი 11). ვარ თუ არა სამართლიანი, ადამიანური, თანამგრძნობი, გამგები? თუ უბრალოდ ვამტკიცებ, რომ “მთავარი მე ვარ”?
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლის მეორე ნაწილის მიხედვით, მეფის პირი არ უნდა შეცდეს სამსჯავროზე. განაჩენი, ანუ სამსჯავრო - ეს არის გადაწყვეტილება. როდესაც ორი შვილი სათამაშოს გამო ეკამათება ერთმანეთს, მშობელი წყვეტს, ვის შეხვდება ის. როდესაც გუნდები კამათობენ იმაზე, დაირღვა თუ არა თამაშის წესები, გადაწყვეტილება მსაჯმა უნდა მიიღოს. სოლომონი გვაფრთხილებს, რომ ძალაუფლების მქონე ადამიანი ყველა თავის გადაწყვეტილებაში სამართლიანი უნდა იყოს.
   იყავი სამართლიანი ადამიანი. რა სახის ძალაუფლებაც არ უნდა გეპყრას ხელთ, სიბრძნით გამოიყენე ის, მოიხმარე სწორი კრიტერიუმები, სწორი პრინციპები, რომლებზეც არის დაფუძნებული ჯანსაღი ურთიერთობები. იცხოვრე ამ პრინციპების მიხედვით. ხალხი აუცილებლად დააკვირდება, რამდენად ხარ შენი პრინციპების ერთგული, თუ მხოლოდ სხვებისგან მოითხოვ მათ დაცვას.
   ნებისმიერი ძალაუფლების მქონე ადამიანი მაგალითია სხვებისთვის. ადამიანები არ მიყვებიან წესებს, რომლებსაც ლიდერი ამკვიდრებს, არც იდეებს და არც განცხადებებს. ადამიანები მიყვებიან ლიდერს, პიროვნებას. ამიტომ გიყვარდეს ისინი, ეცადე გაუგო და ხელი შეუწყე მათ განვითარებას. ეს იქნება ძალაუფლების ბრძნულად გამოყენება.
   დადგება ჩვენი ისტორიის უკანასკნელი დღე. გვინდა ჩვენ ეს თუ არა, მაინც მოგვიწევს ღმერთის წინაშე პასუხის გაცემა ჩვენ მიერ გამოყენებულ ძალაუფლებაზე. ამ დღეს ვისურვებდი, რომ მეთქვა: “უფალო, მე ვიყავი შენი იარაღი, გმადლობ, რომ ჩემი არასრულფასოვნების მეშვეობით შენი ძალა აბედნიერებდა ადამიანებს”. გვახსოვდეს ის პასუხისმგებლობა, რომელიც გვაკისრია: “განაჩენია მეფის ბაგეებზე, სამსჯავროზე არ შესცოდავს მისი პირი”.


23 მაისი
  ბედნიერების შემადგენელი
   “განიკითხეთ საპყარი და ობოლი, ღარიბი და ღატაკი გაამართლეთ” (ფსალმ. 81:3).
   რუმინელი მწერალი კონსტანტინე ვირჯილ გეორგიუ თავის ნოველაში “ოცდამეხუთე საათი” აღწერს ერთი რუმინელი გლეხის, იოჰან მორიცის ისტორიას, რომელსაც ვერც კი წარმოედგინა, თუ რა სირთულეებს აწყდებოდნენ მის ქვეყანაში მცხოვრები ებრაელები, ვიდრე მეორე მსოფლიო ომი არ დაიწყო და ისიც ებრაელად არ მიიჩნიეს. მიუხედავად მისი პროტესტისა, ის მაინც გააგზავნეს საკონცენტრაციო ბანაკში. სატვირთო მანქანით გადაყვანისას ერთ-ერთმა ებრაელმა ჰკითხა მას: “რატომ ეწინააღმდეგებოდი?”. იოჰანმა უპასუხა: “ებრაელების საწინააღმდეგო არაფერი მაქვს, მაგრამ მე არ ვარ ერთ-ერთი თქვენგანი”. რაზეც მას უპასუხეს: “კი, ვიცით. მაგრამ ახლა ერთ-ერთი ჩვენგანი ხარ”.
   ადამიანებისთვის რთულია გაიგონ, რას გრძნობს სუსტი, ობოლი, დაჩაგრული, ვიდრე მათდა უნებურად და ყოველ მიზეზს გარეშე თავად არ  აღმოჩნდებიან უსამართლო სოციალური სტრუქტურის სატვირთო მანქანაში, რომელსაც უფლებაწართმეულები გადაჰყავს. ღმერთის რჩევა ასე ჟღერს: “იზრუნე მათზე, თუ გინდა იყო ბედნიერი”.
   დღევანდელი მუხლი ბრძანებად არ უნდა აღვიქვათ, ის ბედნიერების შემადგენელ ნაწილზე საუბრობს. ეს არ არის ტვირთი ან თავს მოხვეული ვალდებულება. ყველა ბიბლიური დარიგება ბედნიერი ცხოვრების საიდუმლოა. სიკეთის კეთება აბედნიერებს ადამიანს. სიხარული, რომელიც მოგაქვს ადამიანისთვის შენი კეთილი საქციელით, შენშიც კმაყოფილებისა და სიმშვიდის განცდას იწვევს და ეს მთელი სამყაროს საგანძურზე ძვირფასია. 
   მახსოვს, ათი ან თერთმეტი წლისა ვიქნებოდი და ორმოცდაათ პესოიანი კუპიურა ვიპოვე. სიხარულისაგან დავხტოდი. ეს საკმაოდ დიდი თანხა იყო, მე კი ვოცნებობდი ბუცებზე, რათა ფეხბურთი მეთამაშა. მაგრამ მოულოდნელად გადავეყარე ჩემს თანატოლ ბიჭს, რომელიც მოდიოდა და ტიროდა.
-	რატომ ტირი? - შევეკითხე მე.
-	მამამ ორმოცდაათი პესო მომცა, რომ მაღაზიის ანგარიში დამეფარა, მაგრამ დავკარგე - ამოიოხრა მან.
   არც დავფიქრებულვარ, ისე დავუბრუნე ფული.
   ეს მხოლოდ პატიოსანი საქციელი იყო? ალბათ ასე იყო, მაგრამ ფაქტია, რომ თავი კარგად ვიგრძენი. ეიფორია, რომელიც ნაპოვნმა გამოიწვია, გაქრა, სამაგიეროდ სულში ისეთმა სიმშვიდემ დაისადგურა, როგორიც აქამდე არასოდეს მიგრძვნია. და ეს ბუცებზე ბევრად მნიშვნელოვანი იყო.
   მიმოიხედე ცხოვრებისეულ გზაზე და გახსოვდეს: “განიკითხეთ საპყარი და ობოლი, ღარიბი და ღატაკი გაამართლეთ”.


24 მაისი
სწორი ბილიკი
  “გათელე სარბიელი შენი ფეხისა და ყოველი შენი გზა განმტკიცდება” (იგავ. 4:26).
   როდესაც დაუფიქრებლად დადიხარ, ძალიან დიდია იმის ალბათობა, რომ გზას ასცდები და როდესაც ამას მიხვდები, შეიძლება უკვე გვიანი იყოს.
   ფიქრი, მსჯელობა, ანალიზი, აწონ-დაწონვა, შეფასება - ყოველი ეს ქმედება აუცილებლობას წარმოადგენს ცხოვრების გზაზე. ჩვენ ვცხოვრობთ სამყაროში, რომელშიც უამრავი გზაა. ჩვენთვის ჩვეული მარშრუტით მგზავრობისას შეიძლება ვერც კი შევნიშნოთ, რომ საგზაო ნიშნები შეცვალეს, შედეგად კი საავარიო სიტუაციაში აღმოვჩნდებით.
   რა კარგია, რომ ღმერთმა დრო დღეებად, კვირებად, თვეებად და წლებად დაყო. მან მიგვითითა გარკვეულ გაჩერებებზე, რათა შევძლოთ დაფიქრება. შენ ხვდები, რომ დღის შემდეგ უეჭველად დადგება ღამე. მზე ჰორიზონტს მიღმა ჩაიმალება, დაბნელდება, ვარსკვლავები და მთვარე ძილისკენ მოგიწოდებენ. შენ რას აკეთებ ძილის წინ? რაზე ფიქრობ?
   “გათელე სარბიელი შენი ფეხისა”, - ამბობს უფალი. რამდენად სწორი იყო შენი გზა დღისით? რა იყო კარგი და რა იყო ცუდი? რისი გაკეთება შეიძლებოდა უკეთესად? რისი გაკეთება არ ღირდა საერთოდ? დაგჭირვებია დასახული გზიდან გადახვევა?
   პილოტს კურსის შეცვლა უწევს, თუ დანიშნულების ადგილას უამინდობაა. ცხოვრება სავსეა ქარიშხლებითა და გრიგალით. მაგრამ ადამიანის გონებას “ხელახლა დაპროგრამების” არაჩვეულებრივი უნარი აქვს, რაც მას ეხმარება ბრძოლაში.
   გააანალიზე, იფიქრე, იმსჯელე. მსჯელობა გეხმარება, რომ თამამად განაგრძო წინსვლა. ვერც საწარმოები, ვერც ოჯახი, ვერც ცალკეული ადამიანი ვერ მიაღწევს დასახულ მიზანს, თუ არ გააანალიზებს საკუთარ ქმედებებს.
   როგორი იყო შენი ცხოვრების მარშრუტი დღევანდელ დღემდე? ისე ცხოვრობ, როგორც გეგმავდი? ხელახლა დაწყება არასდროს იქნება გვიან, თუ მიხვდები, რომ გზა აგერია.
   დღეს ახალი დღეა. მზე ამოვიდა, როგორი ამინდიც არ უნდა იყოს, ცხოვრება გრძელდება. გამოაღე ფანჯარა და ღრმად ჩაისუნთქე. გაუხსენი გულის კარი იესოს. მისი მზე ნებისმიერ შემთხვევაში ანათებს.
   ტკივილი, რომელიც გაწუხებს, ჩაივლის. შენი პრობლემები მოგვარებადია, შენი ოცნებები ასრულებადი, რადგან იესო მართავს შენს ცხოვრებას. ასეა ეს? დღესაც და ყოველდღე  “გათელე სარბიელი შენი ფეხისა და ყოველი შენი გზა განმტკიცდება”.
   
25 მაისი
შეუდარებელი ღმერთი
“არ არსებობს შენი მსგავსი ღმერთებს შორის, და არც მსგავსი საქმეთა შენთა” (ფსალმ. 85:8).
   შენი დამოკიდებულება ცხოვრებისეული სირთულეებისადმი დამოკიდებულია შენი ღმერთის სიდიადეზე. იმ შემთხვევაში, თუ პატარა, გამოგონილი ღმერთი გყავს, ნებისმიერი შენი  პრობლემა გადაულახავი იქნება. ადამიანი წინააღმდეგობრივია ბუნებით. ადამიანებს უყვართ პატარა ღმერთები, სინდისს რომ უმშვიდებენ, - ღმერთები ამულეტების, თანავარსკვლავედების, აურის, კოსმიური ენერგიის სახით. ყველაფერს, რაც ცხოვრებაში ხდება, ადამიანები მათ ზეგავლენას მიაწერენ და ამით საკუთარ თავს მის მიერ შექმნილი ღმერთების რეალურობაში არწმუნებენ.
   მოსახერხებელია ირწმუნო ღმერთი, რომელიც არაფერს არ გსაყვედურობს, ყველაფერში შენ მოგყვება, ყოველთვის შენს სამსახურშია. ტრაგედია მხოლოდ მაშინ იჩენს თავს, როდესაც რთულ ვითარებაში მყოფი ადამიანი აღმოაჩენს, რომ ეს გამოგონილი ღმერთები არარაობაა, ისინი არაფერს აკეთებენ, არაფერი შეუძლიათ, არ აქვთ ძალა და უსარგებლონი არიან.
   ასევე იყო დავითის დროშიც და ამან აიძულა ის, რომ 85-ე ფსალმუნში ჩაეწერა თავისი ლოცვა. ლოცვის პარალელურად ის დარწმუნებულობასაც გამოხატავს. დავითი საშინელი ვითარების წინაშეა: “ღარიბ-ღატაკი ვარ მე”, - ამბობს ის პირველ მუხლში. ის ტირის, ცრემლები სულს უხუთავს, დარდი ახრჩობს.
   მაგრამ ამის მიუხედავად დავითს არ შეუქმნია თავისთვის პატარა ღმერთები. ვარსკვლავიანი ღამით, როდესაც მამის ფარას დარაჯობდა, დავითი შემოქმედი ღმერთის დიდებას აკვირდებოდა. მისი ღმერთი ყველა სხვა ღმერთზე დიდია. ის მარდიულია, მას ვერავინ შეედრება. ამიტომაც ერწყმის მის ლოცვაში თხოვნა და ნდობა ერთმანეთს.
   რა სახის ცხოვრებისეული პრობლემების გადალახვა გიწევს დღეს? რომელი ტრაგედია ემუქრება შენთვის საყვარელი ადამიანების სიცოცხლეს? გრძნობ თუ არა თავს დაუცველად, არ ძალგიძს დახმარება და ამიტომ იტანჯები?
   სანამ შენს გზას გაუყვები, დაუთმე დრო იმ დიად საქმეებზე ფიქრს, რომლებიც ღმერთმა უკვე შეასრულა შენს ცხოვრებაში. იფიქრე იმ მომენტებზე, როდესაც დაუხსნიხარ. თუ აქამდე უკვე გაუკეთებია ეს, დღესაც გააკეთებს. ამიტომ სრულად მიენდე და თქვი: “არ არსებობს შენი მსგავსი ღმერთებს შორის, და არც მსგავსი საქმეთა შენთა”.


26 მაისი
რომ არ დაბრკოლდე
   “მაშინ ივლი უსაფრთხოდ შენს გზაზე და შენი ფეხი არ დაბრკოლდება”  (იგავ. 3:23).
   2001 წლის 11 სექტემბრის ტრაგედიის შემდეგ ვეღარავინ გრძნობს თავს დაცულად. უსაფრთხოების ზომები აეროპორტებში უკიდურესად ძლიერდება. გრძელი და დამღლელი რიგები, გახსნილი ჩემოდნები, დაკითხვები, დაკარგული დრო. დღეს მგზავრებს აეროპორტში შესვლის მომენტიდან აფრენამდე მაქსიმალურად მოეთხოვებათ მოთმინება. აშშ-სა და სხვა ქვეყნების მთავრობა კონგრესებისაგან უსაფრთხოებისათვის გაწეული ხარჯების მნიშვნელოვნად გაზრდას მოითხოვს. ყველაფერი მუდმივად დაძაბულია, ყველაფერი საეჭვოდ გეჩვენება და ეს დამქანცველია.
   შიშის გარეშე სიარული სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანია, რადგან რთულია სახლიდან გასვლა, თუ არ ხარ დარწმუნებული, რომ ისევ დაბრნდები უკან. სატრანსპორტო უსაფრთხოების მიზნით გზებს ხაზავენ, აყენებენ საგზაო ნიშნებს, ადგენენ მოძრაობის წესებს.  მძღოლებს ზუსტი ინფორმაცია ესაჭიროებათ იმისათვის, რომ დანიშნულების წერტილამდე მიაღწიონ. საწარმოები და ორგანიზაციები უზარმაზარ თანხებს ხარჯავენ საფრთხის თავიდან ასაცილებლად. და ეს ყველაფერი ხდება იმისთვის, რომ ხანმოკლე და წარმავალი სიცოცხლე დაიცვან.
   დღევანდელ მუხლში სოლომონი საუბრობს უსაფრთხოების შესახებ შენს გზაზე. ეს გზა - შენი ცხოვრებაა. დანიშნულების წერტილი კი მარადიული სიცოცხლე ან მარადიული სიკვდილი, გადარჩენა ან დაღუპვა. უსაფრთხოებაზე, რომლის შესახებაც აქ მიდის საუბარი, არ არის საჭირო ფულის ხარჯვა. ის საჩუქრად ეძლევა ყველას, ვინც მზად არის გულწრფელი თვინიერებით მოისმინოს ღვთის დარიგებები და მიჰყვეს მათ. 
   ცხოვრების ამ გზაზე უამრავი საფრთხეა. ცრუ მითითებები ცდილობენ გადაგახვევინონ სწორი გზიდან. მკვეთრი მოსახვევები, ორმოები, გაუთვალისწინებელი სირთულეები ყოველი ფეხის ნაბიჯზე გხვდება. ღმერთი გარიგებს, რომ გაახილო თვალები და არ დაბრკოლდე, რომ შეგეძლოს ყველაფრის დანახვა და არ აღმოჩნდე უფსკრულის კიდეზე, რათა გაფრთხილდე, როდესაც დასაშვებ სიჩქარეს აჭარბებ.
   სოლომონმა საკუთარი გამოცდილებით იგემა ტკივილიც და დარდიც, რომლებიც ცოდვას მოაქვს. ცხოვრების გარკვეულ ეტაპზე მან გადაუხვია ჭეშმარიტი გზიდან. იგი ღამეებს ათენებდა დარდსა და სასოარკვეთილებაში, გრძნობდა დანაშაულის სიმძიმესა და ღრმა სინანულს ჩადენილის გამო. მაგრამ საბოლოოდ მან მიიღო მიტევება და ღმერთმა აღადგინა ის.
   გულითა და გონებით მიიღე ღმერთის დარიგებები, ჩაეჭიდე მათ და “მაშინ ივლი უსაფრთხოდ შენს გზაზე და შენი ფეხი არ დაბრკოლდება”.


27 მაისი
დანაშაული და მიტევება
“წყალობა და ჭეშმარიტება შეხვდებიან ერთმანეთს, სიმართლე და მშვიდობა გადაჰკოცნიან ერთიმეორეს” (ფსალმ. 84:11).
   დანაშაულის ურო სასტიკია. მას შეუძლია შენივე ისტორიის ჯვარს მიგაჯაჭვოს. მოგონებების ლურსმნები ესობიან სხეულს. ჩადენილის გაცნობიერება გყინავს. შენ აცნობიერებ, რომ დაიმსახურე ეს ტანჯვა და სწორედ მისით ისჯი თავს.
   კიდევ უფრო საზარელია, თუ დანაშაულის გრძნობა არ გაწუხებს. ცინიზმი დამღუპველია, ეს უძირო უფსკრულია. 
   84-ე ფსალმუნის მიხედვით, ღმერთი აგვარებს ადამიანის დანაშაულის პრობლემას. ეს არის ფსალმუნი გოლგოთის შესახებ, სადაც ჯვარზე სიყვარული და ერთგულება, სიმართლე და მშვიდობა ხვდებიან ერთმანეთს. 
   საკუთარი გზის არჩევით და შემოქმედისაგან დაშორებით ადამიანი თვითნებურად დგება სიკვდილის გზაზე. მისი სევდიანი არსებობა იმედს კარგავს. სიკვდილი ასეთი არჩევანის გარდაუვალი შედეგია. არ არსებობს გამონაკლისები. ეს არ არის ღმერთის სასჯელი. ეს სინამდვილეა, ეს ბუნებრივი პროცესია: ღმერთის უარყოფით ადამიანი ამბობს უარს სიცოცხლის წყაროზე. მის სიკვდილში არაფერია უსამართლო. ეს მართალი და სამართლიანი განაჩენია.
   მაგრამ გოლგოთაზე ერთგულება ხვდება სიყვარულს, სიმართლე კი მშვიდობას. არც ერთ ჩვენგანს არ დაუმსახურებია ღმერთის სიყვარული. სიმართლის პრინციპებისადმი ერთგულება ცოდვილის სიკვდილს მოითხოვს. მაგრამ მის ნაცვლად მოკვდა ქრისტე, რომლის სიყვარული ხსნას ანიჭებს ადამიანს.
   ეჭვგარეშეა, რომ როდესაც ადამიანებმა დაკარგეს სამართლიანობა, ისინი განწირული იყვნენ სასიკვდილოდ. მაგრამ გოლგოთაზე იესო მოკვდა შენთვის, შენი დანაშაული მოხსნილია, შენი ურჩობის ფასი გადახდილია. ადამიანი ღებულობს ღვთის მიტევებას და ურიგდება შემოქმედს, რადგან ქრისტე მოკვდა ცოდვილის ნაცვლად. ვერ შეძლებ ამის ბოლომდე გაცნობიერებას, უბრალოდ მიიღე მაცხოვარი საკუთარ გულში.
   უძილო ღამეები, დანაშაულის განცდა, სასოწარკვეთილება, ფიქრები სიკვდილის შესახებ წარსულშია. ცხოვრებაში ახალი განთიადია. უფალი გაძლევს ახალ წიგნს, რომ ხელახლა დაწერო ახალი ისტორია.
   დაიწყე ახალი ცხოვრება. როდესაც დანაშაულის ურო მოგიკაკუნებს გულის კარზე, როდესაც სინდისი შემოგძახებს “დამნაშავე ხარ!”, როდესაც შენი შეცდომა ქარიშხალს გამოიწვევს შენს სულში, შეხედე გოლგოთის ჯვარს და შენთვის “წყალობა და ჭეშმარიტება შეხვდებიან ერთმანეთს, სიმართლე და მშვიდობა გადაჰკოცნიან ერთიმეორეს”.


28 მაისი
პატარა გამარჯვებების კოლექცია
“თავისი მიწის დამმუშავებელი პურით გაძღება, ამაოების მდევნელი კი უგუნურია” (იგავ. 12:11).
   იგავების წიგნში 915 მუხლია. მათგან სამოცდათოთხმეტი ასე თუ ისე გვახსენებს ცხოვრებისადმი სერიოზული დამოკიდებულებისა და ოცნებების მყარ საფუძლევზე აშენების აუცილებლობას. 
   არიან ადამიანები, რომლებიც ცარიელი ოცნებების დევნის გამო განიცდიან მარცხს. ებრაული სიტყვა «რექენ» ცარიელს, ზედაპირულს, არაბუნებრივს აღნიშნავს. ამის კარგი მაგალითი საპნის ბუშტებია – გარეგნულად ლამაზი მაგრამ სრულიად ცარიელი. ბავშვები დასდევენ მათ, ტკბებიან მათში არეკლილი ფერებით, მაგრამ როგორც კი შეეხებიან, იმედები უცრუვდებათ – ბუშტებისგან ოდნავ შესამჩნევი სველი ლაქა რჩება. ისინი თან არსებობენ, თან არ არსებობენ, ეფემერულნი არიან, როგორც წარმოსახვის თამაში. 
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლით სოლომონი ცდილობს გვითხრას: “გამოფხიზლდი! დაეშვი დედამიწაზე. დაამუშავე მიწა, იმუშავე ოფლის ბოლო წვეთამდე. ნუ ზიხარ გულხელდაკრეფილი, ოხვრითა და ოცნებებში ფრენით. იცხოვრე და იმოქმედე”.
   ღმერთი აკურთხებს იმას, რაც გინდა, რასაც იმსახურებ და რისთვისაც მზად ხარ იბრძოლო. მაგრამ გახსოვდეს, რომ დავითმა გოლიათი შურდულით დაამარცხა. ბრძოლების უმეტესობაში ისრაელი მხოლოდ იმიტომ იმარჯვებდა, რომ ღმერთი მიუძღვებოდა ჯარს წინ, მაგრამ ბრძოლის ველზე ადამიანები უნდა გასულიყვნენ.
   მიენდო ღმერთს არ ნიშნავს იჯდე უმოქმედოდ და ელოდო, რომ წარმატება ციდან ჩამოვარდება. ნამდვილი წარმატება არ არის ერთი დიდებული მოვლენა და არც ერთადერთი გრანდიოზული გამარჯვება. ღვთისმიერი წარმატება ყოველდღიური პატარა გამარჯვებებისგან შედგება.
   ფანტაზიების დევნა, წარმატების მოლოდინი, ლატარეაში გამარჯვების იმედი – ეს არის აზროვნების ნაკლებობა, მიამიტობა და უგუნურება. ადამიანები, რომლებიც ასე აზროვნებენ უიღბლოთა რიგებში ეწერებიან.
   აქციე ყოველი დღე პატარა გამარჯვებების დღედ - ოჯახში, სწავლასა თუ სამსახურში, რითაც არ უნდა იყო დაკავებული. დაამუშავე შენი ცხოვრების მიწა. შეაკეთე გაფუჭებული ონკანი, დაასრულე მიტოვებული სამუშაო, აღადგინე გაწყვეტილი ურთიერთობა. დააგროვე პატარა გამარჯვებების კოლექცია. ნუ შემოიფარგლები მხოლოდ გრანდიოზულზე ოცნებით, რადგან “თავისი მიწის დამმუშავებელი პურით გაძღება, ამაოების მდევნელი კი უგუნურია”.


29 მაისი
სულის წყურვილი
“როგორც ირემი მიილტვის წყლის ნაკადულებისაკენ, ისე მოილტვის ჩემი სული შენკენ, ღმერთო!”  (ფსალმ. 41:2).
   დღესდღეობით წყალი შეიძლება რჩეულ და ძვირადღირებულ სასმელად იყოს წარმოდგენილი. შენ შეგიძლია აირჩიო ასეულობით სხვადასხვა სავაჭრო მარკას შორის, რომლებიც ბუტილირებულ წყალს აწარმოებენ. არსებობს წყალი, რომლის ¾ ლიტრში 23 დოლარს იხდიან და ესეც ჯერ კიდევ არაა ზღვარი! 
   ბოლო ათწლეულების განმავლობაში ბუტილირებული წყლის გაყიდვების რაოდენობა ბევრად გაიზარდა და შემოსავლების რაოდენობის მიხედვით, “მაცოცხლებელი სითხის” მწარმოებელი და რეალიზატორი კომპანიები ნავთობის ქარხნებსა  და ფარმაცევტულ ინდუსტრიას გაუტოლდა.  და ეს ყველაფერი გამოიწვია იმან, რომ კაცობრიობამ გააცნობიერა, რამდენად მნიშვნელოვანია წყალი ჯანმრთელობისთვის. 
   ფაქტები მეტყველებს იმაზე, რომ ადამიანები ცოტა წყალს სვამენ. ქვეყნდება  ცნობები იმის შესახებ, რომ დედამიწის მკვიდრთა უმეტესობა გაუწყლოებით იტანჯება. ზრდასრული ადამიანის ორგანიზმი დღის განმავლობაში სულ მცირე ერთ ლიტრ წყალს კარგავს. თუ არ ხდება ამ დანაკარგის ანაზღაურება, ორგანიზმი სერიოზულად ზარალდება.
   41-ე ფსალმუნში აღწერილია ირემი, რომელიც წლის ნაკადულს ეძებს. გვალვიან ტერიტორიებზე ამ ცხოველთა ჯოგები მუდმივად გადაადგილდებიან ერთი ადგილიდან მეორეზე წყლის მოპოვების მიზნით. ზოგჯერ, როდესაც მარტოსულ ირემს მტაცებელი მისდევს, ის სწორედ წყალთან ეძებს ხსნას. ის ჩადის მდინარესთან და მიცურავს, რომ გაექცეს მტერს. წყალი ფუფუნება როდია ცხოველებისთვის, ეს მათი გადარჩენის საშუალებაა.
   მაგრამ მეფსალმუნე საუბრობს არა წყლის, არამედ ღმერთის შესახებ. იმ ერთადერთის შესახებ, რომელსაც შეუძლია სულის წყურვილის დაკმაყოფილება. სული ისწრაფვის ღმერთთან საუბრისკენ ისევე, როგორც გაუწყლოებული ორგანიზმი წყლისკენ. 
   ეს არის წყურვილი ცოცხალი ღმერთისა (მე-3 მუხლი). ჩვენს სამყაროში ძალიან ბევრი მკვდარი ღმერთია. ჩვენ ვიგონებთ ამ პატარა მარიონეტ ღმერთებს, რათა მოტყუებით მოვიკლათ სულიერი წყურვილი. ჩვენ ამას შეგვიძლია “კოსმიური ენერგია”, “აურა”, “შინაგანი სინათლე” ან ნებისმიერი სხვა სახელი ვუწოდოთ. ჩვენ ვთამაშობთ, ღმერთის მორწმუნეებად მოგვაქვს თავი, მაგრამ გული გაუწყლოებული რჩება. სულს, როგორც უდაბნოს, ისე სწყურია წყლის თუნდაც ერთი წვეთი, სიყვარულის სიტყვები, ნაზი შეხება.
   თანამედროვე ადამიანი, რომელიც სულმოუთქმელად მირბის ცხოვრების გზაზე, ცოტა ხნით მაინც რომ გაჩერებულიყო და ეფიქრა, თუ რა აკლია მას სინამდვილეში, ის აუცილებლად გაიმეორებდა მეფსალმუნესთან ერთად: “როგორც ირემი მიილტვის წყლის ნაკადულებისაკენ, ისე მოილტვის ჩემი სული შენკენ, ღმერთო!”  


30 მაისი
კურისი შეცვლა
“დარიგება უყვარს ცოდნის მოყვარულს, მხილება უმეცარს სძულს” (იგავ. 12:1).
   იმ საღამოს ზღვა მოულოდნელად აღელდა. ტალღები ერთიმეორეს ასკდებოდნენ, მე კი საკმაოდ შორს ვიყავი ნაპირიდან. ის წუთები უსასრულოდ მეჩვენებოდა. ნაპირზე დარჩენილი მეგობრები ვერაფრით მეხმარებოდნენ. ჩემი ცოლის სილუეტს ვარჩევდი - ჩვენს პირველ შვილს ველოდებოდით. გული შემეკუმშა, როდესაც წარმოვიდგინე, რომ ჩემი შვილი მამის გარეშე გაიზრდება. ამან სიცოცხლის არაადამიანური სურვილი გამიღვივა და მე ვებრძოდი ზღვას, რომელიც მძვინვარედ ცდილობდა ჩემს ჩაძირვას. მაგრამ ძალები მაინც არ მეყო და გონება დავკარგე.
   როდესაც გამოვფხიზლდი უკვე ნაპირზე ვიწექი. ერთ-ერთმა მაშველმა მოახერხა ჩემი გადარჩენა. მთელი ღამე მომხდარზე ვფიქრობდი. ახალგაზრდა ვიყავი, სულ რაღაც ოცდასამი წლისა. მიუხედავად იმისა, რომ ახალი დაწყებული მქონდა მსახურება, ვაპირებდი, რომ მიმეტოვებინა ეს საქმე. ყველაფერი უკუღმა მიდიოდა. რაღაც მომენტში ჩამოვშორდი ღმერთის მიერ ჩემთვის განსაზღვრულ კურსს. ახალი კურსი კი  აუცილებად საჭიროებდა კორექციას.  გამოსწორება - ეს არ არის სასჯელი, ეს ის ვითარებაა, რომელიც ცვლის მოძრაობის მიმართულებას.
   თვითმფრინავის გზაზეც შეიძლება ამოვარდეს ქარიშხალი, რომელიც საფრთხეს შეუქმნის ფრენას. მაგრამ თვითმფრინავს ჰყავს პილოტი, რომელსაც შეუძლია შეცვალოს კურსი, რათა დანიშნულების ადგილს უვნებლად მიაღწიოს. ცხოვრება დედამიწაზე - ეს არის მოგზაურობა უკეთესი მომავლისკენ, რომელსაც ღმერთი გვიმზადებს. ხშირად ჩვენდა უნებურად გვავიწყდება ჩვენი მიზნის შესახებ და თავადაც ვერ ვაჩნევთ, როგორ ვშორდებით დადგენილ მარშრუტს. მაშინ ღმერთის ნებით გზას გრიგალი გვიღობავს, რომელიც ხსნის საშუალებად უნდა მივიღოთ.
   ყოველთვის მიზანშეწონილია რუკით განსაზღვრული მარშრუტის გადამოწმება. ეს სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანი და გარდაუვალია. ღმერთის სიმკაცრე არ არის მიმართული ჩევნს მოსასპობად. ეს სიყვარულის სიმკაცრეა. ვინც იცნობს ღმერთს, ის აფასებს კიდეც მის სიმკაცრეს.
   იყავი დარწმუნებული, რომ ღმერთს უყვარხარ მიუხედავად ყველა იმ ქარიშხლისა, რომელიც ჩნდება შენს ცხოვრებაში. მიიღე უფლის დარიგება, დაფიქრდი და შეცვალე შენი გზა. გახსოვდეს, რომ “დარიგება უყვარს ცოდნის მოყვარულს, მხილება უმეცარს სძულს”.


31 მაისი
ღმერთის ძალაუფლება
   “რაკი ადამიანის რისხვა იქცევა შენდა აღიარებად, რისხვის ნატამალს მოთოკავ” (ფსალმ. 75:11).
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი წინასწარმეტყველურია. ის საუბრობს ქრისტესა და სატანას შორის დაპირისპირების დასასრულზე.
   წარმოუდგენლად დიდი ხნის წინ აჯანყდა ზეცად სინათლის ანგელოზი. მან სცადა შემოქმედის ძალაუფლების მითვისება და მისი ტახტის ხელში ჩაგდება. მან ღმერთი უსამართლობასა და თვითგანდიდებაში დაადანაშაულა და მოითხოვა, რომ ღმერთის ნაცვლად მას დამორჩილებოდნენ და მისთვის ეცათ თაყვანი.
   მან მზაკვრულად შეაცდინა ანგელოზთა მესამედი და დაიწყო ბრძოლა. ლუციფერი და მისი ამალა დამარცხდნენ. ამ ბრძოლაში არ გამოუყენებიათ ფიზიკური ძალადობა. ეს იყო იდეათა ომი. ბრძოლის ველი ღმერთის მიერ შექმნილი არსებების გულები იყო.
   შემდეგ ამ ბრძოლამ დედამიწაზე გადმოინაცვლა, მტრის არგუმენტები ისეთივე დარჩა, როგორიც თავდაპირველად იყო: ღმერთი უსამართლოა, მას არ უნდა დაემორჩილონ, მას არ უნდა ეთაყვანონ.
   სიცრუის, ცდუნებისა და ვერაგობის გამოყენებით მტერი ცდილობს რაც შეიძლება მეტი მოკავშირე მოაგროვოს. იესო თავისი სიტყვის მეშვეობით უხმობს ყველას, ვინც მზად არის მის გზას გაჰყვეს. ამიტომ დღეს სამყარო ორად არის გაყოფილი. ბევრს მიაჩნია, რომ დღესდღეობით არსებობს უამრავი ეკლესია, იდეოლოგია, ცხოვრებისეული პოზიცია. მაგრამ ეს ასე არ არის. არ არსებობს ბევრი მმართველი. არსებობს მხოლოდ ორი მეთაური, ორი გზა, ორი ამალა. იესო ქრისტემ ერთხელ აღნიშნა “ვინც ჩემთან არ არის, ის ჩემი წინააღმდეგია, და ვინც ჩემთან არ აგროვებს, ის ფანტავს”. კატეგორიული განცხადებაა. ან ერთ მხარეზე ვარ, ან მეორეზე. არ არსებობს ნეიტრალური პოზიცია.
   როდესაც იესო დაბრუნდება, მრავალი ადამიანი გააცნობიერებს თავის სიმცდარეს. მეორედ მოსვლა ყველაფერს გამოააშკარავებს. თვალნათლივ გამოჩნდება, რომ ბიბლია სიმართლეს ამბობდა. მრავალი ადამიანი საბოლოოდ მოიყრის მუხლს ქრისტეს წინაშე და აღიარებს ღმერთის ავტორიტეტს, მაგრამ, სამწუხაროდ, მხოლოდ იმიტომ, რომ ეცოდინებათ: მათი ხვედრი - მარადიული სიკვდილია. 
   ამ სცენას აღწერს ასაფი: “ადამიანის რისხვა იქცევა შენდა აღიარებად”.
   ადრე თუ გვიან მთელი კაცობრიობა აღიარებს შემოქმედის უზენაეს ძალაუფლებას. მაშინ ხომ არ სჯობს, რომ ახლავე მიუძღვნა შენი გული იესოს? გააკეთე ეს იქამდე, სანამ დღევანდელი გეგმების განხორციელებას შეუდგები. ნუ ეწინააღმდეგები ქრისტეს, იმიტომ რომ ერთხელაც ყველა დაადასტურებს: “რაკი ადამიანის რისხვა იქცევა შენდა აღიარებად, რისხვის ნატამალს მოთოკავ”.


 
   
   

   
    

1 ივნისი
მშვიდი ძილი
„როცა დაწვები, არ შეგეშინდება და ტკბილი იქნება შენი ძილი” (იგავ. 3:24).
   ღამე პირველ რიგში ასოცირდება სიბნელესთან. მაშინაც კი, როდესაც უღრუბლო ცაზე სავსე მთვარე ანათებს, მისი შუქი ბოლომდე ვერ ფანტავს სიბნელეს. ღამემ შეიძლება შეგაშინოს. შენ შეიძლება დროულად ვერ დაინახო ხიფათი შენს გზაზე. ღამით შეიძლება მტერი ჩაგისაფრდეს. თუკი სამხედრო შეტევა ღამით ხორციელდება, უპირატესობას შემტევი ძალა ფლობს. მაგრამ ჩვენ ვიძინებთ, ჩვენი სხეული დუნდება. სიბნელე გვეხმარება დაძინებაში. 
   მაგრამ არიან ადამიანები, რომლებსაც უძილობა აწუხებთ, ისინი ვერ იძინებენ წამლების გარეშე. ხშირ შემთხვევაში უძილობას იწვევს სტრესი, ფსიქოლოგიური და ემოციური პრობლემები. ზოგიერთი ადამიანი ვერ იძინებს სინათლის გარეშე. სიბნელის შიშს პირველი ადგილი უჭირავს ბავშვობაში ჩამოყალიბებულ შიშებს შორის. ეს გაუცნობიერებელი შიშია.
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი არაჩვეულებრივ აღთქმას შეიცავს: “როცა დაწვები, არ შეგეშინდება”. თუ დაუკვირდები დაინახავ, რომ ეს უფრო მეტია, ვიდრე უბრალოდ აღთქმა. ეს კონკრეტული, რეალური გამოცდილების აღწერაა.
   ვინ შეიძლება ასეთი ძილით ტკბებოდეს? გავიხსენოთ, რომ ეს მუხლი იგავების მე-3 თავიდან არის მოყვანილი. ამ თავს სოლომონი შემდეგი სიტყვებით იწყებს: “შვილო ჩემო! ჩემს რჯულს ნუ დაივიწყებ, და ჩემი მცნებანი დაიცვას შენმა გულმა, რადგან დღეგრძელობას და ცხოვრების წლებს და მშვიდობას შეგმატებენ შენ”. ეს მოწოდებაც არის და აღთქმაც.
მშვიდი სულის პატრონი ბევრს და კარგად აკეთებს დღის განმავლობაში, ხოლო ღამით უშფოთველი ძილით სძინავს
   ღმერთი გვთავაზობს არა მარტო სიცოცხლეს, არამედ სულიერ სიმშვიდესაც. გვანიჭებს თუ არა სიამოვნებას ტანჯვით, იმედგაცრუებითა და მღელვარებით აღსავსე ცხოვრება? სულიერი სიმშვიდე სიცოცხლის წინაპირობაა და ამას მართლაც აქვს აზრი. მშვიდი სულის პატრონს მეტის გაკეთება და უკეთესად დღის განმავლობაში გამოსდის, ხოლო ღამით უშფოთველი ძილით სძინავს. ამ საიდუმლოს გასაღები ღმერთის მცნებების დაცვაა. ნუ შეეცდები, რომ სიმარტოვეში გადარჩე. შეუშვი ღმერთი ყველა შენს გეგმაში.
   ყოველ ახალ დღეს ახალი პერსპექტივა მოაქვს. დარწმუნებული ხარ, რომ იესო მართავს შენს ცხოვრებას? უკვე მიანდე მას შენი დღევანდელი გეგმები? თუ ეს ასეა, თამამად მიუდექი ამოცანებს, რომლებსაც ცხოვრება გახვედრებს. ვერაფერი დაღუპავს ადამიანს, რომელმაც თავისი ცხოვრება ღმერთს ჩააბარა. იცხოვრე ღმერთთან და „როცა დაწვები, არ შეგეშინდება და ტკბილი იქნება შენი ძილი”.


2 ივნისი
ღმერთი – შენი მსაჯული
“არამედ ღმერთია მსაჯული, რომელიც ერთს დაამდაბლებს, და მეორეს აღამაღლებს”. (ფსალმ. 74:8).
   როდესაც ადოლფ ჰიტლერი თავისი დიდების მწვერვალზე იმყოფებოდა, მთელი მსოფლიო ადევნებდა თვალ-ყურს მის განცხადებებს. იმ დროინდელ გაზეთებს თუ გადავხედავთ, დავინახავთ, რამხელა ყურადღება ეთმობოდა მასთან დაკავშირებულ სიახლეებს. მის გამოსვლებზე ათასობით ადამიანი იკრიბებოდა. გერმანია მზად იყო, გაჰყოლოდა მას.
   მას შემდეგ ათწლეულებმა განვლო. დღეს ადოლფ ჰიტლერი გერმანული საზოგადოების პერსონა ნონ გრატაა, მისი იდეები ყველა დონეზე გაკიცხულია.
   ვინ მართავს ისტორიას? “ღმერთია მსაჯული, - ამბობს ასაფი, - ერთს დაამდაბლებს, და მეორეს აღამაღლებს”. ადამიანის ხელში ნებისმიერი ძალაუფლება წარმავალია. ჩნდებოდა და ქრებოდა სამეფოები, იქმნებოდა და ინგრეოდა იმპერიები, ხალხები იცვლიდნენ მეთაურებს. მარადიული არავინ და არაფერი არ არის. თითოეული სახელმწიფოსა და პიროვნების ბედს, ყველა მათი მიღწევითა და შეცდომებით, მხოლოდ ღმერთი განაგებს.
   ისრაელის ისტორიაში ყოფილა მომენტები, როდესაც ხალხს ეგონა, რომ ღმერთის კონტროლის გარეშე დარჩნენ. სხვა რა შეიძლებოდა გეფიქრა, როდესაც ხედავდი, როგორ იტანჯებოდნენ მართალნი და როგორ აღწევდნენ წარმატებას უწმიდურნი? სხვა რა დასკვნის გამოტანა შეიძლებოდა მაშინ, როდესაც მტრის ჯარმა გაანადგურა იერუსალიმი, ღმერთის ქალაქი და ღვთის შვილები მთელი დედამიწის ზურგზე მიმოიფანტნენ?
   დღეს ადამიანთა ცხოვრებაში შეგვიძლია ანალოგიურ დრამებს გადავაწყდეთ. რამდენად ხშირად ვარდები ისეთ ვითარებაში, როდესაც დაჭრილი, დატანჯული და უძლური ცდილობ ზეციურ ტახტზე მჯდომარე ღმერთის ხილვას, რათა დარწმუნდე, რომ ის აკონტროლებს სიტუაციას, მაგრამ ცრემლებს მიღმა ვერ არჩევ ყოვლისმპყრობელს? გეჩვენება, რომ ტახტი ცარიელია და ბოროტება ზეიმობს.
   მაგრამ დღევანდელი მუხლი საუბრობს ისრაელის მხსნელზე. ეს არის მადლიერების ჰიმნი იმის გამო, რომ ღამე მიილია, ჩრდილები გაიფანტა, კვლავ ინათა თავისუფლების მზემ: “გადიდებთ შენ, ღმერთო, გადიდებთ, ახლოსაა შენი სახელი. ლაპარაკობენ შენს საოცრებებს”, - ასე იწყება ფსალმუნი.
   ნებისმიერმა ადამიანმა, რომელიც ძალაუფლებას იგდებს ხელთ, ძალიან ადვილად შეიძლება თავი პატარა ღმერთად მიიჩნიოს. შენ შეიძლება ახლაც აშკარად ხედავ მაგალითს რომელიმე ისეთი ქედმაღალი ადამიანის ბოროტი საქციელებისა, რომელიც არასოდეს გაუშვებს ხელიდან მოპოვებულ ძალაუფლებას. მაგრამ ეს ასე არ არის. ამ ცხოვრებაში ადამიანები არც აღმოსავლეთიდან, არც დასავლეთიდან, არც სამხრეთიდან არ იღებენ ძალაუფლებას (მე-7 მუხლი). ღმერთის გადასაწყვეტია, როდის მოეღება ძალაუფლებას ბოლო. თუკი გეჩვენება, რომ ვინმე ბოროტად იყენებს ძალაუფლებას, ან რაც უფრო მნიშვნელოვანი, თუ შენც ფლობ თუნდაც სულ მცირეოდენ ძალაუფლებს, გახსოვდეს: “არამედ ღმერთია მსაჯული, რომელიც ერთს დაამდაბლებს, და მეორეს აღამაღლებს”.


3 ივნისი
ახალი ფოთლები
“ვინც თავის სიმდიდრეზეა დაიმედებული, დაეცემა, მართალნი კი რტოსავით აყვავდებიან” (იგავ. 11:28).
   ავგუსტო და ადელა მანამ იყვნენ ბედნიერები ქორწინებაში, სანამ ადელამ კეთილი უწყებისა და იმ ბიბლიური პრინციპების შესახებ არ შეიტყო, რომლებიც აქამდე უცნობი იყო მისთვის. ავგუსტოს მიაჩნდა, რომ ადელა მიამიტია და ამიტომაც იჯერებს “ამ ძველ რელიგიურ ზღაპრებს”.
   ისინი საკმაოდ შეძლებულები იყვნენ. მაგრამ ადელა ხვდებოდა, რომ მათი ფული და ქონება პატიოსნად არ იყო მოპოვებული, ისინი თაღლითობდნენ და ბოროტად იყენებდნენ სხვა ადამიანების ნდობას. წმიდა წერილის ზნეობრივი პრინციპების მიღებისთანავე, ქალმა მტკიცედ გადაწყვიტა, რომ უარს იტყოდა ასეთი ტიპის ქმედებებზე. 
   სწორედ მაშინ დაიწყო კამათი და უთანხმოებები. ისინი ერთ სახლში ცხოვრობდნენ, ორივე ოჯახური ფირმის მესაკუთრე იყო, მაგრამ ახლა ის პრინციპები, რომლებითაც ხდება საქმის წარმოება და ცხოვრების შენება, მათთვის განსხვავებული იყო. ასეთი ვითარება დიდხანს ვერ გაგრძელდებოდა. განქორწინება ლოგიკური დასასრული იყო.
   ადელა ძალიან რთული ვითარების წინაშე აღმოჩნდა. ოჯახს ორი შვილი ჰყავდა, მაგრამ როდესაც ადელამ ქორწინების შენარჩუნება სცადა, მაინც იმ დასკვნამდე მივიდა, რომ ღმერთის ერთგულებისა და სუფთა სინდისის შესანარჩუნებლად სხვა გზა არ ჰქონდა. 
   ავგუსტომ ცოლის სისუსტე და ახალი პრინციპებისადმი ერთგულება გამოიყენა, წილი ჩამოართვა ფირმაში და პრაქტიკულად ხელცარიელი დატოვა. მისი ერთადერთი ღმერთი იყო ფული, რომელიც უხვად ჰქონდა. მის გულში აღარ რჩებოდა ადგილი გულუხვობისა და თანაგრძნობისთვის. ავგუსტო ამბობდა, რომ ადელამ თავად აირჩია ასეთი ცხოვრება.
   გავიდა ხუთი წელი. თავიდან ერთი შეხედვით შეიძლებოდა მოგჩვენებოდათ, რომ ადელა გამხმარ ბალახს ჰგავდა. მაგრამ ეს ცრუ შთაბეჭდილება იყო. სინამდვილეში ადელა ღმერთის აღთქმებით ცხოვრობდა, ისინი კი ამტკიცებდა, რომ ადელა ხელახლა აყვავდება, როგორც გაზაფხულის ფოთლები. ასეც მოხდა. მეზობლების დახმარებით, მან ახალი საქმე - მცირე საოჯახო საქმე წამოიწყო. ამ ეტაპზე ადელა ნახევარფაბრიკატების საწარმოს ფლობს, რომლის საქმიანობაც საკმაოდ წარმატებულია. ავგუსტოს ფირმა კი განუზომელი ამბიციების გამო გაკოტრდა.
   დაფიქრდი ამ ორი ადამიანის გამოცდილებაზე. ეს ცოცხალი დასაბუთებაა იმისა, რომ “ვინც თავის სიმდიდრეზეა დაიმედებული, დაეცემა, მართალნი კი რტოსავით აყვავდებიან”.

4 ივნისი
მიანდე ყველაფერი ღმერთს
“ჩემი სული კი იხარებდეს უფლით, ილხენდეს მისი შემწეობით” (ფსალმ. 34:9).
   ყოფილხარ როდესმე უსამართლობის მსხვერპლი? უცდია თუ არა ვინმეს ზიანის მოყენება და გრძნობდი, რომ მოთმინების ფიალა აგევსო? თუ ასეა, მაშინ მიხვდები რას გრძნობდა დავითი, როდესაც 34-ე ფსალმუნს წერდა. “აღსდგებიან ჩემს მიმართ ბოროტი ცრუმოწმენი; რაც არ ვიცი, იმას მკითხავენ, სიკეთის წილ ბოროტით მიხდიან, ჩემი სულის დაობლება სურთ. … პირფერული მანჭვა-დაცინვით აღრჭენდნენ კბილებს ჩემს წინააღმდეგ” (ფსალმ. 34:11,12,16), - ჩივის იგი. შენ როგორ მოიქცეოდი ასეთ სიტუაციაში?
   ადამიანს ხშირად სურს დაინახოს, როგორ მიეზღვება მტერს დამსახურებულად. მაგრამ ეს არ შეჰფერის ქრისტიანს. იესო მოვიდა, რათა უკეთესი გზა ეჩვენებინა ჩვენთვის: “მე კი გეუბნებით: გიყვარდეთ თქვენი მტრები, დალოცეთ თქვენი მაწყევრები, სიკეთე უყავით თქვენს მოძულეებს და ილოცეთ მათთვის, ვინც გავიწროებთ და გდევნით” (მათ. 5:44). ამავე აზრს იმეორებს პავლე: “შურს ნუ იძიებთ თქვენთვის, საყვარელნო, არამედ ადგილი მიეცით უფლის რისხვას, ვინაიდან სწერია: ჩემია შურისგება და მე მივაგებ, - ამბობს უფალი” (რომ. 12:19).
   ამიტომაც ავირჩიე დღევანდელი განხილვისთვის სწორედ ეს მუხლი. მასში ჩვენ ვხედავთ, თუ როგორი რეაქცია აქვს ქრისტეს მის მიმართ ჩადენილ უსამართლობაზე. 
  ბიბლია შემდეგნაირად აღწერს სიტუაციას, რომელშიც დავითი ამ ფსალმუნს წერდა: “და აიყვანა საულმა მთელი ისრაელისაგან გამორჩეული სამი ათასი კაცი და წავიდა დავითისა და მისი ხალხის საძებრად... სადაც გამოქვაბული იყო და შევიდა შიგ საული მოსასაქმებლად, დავითი და მისი კაცები კი გამოქვაბულის შიგნით ისხდნენ” (1მეფ. 24:3,4).
   საული ვერც კი მიხვდა, ისე აღმოჩნდა დავითის ხელში. დავითის მეომრებმა აღნიშნეს კიდეც: “აჰა ის დღეც, რომელზეც გითხრა უფალმა: ‘აჰა, ხელთ მოგცემ შენს მტრებს და უყავი მათ, რაც გენებოს’” (მე-5 მუხლი). დავითს რომ მომენტი გამოეყენებინა და შური ეძია, შედეგად სინანულის განცდას იგემებდა. 
   დავითმა ლოდინი არჩია. ღმერთმა მეფობა აღუთქვა და საჭირო დროს შეასრულა თავისი დანაპირები. ის, ვინც ღმერთს მიანდობს მართლმსაჯულებას, არასოდეს წააგებს.
   როგორც არ უნდა გტანჯავდეს უსამართლობა, მიეცი ღმერთს უფლება, რომ მან დაგიცვას და მაშინ შეძლებ, რომ თქვა: “ჩემი სული კი იხარებდეს უფლით, ილხენდეს მისი შემწეობით”.

5 ივნისი
  ახლა დაეხმარე
   “ნუ ეტყვი მოყვასს: ‘წადი და ხვალ მოდი და მაშინ მოგცემ’, თუ თანა გაქვს” (იგავ. 3:28).
   რატომ ცდილობს ადამიანი სხვის თხოვნას უპასუხოს სიტყვით “მერე”, თუკი მას იმ მომენტშიც აქვს მისი დახმარების შესაძლებლობა? სავარაუდოდ ამის ერთადერთი მიზეზი სურვილის არქონა უნდა იყოს. ასეთ შემთხვევაში რატომ არ ვამბობთ პირდაპირ უარს? შესაძლოა მოტივად ფორმალური ზრდილობიანობა დასახელდეს, როდესაც ადამიანი თვლის, რომ მთხოვნელი თავადაც მიხვდება, ტყუილად რომ ითხოვს დახმარებას და მეორედ აღარც დაბრუნდება. ბევრისთვის ეს საუკეთესო ხრიკია იმისათვის, რომ ზედმეტ ტვირთს აარიდოს თავი. მაგრამ ღმერთის თვალში ეს სიბრძნის უქონლობაა. ადრე თუ გვიან ასეთი ადამიანები საკუთარი გულგრილობის მსხვერპლი ხდებიან. მათ იციან, რომ არ შეასრულეს თავიანთი ვალდებულება და ეს ანადგურებს მათ სულს.
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი ორი იდეის შემცველია. პირველ რიგში, ყოველთვის, როდესაც ამის საშუალება გაქვს დაეხმარე ადამიანებს და მიიღებ კურთხევას. ზაფხულის ერთ გვალვიან დღეს, სამარიაში, ჭასთან ჩამომჯდარმა უცნობმა წყლის ამოსაღებად მოსულ ქალს სთხოვა: “წყალი დამალევინე”. ქალს შეეძლო მისი დახმარება – მას ჰქონდა ჭურჭელი წყლის ამოსაღებად. მაგრამ ის დაეჭვდა და კინაღამ დაკარგა თავისი ცხოვრების უდიდესი კურთხევა. იესოს მისი დახმარების გარეშეც შეეძლო წყურვილი მოეკლა, ის ამისთვის არ გასაუბრებია მას. მას ეკუთვნის წყლის ყველა წყარო მსოფლიოში. იესომ იმისათვის სთხოვა წყალი, რომ მის სულს შეხებოდა. როდესაც სხვას ეხმარები, პირველ რიგში თავად შენ იღებ კურთხევებს. 
   მეორე, ნუ გგონია, რომ შენიღბული უარით ტაქტიანი გამოჩნდები. შენ ატყუებ და ღალატობ ადამიანს. უარის გაგონების შემდეგ თავისი პრობლემის მოსაგვარებლად ადამიანი სხვაგან შეეცდება დახმარების პოვნას. ცრუ იმედის მიცემით დამატებით ზიანს აყენებ. 
   სიბრძნე იმაში როდია, რომ მზაკვრულად დააღწიო თავი პრობლემას. ამ საქციელს “განზე გადგომა” ჰქვია და მას სიცარიელის განცდა მოაქვს, რომელსაც შესაძლოა ვერც აცნობიერებ, მაგრამ რომელიც სულს გიფრთხობს და სიცოცხლეს გიმწარებს. 
   როგორ მოიქცევი შენ დღეს? ეცდები არ დაიტვირთო თავი, თუ გააკეთებ ყველაფერს, რაც შეგიძლია? არაფერია მშვიდ სინდისზე, სიყვარულით შესრულებულ ვალდებულებაზე უკეთესი. ღმერთის დახმარებით დაუდექი გვერდში სხვებს და “ნუ ეტყვი მოყვასს: ‘წადი და ხვალ მოდი და მაშინ მოგცემ’, თუ თანა გაქვს”.


6 ივნისი
   ქარიშხალი ჩაივლის
   “აღდეგ, უფალო, ედავე შენს მოდავეებს, გაიხსენე შენი ლანძღვა არამზადებისაგან ყოველდღე” (ფსალმ. 73:22).
   დღევანდელი მუხლი გვასწავლის, თუ როგორ ვილოცოთ მაშინ, როდესაც დარდი მოგვიკაკუნებს გულის კარზე და მოგვეჩვენება, რომ ღმერთი ვერაფერს ვერ ხედავს. არსებობენ ადამიანები, რომლებიც ღმერთს არასერიოზულად აღიქვამენ. ისინი აბუჩად იგდებენ ღვთის მაძიებელთა რწმენას. უნივერსიტეტის ლექტორმა შეიძლება ყველას დასაცინი გაგხადოს, სამსახურის უფროსმა შეიძლება ხუმრობად აქციოს შენი პრინციპები, შეიძლება აშკარად დაგჩაგრონ იმის გამო, რომ სინდისის საწინააღმდეგოდ არ იქცევი.
   ეს ფსალმუნი ასაფმა დაწერა. კონტექსტის მიხედვით შეგვიძლია ვივარაუდოთ, რომ იგი ისრაელის ისტორიის იმ პერიოდში ცხოვრობდა, როდესაც მტრის ამალამ საწმიდარი გაანადგურა. რა უწყებას გაწვდის დღეს ეს ფსალმუნი შენ, როდესაც მტრები ფიზიკურად მოგდევენ და შენი საწმიდრის - სულის, სინდისის - განადგურებას ცდილობენ?
   მტერი შენ არ გიტევს, ის ებრძვის ღმერთს. ღვთის შვილების ნამდვილი სატანჯველი არაფიზიკურია. მტერი ცდილობს დაამახინჯოს შენი წარმოდგენები ღმერთის ხასიათზე, მას სურს დაგაჯეროს, რომ ღმერთს საერთოდ არ აინტერესებ, რომ ის უსამართლოა და ამიტომ უშვებს ამდენ ტრაგედიას შენს ცხოვრებაში.
   ადამიანთა უმეტესობა ვერ აცნობიერებს, თუ რა არის მტრის ნამდვილი მიზანი. ასაფმა კარგად გააცნობიერა ეს და ასახა კიდევაც თავის ფსალმუნში. ამიტომაც შესძახებს ის: “აღდეგ, უფალო, ედავე შენს მოდავეებს”.
   ყოველ ჯერზე, როდესაც ტკივილი იჭრება შენს ცხოვრებაში, წამოიჭრება საკითხი ღმერთის მეთაურობის შესახებ. ამ დროს განიხილება ღვთის სიყვარული, წყალობა, სიმართლე და სამართლიანობა. ამით აიხსნება ადამიანის ცხოვრებაში არსებული სატანჯველები.
   ყოველდღიურად მილიონობით ანგელოზი აკვირდება ადამიანის რეაქციას ტკივილზე. შენ რას აკეთებ? ღმერთს წყევლი მტრის გასახარად, თუ იესოს მკლავებს აფარებ თავს, ვიდრე ქარიშხალი ჩაივლის?
   ტკივილის მომენტები, რასაც განიცდი ხოლმე, შედეგია იმ ბრძოლისა, რომელსაც სატანა ქრისტეს წინააღმდეგ აწარმოებს. ღვთის დაპირება ჭეშმარიტია. ღმერთი არ გივიწყებს შენ, ხოლო მტრის შეტევა იმაზე ადრე დასრულდება, ვიდრე გგონია.
   ამიტომ რთულ მომენტში დაუეჭვებლად შესძახე: “აღდეგ, უფალო, ედავე შენს მოდავეებს, გაიხსენე შენი ლანძღვა არამზადებისაგან ყოველდღე”.

7 ივნისი
ვალები და თავდებობა
“თავის თავს ბოროტობს, ვინც უცხოს უდგება თავდებად, ხელის დარტყმის მოძულე კი უსაფრთხოდ არის” (იგავ. 11:15).
   უცხო ადამიანი ის არის, ვისაც ცუდად იცნობ ან არ იცნობ საერთოდ. უცხო ადამიანის თავდებობა უგუნურობაა, თუმცა ბევრი დიდი ხნის ნაცნობიც მხოლოდ მაშინ ამჟღავნებს თავს, როდესაც ფულს ან ძალაუფლებას ჩაიგდებს ხელთ.
   ფულში არის რაღაც მომხიბვლელი, მიმზიდველი და დამაბრმავებელი. ბევრისთვის ფული მაცდური და გამრყვნელია. წერტილი ესმევა მეგობრობას, ინგრევა ოჯახები, წყდება ურთიერთობები, და ეს ყველაფერი იმიტომ, რომ გიღალატათ ადამიანმა, რომელიც მეგობრად მიგაჩნდათ და რომელსაც თავდებად ედექით.  
   დღევანდელი მუხლი მხოლოდ თავდებობაზე არ საუბრობს. აქ ასევე საუბარია ნასესხების არასწორად გამოყენებაზე. არ არსებობს არავითარი ბიბლიური საფუძველი იმის დასამტკიცებლად, რომ კრედიტი ცუდია. მაგრამ არსებობს ფულის ბრძნულად გამოყენების არაერთი ბიბლიური რჩევა. როდესაც ვინმესგან სესხულობ ფულს, დამოკიდებულობის ვითარებაში აღმოჩნდები, რაც თავის თავად უკვე არ არის კარგი. 
   თანამედროვე საზოგადოება მომხმარებლურია. რეკლამა ცდილობს გაყიდინოს ის, რის ყიდვასაც არ აპირებდი. რეკლამა თავს გახვევს იმის საჭიროების ილუზიას, რაც რეალურად არ გჭირდება. ადამიანი უბედურად და არასრულფასოვნად გრძნობს თავს, რადგან ვერ ყიდულობს იმას, რაც რეკლამაში იხილა და იწყებს იმ ფულის ხარჯვას, რომელიც არ აქვს. 
    საკრედიტო ბარათები ძალიან მარტივად აგებენ ხაფანგში თავიანთ მფლობელებს. ვალები თოვლის ზვავივით იზრდება და განადგურებით ემუქრება ადამიანს.
   რჩევა: ნუ იფიქრებ, რომ დახმარების საუკეთესო გზა ამ შემთხვევაში ვალებში ჩაძირული ადამიანისთვის კიდევ ერთხელ ფულის სესხება ან მისი თავდებობაა ბანკის წინაშე.
   ასეთ შემთხვევაში სჯობს მევალე შეჩერდეს და დაუკვირდეს თავისი ცხოვრების წესს, თავის პრიორიტეტებს, გააანალიზოს რაში ხარჯავს ფულს.  ამის შემდეგ - მიენდოს ღმერთს, ერთგული იყოს თავისი ფინანსური რესურსების მართვისას და ღმერთს სთხოვოს დახმარება. ღმერთი განალაგებს საჭირო თანმიმდევრობით ადამიანის ფასეულობებს და პრიორიტეტებს, რათა მან შეძლოს ვალების ორმოდან ამოსვლა ფულის სესხების გარეშე, იმიტომ რომ “თავის თავს ბოროტობს, ვინც უცხოს უდგება თავდებად, ხელის დარტყმის მოძულე კი უსაფრთხოდ არის”.


8 ივნისი
  ანგელოზები სადარაჯოზე
“დაიბანაკებს ანგელოზი უფლისა მის მოშიშთა ირგვლივ და გადაარჩენს მათ” (ფსალმ. 33:8).
    ყადულამის გამოქვაბულში, რომელშიც დავითი საულს ემალებოდა თავისი სიცოცხლის გადასარჩენად, სიბნელე იყო. მაგრამ გამოქვაბული გარედანაც წყვდიადით იყო მოცული. დავითი სამხრეთით გარბოდა და ფილისტიმელთა მიწას მიადგა. აქ ის დაიჭირეს და მეფე აქიშს მიჰგვარეს. დავითმა შეშლილად მოაჩვენა თავი, “ხაზებს ავლებდა ჭიშკრის კარებზე და წვერებზე დორბლი ჩამოსდიოდა” (1მეფ. 21:14).   
   აქიშმა დავითის გაშვების ბრძანება გასცა. უკაცრიელი გზებით მოარულმა, დავითმა ყადულამის გამოქვაბულს მიაღწია. აქ აფარებდა იგი თავს რამდენიმე თვის განმავლობაში და აქ დაწერა 33-ე ფსალმუნი, რომელშიც მოგვითხრობს, თუ როგორ განთავისუფლდა შიშისაგან, რომლითაც აღსავსე იყო მისი ცხოვრება, როდესაც პრობლემები გადაულახავი ეჩვენებოდა. 
   ღმერთს სურს, რომ შენც შეგეძლოს რწმენის თვალებით იმის დანახვა, რისი გარჩევაც ფიზიკურ მხედველობას არ ძალუძს. დავითს გასაოცარი სურათი დაუდგა თვალწინ: “დაიბანაკებს ანგელოზი უფლისა მის მოშიშთა ირგვლივ და გადაარჩენს მათ”. შენ მარტო არ იქნები, როდესაც ქარიშხალი ამოვარდება.
   სექტემბრის სუსხიანი დილის 4 საათი იყო, როდესაც მდინარეს მივაღწიეთ. ჰაერის ტემპერატურა უკვე ნულამდე დაეცა. მივემართებოდით კრუსეროსკენ, დასახლებული პუნქტისკენ მაღალ მთებში, ზღვის დონიდან 4133 მეტრზე. ეს არის ყველაზე მაღალი წერტილი ალტიპლანოს პერუს ნაწილში.
   პირველი ჯგუფი ერთი დღით ადრე გაემგზავრა დანიშნულების ადგილას, რათა ჩვენი ჩამოსვლისთვის მოემზადებინათ ყველაფერი, რაც საჭირო იყო. მაგრამ როდესაც მდინარეს მივაღწიეთ, დავინახეთ მათი მანქანა, რომელიც მდინარის გადასასვლელზე გაიჭედა და ეს ესაა დინება წაიღებდა. ორი ქალბატონი ფეხშიშველი იდგა გაყინულ წყალში და აწვებოდა მანქანას. ჩვენ მათ დასახმარებლად გავეშურეთ, მაგრამ ყველა ძალისხმევა ფუჭი აღმოჩნდა. მოულოდნელად, ჩვენს გვერდით ჯიპი გაჩერდა. მძღოლმა გადმოიღო ტროსი, მიამაგრა ჩვენს მანქანას, გამოათრია ის მეორე ნაპირზე, აიღო ტროსი და წავიდა. რამ მოიყვანა ეს ადამიანი ასეთ უკაცრიელ მთის ბილიკზე ასეთ დროს? საიდან გაჩნდა ის?
   ბევრ ჩვენგანს თვალები ცრემლით აევსო. არავის არაფერი უთქვამს, მაგრამ ჩვენ ყველამ ვიცოდით, რომ აღსრულდა ღმერთის აღთქმა: “დაიბანაკებს ანგელოზი უფლისა მის მოშიშთა ირგვლივ და გადაარჩენს მათ”.


9 ივნისი
გზა, რომელსაც შენ ირჩევ
“ადამიანის სისულელე რყვნის მის გზას და უფალზე წყრება მისი გული” (იგავ. 19:3).
   ცხოვრებას და გზას არა მხოლოდ ბიბლია, არამედ მრავალი სხვა წიგნიც ადარებს ერთმანეთს. ჰომეროსის “ოდისეაში” მთავარი გმირი ათი წლის განმავლობაში დაეხეტება, ჯონ ბუნიანის წიგნში ქრისტიანის ცხოვრება წარმოდგენილია როგორც ხანგრძლივი მოგზაურობა ქალაქ განადგურებიდან ზეციური ქვეყნისკენ. 
   თუ გავაანალიზებთ, ბიბლია ნამდვილი და მარადიული ბედნიერებისაკენ მიმავალ ერთადერთ გზას გვისახავს. ჩვენს დროში ადამიანები განსხვავებულად ფიქრობენ. მათ მიაჩნიათ, რომ არსებობს მრავალი გზა, და თითოეულ ამ გზას ღმერთთან მივყავართ, მთავარია გულწრფელად გწამდეს. სხვა მოსაზრების მტკიცება დღეს არაპოლიტკორექტულია. 
   დედამიწაზე ცხოვრებისას იესომ თქვა: “შედით ვიწრო კარიბჭით, ვინაიდან ფართოა კარიბჭე და განიერია გზა, რომელსაც დაღუპვისაკენ მიჰყავს, და მრავალნი დადიან მასზე. ვინაიდან ვიწროა კარიბჭე და ვიწროა გზა, რომელსაც სიცოცხლისაკენ მიჰყავს, და მცირედნი ჰპოვებენ მას” (მათ. 7:13,14).
   იესო რომ დღეს მოსულიყო დედამიწაზე, მის სიტყვებს დაუშვებლად მიიჩნევდნენ. მაგრამ ამ სიტყვებშია სწორედ ჭეშმარიტება, ბედნიერება ამ ცხოვრებაში ერთადერთი სწორი გზის არჩევაზეა დამოკიდებული.
   სოლომონი სიტყვებს “გზა, ბილიკი” დაახლოებით ასჯერ იყენებს. იგავების წიგნის თანახმად, სიბრძნე არის არა მხოლოდ შენი საქციელები, არამედ ის გზა, რომელსაც მიუყვები. ღმერთის მიერ მითითებული გზის უარყოფით, თვით ღმერთსაც უარყოფ.
   ცხოვრების გზაზე საუბრისას სოლომონი ხაზს უსვამს ადამიანის თავისუფალ ნებას. ის ხშირად უპირისპირებს ერთმანეთს იმ ადამიანების ცხოვრებას, ვინც ღმერთის გზას დაადგა, და მათ, ვინც უარყო ის. ნამდვილი რელიგია აკრძალვების რელიგია არ არის, ეს არჩევანია. შენ ირჩევ, შენ იღებ გადაწყვეტილებას. შენ ხარ პასუხისმგებელი შენს არჩევანზე. საბოლოოდ ან სიცოცხლეს მიაღწევ, ან სიკვდილს.
   დღევანდელი მუხლი მოგიწოდებს დაფიქრდე საით მიდიხარ? სად მიგიყვანს შენს მიერ არჩეული გზა? აღიარე, რომ “ადამიანის სისულელე რყვნის მის გზას და უფალზე წყრება მისი გული”. 
    

10 ივნისი
ნუ იტანჯები ტყუილად
“ნუ იქნები ვითარცა ცხენი ან ჯორი უგუნური, ლაგამი და აღვირია მათი შემკავებელი, სხვაგვარად ვერ მიუახლოვდები” (ფსალმ. 31:9)
   ცოდვა გვაყენებს ჭრილობებს, რომლებიც შესაძლოა სასიკვდილო აღმოჩნდეს. მიუხედავად ამისა, მათგან დარჩენილი ნაიარევი ჭკუის სასწავლებლად არის კარგი. დავითმა საკუთარ თავზე გამოსცადა, რომ ცოდვით განადგურების შემთხვევაშიც კი, ადამიანს მაინც გამოაქვს თავისთვის გარკვეული გაკვეთილი, თუნდაც მწარე.
   ორმოცდამეათე ფსალმუნში, რომელიც მონანიების ლოცვაა, იგი ჰპირდება ღმერთს: “ვასწავლი დამნაშავეებს შენს გზებს, და ცოდვილნი შენთან დაბრუნდებიან” (50:15) დავითი მზადაა სხვებს გაუზიაროს საკუთარი მწარე და ტრაგიკული გამოცდილებიდან გამოტანილი გაკვეთილები.
   დღევანდელი ფსალმუნი არის ამ დაპირების აღსრულება. ეს არის დარიგების პირველი ფსალმუნი, თორმეტი მსგავსი ფსალმუნიდან.
   დავითი ცდილობს ყველაზე მთავარი გაგვაგებინოს: ცოდვა ანადგურებს ყველაფერს, რასაც კი ეხება, ამიტომაც უნდა ვერიდოთ მას.
   დავითმა მრავალი უძილო ღამე გაატარა ჩადენილის გამო ბრალით დამძიმებულმა, გადაიტანა სასოწარკვეთისა და მწუხარების მრავალი დღე. მისი სინდისი სჯიდა მას. “როდესაც ვდუმდი ჩემს ცოდვებზე, გაცვითა ჩემი ძვლები ყოველდღიურმა გოდებამ ჩემმა. რადგან დღისით და ღამით მძიმდებოდა შენი ხელი ჩემზე, სინედლე ჩემი შეიცვალა ზაფხულის გვალვით”, - გვიმოწმებს ის ფსალმუნის დასაწყისში.
   ეს გაკვეთილი მან ტკივილისა და ცრემლების ფასად მიიღო. გაიარა რა დავითმა ეს საშინელი პერიოდი, იგი გვირჩევს: “ნუ იქნები ვითარცა ცხენი ან ჯორი უგუნური”.
   რაშია განსხვავება ადამიანსა და ცხოველს შორის? თავისუფლებაში. ადამიანს შეუძლია აირჩიოს და გადაწყვიტოს. ცხოველი ემორჩილება საკუთარ ინსტინქტებს. მაგრამ ზოგჯერ ცხოველებიც ერიდებიან იმას, რაც ზიანს აყენებს მათ, ხოლო ადამიანები, მიუხედავად თავისუფლებისა, პირდაპირ განადგურების გზას ადგებიან. 
ცხენი და ჯორი საინტერესო შედარებაა. ცხენებს ახასიათებთ შორს გაქცევის სურვილი. ჯორებს კი - სიჯიუტე. დავითი იყენებს ამ მაგალითებს, რათა დაგვარიგოს.
   დღეს შენ მიიღებ გადაწყვეტილებებს. ეს გადაწყვეტილებები ან სიკვდილისკენ წაგიძღვება, ან სიცოცხლისკენ. შენ თავისუფალი ხარ რომ შესცოდო, დაიტანჯო, იგლოვო, ან იყო ბედნიერი.
   იარე ცხოვრებაში ღმერთთან ერთად. არ გაექცე მას და არ იჯიუტო. შენთვის და ჩემთვის არის ნათქვამი: “ნუ იქნები ვითარცა ცხენი ან ჯორი უგუნური, ლაგამი და აღვირია მათი შემკავებელი, სხვაგვარად ვერ მიუახლოვდები”

11 ივნისი
ცრუ ვერ გადარჩება
“ცრუმოწმე დაუსჯელი არ დარჩება და სიცრუის მთქმელი ვერ გადარჩება” (იგავ. 19:5)
   დღევანდელ მუხლში შეიძლება ორი იდეა გამოვყოთ. პირველი - ადამიანის ყოველ მოქმედებას აქვს შედეგი. ცრუმოწმე ისჯება. მეორე აზრი - სიცრუით შორს ვერ წახვალ. ადრე თუ გვიან, ტყუილი გამოაშკარავდება და შეარცხვენს სიცრუის მთქმელს.
   როგორც ცრუმოწმეობის, ისე სიცრუის სათავეც ეგოიზმია. ცრუმოწმე საკუთარ სინდისს ჰყიდის ფულის, ან სხვა რაიმე მოგების სანაცვლოდ. როდესაც ერთმა ქალბატონმა სიკვდილის მოახლოება იგრძნო, აღიარა, რომ წარსულში ცრუმოწმედ გამოვიდა ადამიანის საწინააღმდეგოდ, რითაც ცხოვრება დაუნგრია მას. მას სურდა, სანამ მოკვდებოდა, მანამ მიეღო პატიება დაზარალებულისაგან. ერთ-ერთი კომპანიის მმართველმა თავის მაღალ თანამდებობას სიცრუის გზით მიაღწია. სინამდვილეში მას არ უსწავლია უნივერსიტეტში და მისი დიპლომი ყალბი იყო.
   პირველ შემთხვევაში, ქალმა, რომელმაც ერთხელ გაყიდა თავის სინდისი, სიცოცხლის ბოლომდე ვერ ჰპოვა მშვიდობა და ცხოვრობდა დანაშაულით დამძიმებული. მეორე შემთხვევაში, კარიერულ კიბეზე მოტყუების გზით აღზევებას სირცხვილით დაცემა მოჰყვა, როდესაც ტყუილი გამოაშკარავდა.
ეს ორი ადამიანი, ეგოისტურად, მხოლოდ საკუთარი თავისთვის ეძებდა მოგებას და თითქოს მიაღწიეს საწადელს. მაგრამ რატომ მთავრდება მათი ისტორიები ასე ცუდად? დღევანდელი მუხლი პასუხს გვცემს ამ შეკითხვაზე. ყველაფრისთვის მოგვიწევს საფასურის გადახდა. ყოველ ქმედებას აქვს შედეგი. რაღაც მომენტში გვეჩვენება, რომ ტყუილი სარფიანია, მაგრამ დრო დაუნდობელი მსაჯულია.
   სიმართლე ტკივილსაც რომ გაყენებდეს, ნუ გაექცევი მას. როდესაც გაურბიხარ სიმართლეს, რეალობას, ფეხი დაგიცდება და ჩაგორდები უფსკრულში. მასში ვარდნისას კი წყვეტ მოვლენების სწორ აღქმას. ყველაფერი ირევა, შენ აღარ ხარ დარწმუნებული არაფერში, შენ იტანჯები. შენ უკვე აღარ გაქვს უნარი, გიხაროდეს ცხოვრების ყოველდღიური წვრილმანების გამო. გაორებისგან მიყენებული ტკივილი გახრჩობს. საკუთარ თავს კარგავ. ვინ ხარ შენ ახლა? ის, რაც შენ სხვებს შთააგონე, თუ ის, რაც მხოლოდ შენ იცი საკუთარ თავზე? როგორ შეძლებ იპოვო მშვიდობა? როგორ შეძლებ იყო ბედნიერი, თუკი შენს შიგნით ქაოსია?
   იესოში ტკივილი უკან იხევს. მის წინაშე არ არის საჭირო თავის მოჩვენება. ის არის ჭეშმარიტება და სიცოცხლე. თუკი შენს გულში ქრისტეა, მაშინ შენი ტერფები ჭეშმარიტებისკენ მიილტვიან, შენი ბაგეები სიმართლეს ლაპარაკობენ. არ უღალატო სიმართლეს, იმიტომ, რომ “ცრუმოწმე დაუსჯელი არ დარჩება და სიცრუის მთქმელი ვერ გადარჩება”.

12 ივნისი
სიბერე
“ნუ უკუმაგდებ სიბერის დროს, უძლურებისას ნუ მიმატოვებ” (ფსალმ. 70:9)
   გარიყულობა და მარტოობა მწუხარებით აღსავსე სიტყვებია. არავის უნდა გარიყული გახდეს და დარჩეს მარტო. მაგრამ ცოდვილ სამყაროში ეს რეალობაა.
ყველაფერს, რასაც დასაწყისი აქვს, დასასრულიც გააჩნია. დრო შეუქცევადი და დაუნდობელია. საათის ისრები მუდამ წინ მიიჩქარიან და ერთხელაც, როდესაც ჩაიხედები სარკეში, მიხვდები, რომ ახალგაზრდობის სინორჩემ და ძალამ მიგატოვა.
   მოხუცებს ხშირად უგულებელყოფენ. სიბერე, სიღარიბე და მწუხარება თითქოს ერთმანეთს იზიდავს. მოხუცები ავიწყდებათ, მათ დახმარების გარეშე ტოვებენ.
   დღევანდელი ფსალმუნის ავტორს არ აღელვებს უარყოფა და დავიწყება ადამიანების მხრიდან, არც ადამიანის თანადგომის ნაკლებობა. ფსალმუნებში არაერთხელ არის ნათქვამი, რომ ადამიანების მიერ მიყენებული ბოროტება არ არის საშიში. მეფსალმუნე მიმართავს ღმერთს. მასთან ურთიერთობა - აი რა არის ნამდვილად მნიშვნელოვანი.
   ქრისტესთან ცხოვრება ნებისმიერ ასაკში მშვენიერია და სიხარულით არის აღსავსე. ბავშვობას აქვს თავისი უპირატესობები და შეზღუდვები. ბავშვს შეუძლია მთელი დღე უდარდელად ითამაშოს, მაგრამ არ შეუძლია წავიდეს სადაც სურს. ახალგაზრდობაშიც საკმარისად არის დადებითიც და უარყოფითიც. შენ შეგიძლია თავად მიიღო გადაწყვეტილებები, შენ გაქვს ბევრი ენერგია, ძალა, შენ შეგიძლია დაიპყრო მთის მწვერვალი, ან ოკეანის ფსკერი. მაგრამ, შენ პასუხისმგებელი ხარ ნებისმიერ შენს გადაწყვეტილებაზე და ეს ზოგჯერ საკმაოდ ძვირადაც გიჯდება.
   და აი, მოდის სიბერე. დასრულდა შრომის გზა, ცხოვრების ვალდებულებები მოხდილია, ბავშვები გაიზარდნენ და ბედნიერად ცხოვრობენ. შენ კი განვლილი წლების სიმძიმეს გრძნობ, გისუსტდება მხედველობა და სმენა, ნაკლები ძალა გაქვს.
   ეს რეალობაა, რომელსაც ვერ გაექცევი. საჭიროა სიბრძნე, რათა იცხოვრო სიბერეში და დატკბე იმ ყოველივე კარგით, რაც ცხოვრებამ შემოგინახა. მეფსალმუნე ღმერთს ყველაზე მნიშვნელოვან რამეს სთხოვს: “ნუ მიმატოვებ!”
   ღმერთის გარეშე ცხოვრება ცარიელი და უაზროა. სიბერე ღმერთის გარეშე კი - უიმედო დაისი, დაღამება, მარტოობა, დავიწყება. სიბერე ღმერთთან ერთად მარადიულ სასუფევლამდე გასავლელი გზის ბოლო მონაკვეთია.
   არ აქვს მნიშვნელობა ცხოვრების რომელ ეტაპზე ხარ დღეს. ითხოვე მთელი გულით: “ნუ უკუმაგდებ სიბერის დროს, უძლურებისას ნუ მიმატოვებ”.

13 ივნისი
იყავი ერთგული
“ნუ განიზრახავ შენი მოყვასისთვის ბოროტს, თუ ის მოგენდო და ცხოვრობს შენთან”. (იგავ. 3:29)
   ეჭვგარეშეა, რომ ორგულობა ადამიანის ხასიათის ერთ-ერთი ყველაზე ცუდი ნაკლია. ორგული ადამიანი ფარულად მოქმედებს შენს ზურგს უკან, მაშინ, როდესაც შენს მეგობრად მოაქვს თავი, ეს კი ღალატის ტოლფასია.
   ერთხელ ერთი წერილი მივიღე. მისი ავტორი აღშფოთებას გამოთქვამდა მეგობრის მხრიდან ღალატის შესახებ, რომელსაც თავის დროზე თურმე სამსახურის პოვნაში დაეხმარა, მან კი სანაცვლოდ თანამდებობა ჩამოართვა. “ვისგანაც გინდა მოველოდი ამას, მაგრამ მისგან ნამდვილად არა, მე ხომ მას საუკეთესო მეგობრად ვთვლიდი”, - წერდა ის.
   ერთ ქალბატონს ვესაუბრებოდი, რომელმაც თავის მეგობარს მისი ცხოვრების ყველაზე რთულ პერიოდში აღმოუჩინა დახმარება - გარკვეული დროით საკუთარ სახლში ცხოვრების ნება დართო. მაგრამ ერთხელაც თვალები აეხილა და აღმოაჩინა, რომ ეს მეგობარი თურმე მის ქმართან ინტრიგას ხლართავდა. “როგორ მოახერხა, რომ ასეთი მოღალატე, მატყუარა და თვალთმაქცი ყოფილიყო?” - მეკითხებოდა ეს ქალბატონი.
   დღევანდელ მუხლში სოლომონი მიმართავს ზუსტად ისეთ ადამიანებს, რომლებსაც შურის, დაურწმუნებლობის, ამბიციების თუ სხვა მიზეზის გამო არ შეუძლიათ ერთგულების შენახვა.
   ღალატი მოღალატეს მეტ ზიანს აყენებს, ვიდრე მას, ვისაც უღალატეს. ნებისმიერი გარეგანი ტკივილი ჩაცხრება. ამას დრო სჭირდება. ჭრილობები ხორცდება, რჩება მხოლოდ ნაიარევი. შინაგანი ჭრილობები ბევრად უფრო საშიშია. ისინი ნელ-ნელა ანგრევს ცხოვრებას.
   ერთხელ ჩემს აბაზანაში წავიქეცი, თავი დავარტყი და გონება დავკარგე. გონს მოსულმა ჩემი თავი შევათვალიერე და ვერ ვიპოვე ვერანაირი დაზიანება და ჭრილობა. არაფერი მაწუხებდა. მაგრამ ნახევარი საათის შემდეგ ისევ დავკარგე გონება. სასწრაფო დახმარების მანქანით წამიყვანეს და ხანმოკლე გამოკვლევის შემდეგ მომათავსეს საავადმყოფოში. ექიმმა მითხრა, რომ შინაგანი სისხლჩაქცევა მქონდა და ნახევარი საათით გვიან რომ მივეყვანეთ, ვეღარ გადავრჩებოდი.
   მოღალატესაც მსგავსი რამ ემართება. შეიძლება მან არ იცოდეს, მაგრამ სიცოცხლე თანდათანობით “ტოვებს” მას. ის უბედურია. მას არ შეუძლია ცხოვრებით დატკბეს. ორგულობით ის საკუთარ თავს უფრო მეტ ზიანს აყენებს, ვიდრე მეგობარს, რომელსაც უღალატა. ღალატით საკუთარ გულს ინადგურებს.
   იესოში ჩვენ ვპოვებთ სიცოცხლისა და ძალის სისრულეს, რათა ხორცი შევასხათ ჩვენს ოცნებებს, ისე, რომ არავის ვუღალატოთ. იესოში ჩვენ ვსწავლობთ უანგაროებასა და სხვების კეთილდღეობაზე ზრუნვას.
   იყავი ნამდვილი მეგობარი მათთვის, ვინც შენს გვერდითაა და გენდობიან: “ნუ განიზრახავ შენი მოყვასისთვის ბოროტს, თუ ის მოგენდო და ცხოვრობს შენთან”.

14 ივნისი
ღმერთო, მე შენ მჭირდები
“ხოლო მე ღარიბ-ღატაკი ვარ; ღმერთო, იჩქარე ჩემსკენ! ჩემი შემწე და მხსნელი ხარ შენ, უფალო, ნუ დააყოვნებ!” (ფსალმ. 69:6)
   რა ბედი ეწეოდა სამყაროს, ღმერთს რომ თუნდაც ერთი წამით შეეწყვიტა მასზე ზრუნვა? კოსმოსური მასშტაბის რა კატაკლიზმებს ექნებოდა ადგილი, ღმერთს საკუთარი ქმნილება რომ დავიწყებოდა? ამის მიუხედავად, პირველივე აზრი, რომელიც ადამიანს პრობლემებისა და ტკივილის განცდის დროს მოსდის, არის - “ღმერთმა მიმატოვა და დაივიწყა თავის აღთქმები”.
   თვით დავითიც ღაღადებს: “უფალო, ნუ დააყოვნებ!” მას არც უფიქრია, თუ რამხელა ტრაგედია მოხდებოდა უფალი რომ გაჩერებულიყო.
   დედამიწაზე ცხოვრებისას იესომ წარმოთქვა: “მამაჩემი აქამდე აკეთებს და მეც ვაკეთებ” (იოან. 5:17). ღმერთი არასოდეს აყოვნებს, არასოდეს ივიწყებს თუ რა ემართება მის შვილებს. იგი ყოველდღიურად გვიცავს და გვიხსნის. მისი მზერა თითოეულ ადამიანზეა მიპყრობილი, იგი მზად არის ნებისმიერ დროს მოვიდეს დასახმარებლად.
დღევანდელი მუხლი გვეხმარება გავიგოთ, თუ როგორ შევიგრძნოთ ღმერთის მხარდაჭერა. აღიარე, რომ შენ “ღარიბ-ღატაკი” ხარ. ღმერთი ვერაფრით დაეხმარება მათ, ვინც ამბობს: “მდიდარი ვარ, გავმდიდრდი და არაფერი მაკლია” (გამოცხ. 3:17). როდესაც შექმნილ არსებას აქვს თვითკმაყოფილების ცრუ შეგრძნება, ეს არის გადაულახავი დაბრკოლება თავად შექმნილ არსებასა და შემოქმედს შორის. თანამედროვე იდეები, რომლებიც ადამიანს სამყაროს ცენტრად აქცევს, ხელს უშლის ღმერთს, რომ გვაკურთხოს.
   ღვთის მადლის ტახტთან მისასვლელი ყველაზე მოკლე გზა არის იმის აღიარება, რომ ცოდვილი ვარ. ჩემში კარგი არაფერია, მე ღმერთთან მოვდივარ ხელცარიელი, გასაჭირში მყოფი და იმის გაკეთებას ვთხოვ, რისი ძალაც თავად არ გამაჩნია.
   რა ხდება შენს პირად, ოჯახურ, სულიერ, პროფესიონალურ ცხოვრებაში? შენ იბრძვი და ცდილობ სრულად აკონტროლებდე სიტუაციას, მაგრამ ეს არ გამოგდის? ეს ვედრებაღა დაგვრჩენია: “ხოლო მე ღარიბ-ღატაკი ვარ; ღმერთო, იჩქარე ჩემსკენ! ჩემი შემწე და მხსნელი ხარ შენ, უფალო, ნუ დააყოვნებ!”

15 ივნისი
იპოვი იმას, რასაც ეძებ
“ვინც სიკეთეს ეძებს, მადლს ჰპოვებს, ბოროტების მაძიებელს კი ბოროტება ეწევა” (იგავ. 11:27).
    როდესაც მოზარდი ვიყავი, მიყვარდა მდინარის დინებაზე დაკვირვება. მდინარე რიმაკი, რომელიც პერუს მაღალმთიანი მყინვარებიდან წყნარ ოკეანეს ერთვის, ჩემი სკოლის მახლობლად ჩამოედინება. რიმაკი - ეს სახელი მდინარეს კეჩუას ინდიელებმა შეარქვეს, რაც “მოლაპარაკეს” ნიშნავს და საუკეთესოდ ახასიათებს მას. ის ხმაურიანია, განსაკუთრებით წვიმიანი სეზონის დროს, როდესაც მისი დინება იმდენად ძლიერია, რომ ფსკერზე ქვებსაც კი მოაგორებს. მე მომწონდა ეს ხმაური. ის საშუალებას მაძლევდა ხმამაღლა მეკითხა ლექსები გამოთქმის დასახვეწად და არავინ შემიშლიდა ხელს.
  ერთხელ, როდესაც მდინარიდან ვბრუნდებოდი, ტირიფის ტოტზე კრაზანების ბუდე აღმოვაჩინე. მაშინვე მომინდა მისი ჩამოგდება. დღევანდელი მუხლის თანახმად ვინც სიკეთეს ეძებს, ჰპოვებს მას, მე კი მუხლის მეორე ნაწილის ათვისება მომიწევდა: “ბოროტების მაძიებელს ბოროტება ეწევა”.
   ცხადია მწერების სახლის დანგრევა არც სიკეთე იყო და არც უსაფრთხო გართობა. სინამდვილეში მე ბოროტებას ვეძებდი.
   განზრახულის შესრულება არც თუ ისე ადვილი აღმოჩნდა. ახლა მე ყოველდღე დავდიოდი მდინარეზე არა ლექსების წასაკითხად, არამედ სკის დასანგრევად. ქვებს არნახული დაჟინებით ვესროდი. როგორც იქნა, მივაღწიე საწადელს. სკა ჩამოვარდა და ორიოდე წამში ფუტკრების მთელი ოჯახი გამომედევნა. გამოსავალი მხოლოდ ტანსაცმლის ამარა მდინარეში ჩახტომა, შემდეგ კი დინებასთან ბრძოლა იყო.
   სოლომონმა საუკუნეების წინ იწინასწარმეტყველა ის, რაც მე დამემართა. მაშინ ჯერ არ ვიცოდი ეს მუხლი, ან, შესაძლოა წაკითხული მქონდა, მაგრამ ყურადღება არ მიმიქცევია. მადლობა ღმერთს, რომ ბოროტება, რომელიც მე საკუთარ თავს დავმართე, მხოლოდ გამძვინვარებული მწერებით შემოიფარგლა.
   შენ ცხოვრობ, მაშასადამე რაღაცისკენ მიისწრაფვი, რაღაცას ეძებ. ცხოვრება მუდმივი ძიებაა. ჩვენ ყველანი ვმოძრაობთ რაღაც მიმართულებით, ის, ვინც წინ არ მიდის, აღმოჩნდება უკან. რას ეძებ შენ? სიკეთეს თუ ბოროტებას? ხარ თუ არა დარწმუნებული, რომ შენს მიერ არჩეულ გზას სიკეთისკენ მიჰყავხარ? ეს სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვანია. ვიდრე დღეს სახლიდან გახვიდოდე, დაუსვი საკუთარ თავს ეს შეკითხვები, იმიტომ რომ პასუხებზეა დამოკიდებული, თუ რა გელის: “ვინც სიკეთეს ეძებს, მადლს ჰპოვებს, ბოროტების მაძიებელს კი ბოროტება ეწევა”.

16 ივნისი
მიხსენი, ღმერთო!
“მიხსენი, ღმერთო, რადგან ყელამდე მომადგა წყალი” (ფსალმ. 68:2).
   დღევანდელი ფსალმუნი ახალი აღთქმის ავტორთა მიერ ფსალმუნების ციტირების მიხედვით მეორე ადგილზეა. მათე, მარკოზი, ლუკა, იოანე და პავლე მოციქული - თითოეული მათგანი იყენებდა ამ საოცარი საგალობლის მუხლებს. 
   დავითი რთულ ვითარებაში იმყოფებოდა. ასეთ ვითარებებს ის მრავლად აწყდებოდა მთელი სიცოცხლის განმავლობაში. მტერი გამუდმებით უტევდა მას, ცდილობდა მისი რწმენისა და ღმერთისადმი ნდობის განადგურებას.
   ამჯერად დავითი მძიმე სულიერ ტანჯვას განიცდიდა. ემოციები ავსებდნენ მას, შინაგანად კი უაღრესად დაძაბული იყო.
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი პირდაპირი გაგებით გვაუწყებს, რომ დავითს ყელამდე მიადგა წყალი.  იგი სასოწარკვეთილი ევედრება ღმერთს დახმარებას და ღვთაებრივმა დახმარებამაც არ დააყოვნა. ეს ფსალმუნი უფრო მეტს მოგვითხრობს, ვიდრე უბრალოდ დავითის დახსნის ამბავს კონკრეტულ ვითარებაში.  აქ ასევე საუბარია სიონის ხსნაზე გასაჭირის ჟამს. დავითის ტანჯვა სიმბოლურად მთელი ერის ტანჯვას გამოხატავს.
   როგორც ჩანს, ემოციური ტკივილი დავითს მტრების ცრუ ბრალდებებმა მიაყენა. მეხუთე მუხლში ვკითხულობთ: “უმიზეზოდ მოძულე უფრო მეტი მყავს, ვიდრე თმა მაქვს თავზე. გაძლიერდნენ ჩემი მოსპობის მსურველნი, ჩემზე ტყუილუბრალოდ გადამტერებულნი; რაც არ წამირთმევია, ის უნდა დავაბრუნო”. არ აქვს მნიშვნელობა, ვინ იყვნენ დავითის მტრები. აქ ყურადსაღები ის ფაქტია, რომ დავითმა იცოდა, თუ ვისთვის უნდა ეთხოვა დახმარება.
   ცხოვრებისეული პრობლემები წყლის ბობოქარ ნაკადს ჰგავს. ზოგჯერ უბედურებათა მორევში ჩაყურყუმალავებულ ადამიანს სიცოცხლის სურვილიც კი უქრება. თუკი წინამდებარე ფსალმუნში ტრიუმფსა და გამარჯვებაზე იყო საუბარი, ამ ფსალმუნის ძირითადი თემები არის საფრთხე და გასაჭირი. რა დიდი სისწრაფით ენაცვლება ერთმანეთს დამარცხება და გამარჯვება, სიხარულის ადგილს სინანული იმკვიდრებს, სიცოცხლეს სიკვდილი მოსდევს. 
   თუკი დღეს არანაირი პრობლემა არ გაქვს, ეს ვერ მოგცემს იმის გარანტიას, რომ ხვალაც ყველაფერი კარგად იქნება. ამიტომ ყოველი წამი ღმერთს უნდა მივანდოთ, რადგან ასეთ შემთხვევაში გასაჭირის ვერცერთი ტალღა ვერ მოახერხებს ჩვენს ჩაძირვას, ჩვენ გადავრჩებით, ღმერთთან დამაკავშირებელი უხილავი რწმენის ძაფები არ მოგვცემს ფსკერზე დაშვების საშუალებას. 
   რამდენად მხიარული ან სევდიანი ხარ დღეს? ამას არ აქვს მნიშვნელობა. ამ ცხოვრებაში დარი და ავდარი, ზამთარი და ზაფხული მუდამ ენაცვლება ერთმანეთს. მაგრამ თუ იქნები დარწმუნებული იმაში, რომ შენი ცხოვრება ღმერთის ხელთაა, შენც შეძლებ რომ შესძახო: “მიხსენი, ღმერთო, რადგან ყელამდე მომადგა წყალი”.


17 ივნისი
   იბრწყინე!
   “ბრძენნი პატივს დაიმკვიდრებენ, ხოლო ბრიყვნი დამცირებას მიიღებენ” (იგავ. 3:35).
   ღმერთი ჯილდოს ჰპირდება ბრძენ ადამიანებს. ბიბლიური გაგებით ბრძენი ის კი არ არის, ვინც ბევრი იცის, არამედ ის, ვისაც შეუძლია იცხოვროს ისე, რომ გამოიყენოს ღმერთის მიერ მიღებული ცოდნა. ბიბლია სავსეა რჩევებით, რომლებიც ცხოვრების ნებისმიერ სფეროში სასარგებლოა. ბრძენია ადამიანი, რომელიც ითვალისწინებს ამ რჩევებს და ის აუცილებლად გამორჩეული იქნება სხვებს შორის.
   სიბრძნის საპირისპირო ცნება არის სიბრიყვე. დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში სოლომონს სიგიჟე ჰქონდა მხედველობაში. ღმერთის რჩევების უარყოფა შეუძლია მხოლოდ გაუწონასწორებელ ადამიანს, რომელიც არ აფასებს ცხოვრებას. მათ და საუბედუროდ, ასეთი ადამიანები შერცხვენილი იქნებიან.
   სიბრიყვე ბრიყვ ადამიანსვე შემოუბრუნდება. ადამიანები უარყოფენ ღმერთის რჩევებს, რადგან მოძველებულად და უსარგებლოდ მიიჩნევენ მათ. ისინი თვლიან, რომ საკუთარი ინსტინქტებისა და მიდრეკილებების მეშვეობით იპოვიან უკეთეს გზას, ღმერთის რჩევებს რაციონალურ კრიტიკას უქვემდებარებენ და მის მიერ დადგენილ პრინციპებს ადამიანური თვალთხედვით განმარტავენ. ერთი შეხედვით ეს ყველაფერი ადამიანის თავისუფლებისა და ბედნიერებისთვის კეთდება, მაგრამ შედეგი დამცირება და სირცხვილია.
   რამხელა ირონიაა! მათ სურდათ ვარსკვლავებივით ეკაშკაშათ, მაგრამ მკრთალადაც კი ვერ ანათებენ. მათ სურდათ ყველას მზერა მხოლოდ მათკენ ყოფილიყო მიპყრობილი, მაგრამ თავიანთი შეცდომების მტვერში ჩაიძირნენ. მათ სურდათ ებრწყინათ, მაგრამ ჩაეფლნენ დამცირების სირცხვილში და ისინი საკუთარმა დამოუკიდებლობამ მიიყვანა აქამდე.
   კიდევ ერთი სხვაობა ბრძენსა და ბრიყვს შორის ის არის, რომ პირველნი დიდებას “დაიმკვიდრებენ”, ხოლო მეორენი დამცირებას “მიიღებენ”. მემკვიდრეობის მისაღებად შენ არაფრის გაკეთება არ გჭირდება. მემკვიდრეობა სიყვარულის შედეგია. ბრძენნი არაფერს არ ელიან, მაგრამ ყველაფერს მიიღებენ. ბრიყვნი ყველაფრის მოსაპოვებლად იბრძვიან, მაგრამ სირცხვილი ელით.
   გახდი ბრძენი. ეს დიდ დროსა და ძალისხმევას მოითხოვს. ამ ხანგრძლივ პროცესს შესაძლოა ტკივილიც ახლდეს თან, მაგრამ შედეგი ღირს წვალებად.
   ნუ გახვალ დღეს სახლიდან მანამ, სანამ არ დარწმუნდები, რომ იესო მართავს შენს ცხოვრებას. მხოლოდ ამ შემთხვევაში შეძლებ იბრწყინო, რადგან “ბრძენნი პატივს დაიმკვიდრებენ, ხოლო ბრიყვნი დამცირებას მიიღებენ”.


18 ივნისი
   სამსჯავრო და სიმართლე
“და იტყვის კაცი: “აი, ნაყოფი წმიდისა! მართლაც არსებობს ღმერთი, რომელიც ასამართლებს ქვეყნიერებას” (ფსალმ. 57:12).
  არსებობს ერთი შეკითხვა, რომელიც მუდამ აწუხებდა კაცობრიობას: “სუფთაა სახედველნი ბოროტების საყურებლად და არ ძალგიძს სიავის ჭვრეტა. რატომ უცქერ მუხანათებს და დუმხარ, როცა უკეთური ყლაპავს მართალს?” როგორც ჩანს, აბაკუმ წინასწარმეტყველმა ამ ორი წინადადებით არაერთი იმ ადამიანის ჩივილი გამოხატა, რომლებიც უსამართლობას აწყდებიან ცხოვრებაში (აბაკ. 1:13).
   თუკი სიმართლეს თვალებში ჩახედავ, არსებობს ალბათობა იმისა, რომ მომავალში სიღარიბე, დანაკარგი და საპყრობილეც კი შეიძლება გელოდოს. ხოლო თუ ირგვლივ მიმოიხედავ, დაინახავ უპრინციპო და უსინდისო ადამიანების აურაცხელ რაოდენობას. ისინი ყვავიან და აღწევენ ყოველ მათს საწადელს. უსამართლობა იმდენად შეესისხლხორცა ამ წუთისოფელს, რომ ადამიანი შეიძლება დაეჭვდეს კიდეც -  საჭიროა თუ არა საერთოდ პატიოსნება, გულწრფელობა, პასუხისმგებლობა, უანგარობა.
   57-ე ფსლმუნის ცენტრალური თემა სასამართლო ძალაუფლების ბოროტად გამოყენებაა. ზოგიერთი ღვთისმეტყველის აზრით დავითმა ეს ფსალმუნი დაეწერა, როდესაც სასახლიდან გამოვიდა, ხალხს შეერია და მიხვდა, თუ რამდენად გარყვნილია ისრაელის სასამართლო. დავითი აღშფოთდა. ისინი, ვინც პასუხისმგებელი იყვნენ გადაწყვეტილებათა სამართლიანობაზე და სიმართლის ზეიმზე, სულის გამყიდველები აღმოჩნდნენ. ისინი ავიწროვებდნენ უდანაშაულო ადამიანებს, მათი ხელშეწყობით კორუფცია მთელს ქვეყანაში გავრცელდა. ეს დაუშვებელი იყო.
   რა მწარე იმედგაცრუებაა, როდესაც შენი უდანაშაულობის ყველა მტკიცებულება გაქვს და მართლმსაჯულებისათვის სათანადო ინსტანციებს მიმართავ, მაგრამ დამნაშავედ გცნობენ ან ხედავ, რომ ძალაუფლების მქონე პირი სხვისას ისაკუთრებს და საკუთარ თავს მართალ ადამიანად აცხადებს. 
   დავითი ამ ფსალმუნს იწყებს შეკითხვით: “ნუთუ მართლა სიმართლეს ლაპარაკობთ, მოსამართლენო? სისწორით სჯით, ადამის ძენო?”
   მთელი ფსალმუნი უკმაყოფილებით არის განმსჭვალული, მაგრამ მე-12 მუხლი გამოხატავს დარწმუნებულობას იმაში, რომ საბოლოოდ ღმერთი აღასრულებს მართალ სამსჯავროს.
   აქ საუბარი არაა იმ სამსჯავროზე, რომელიც ქრისტეს მეორედ მოსვლის წინ იქნება, არამედ ეს არის დაპირება ამ დედამიწისთვის. ღმერთი სამართლიანია და იგი ყველაფერს ხედავს. მისი მზერისაგან არაფერია დამალული. თუ ღმერთი არ ერევა უსამართლობაში, ეს მხოლოდ იმის ნიშანია, რომ ჯერ არ დამდგარა შენი ჯილდოს მიღების ჟამი.
   დაიმარხე ეს აღთქმა გულში, ნუ მისცემ სასოწარკვეთილებასა და ეჭვებს შენი სულის დაგესლვის საშუალებას. მოსალოდნელზე უფრო ადრე იხილავ საკუთარი თვალებით, რომ “იტყვის კაცი: “აი, ნაყოფი წმიდისა! მართლაც არსებობს ღმერთი, რომელიც ასამართლებს ქვეყნიერებას”.

19 ივნისი
   ნუ აიმაღლებ თავს
   “მოვა ამპარტავნობა და მოეწევა დამცირებაც, თავმდაბალთ კი სიბრძნე ახლავს” (იგავ. 11:2).
   ფირმის პირველი ფინანსური ბალანსი შთამბეჭდავი იყო. როგორც ჩანს, ჰაიმეს იღბალმა გაუღიმა. არც ისე დიდი ხნის წინ მან ფული ისესხა, რათა გაკოტრება აეცილებინა თავიდან. მაშინ მას ბევრმა მეგობარმა გაუწოდა დახმარების ხელი. მართალია მათ არ ჰქონიათ დიდი იმედი იმისა, რომ საქმე აეწყობოდა, მაგრამ ყველაფერი იმაზე კარგად მიდიოდა, ვიდრე მოსალოდნელი იყო. რამდენიმე თვეში ჰაიმეს უამრავი შესაძლებლობა გაეხსნა და ის გამდიდრდა.
    სწორედ აქ დაიწყო მისი ნამდვილი პრობლემები. მას უთანხმოება მოუვიდა იმ მეგობრებთან, რომლებიც თავის დროზე მხარში დაუდგნენ, მან დაამცირა და შეურაცხყოფა მიაყენა არაერთ უდანაშაულო ადამიანს. ახლობლები ვეღარ სცნობდნენ მას, ის რადიკალურად შეიცვალა. ამაყი, პატივმოყვარე და ქედმაღალი, ის საკუთარ თავს სხვებზე უპირატესად მიიჩნევდა. მან დაივიწყა, რომ სულ ცოტა ხნის წინ უბადრუკი და ღარიბი იყო.
   მის გამდიდრებას ხელი შეუწყო ფინანსურმა კრიზისმა ბრაზილიაში, თანმდევი მაღალი ინფლაციით. მაგრამ ამ წლებმა ჩაიარა, ეკონომიკური ვითარება საგრძნობლად შეიცვალა და მას მოუწია იმის აღიარება, რომ არც არასოდეს ყოფილა წარმატებული მეწარმე. იგი მხოლოდ და მხოლოდ კარგი მოთამაშე იყო, რომელსაც შეეძლო ფსონების დადება.
   და ის კვლავ გაღარიბდა. დაეცა ისევე სწრაფად, როგორც ამაღლდა. ის აუჯანყდა ღმერთს, სახელმწიფოს, საზოგადოებას, ოჯახს. გაურბოდა კრედიტორებს, მეგობრებს კი  მათი მხრიდან დაცინვის შიშით ემალებოდა. 
   ვეღარ ეგუებოდა სიღარიბეში და დანაკარგებში ცხოვრებას. ის მიეჩვია დიდი თანხების დახარჯვას. მარტივად გადაუხვია დანაშაულებრივი ცხოვრებისაკენ, საბოლოოდ იგი ამხილეს და გაასამართლეს. 
   რაოდენ ბრძენია ის, ვინც მოკრძალებულია მაშინაც კი, როდესაც ცხოვრებას წარმატების არნახულ სიმაღლეებამდე აჰყავს! სიბრიყვეა საკუთარი გამარჯვებით მოხიბლვა, წარმატების შედეგად საკუთარი თავის დაუმარცხებლად მიჩნევა და განდიდება, დავიწყება იმისა, რომ მხოლოდ და მხოლოდ მოკვდავი ქმნილება ხარ. 
   შეეგებე ცხოვრებას, აკეთე შენი საქმე, მაგრამ თუ წარმატებას მიაღწევ, ნუ აიმაღლებ თავს, რადგან “მოვა ამპარტავნობა და მოეწევა დამცირებაც, თავმდაბალთ კი სიბრძნე ახლავს”.


20 ივნისი
  აღთქმა განდევნილთათვის
 “ღმერთი, რომელიც ბინას აძლევს ეულებს, გამოჰყავს ტყვეები შესაფერის დროს, ხოლო ურჩნი ხრიოკზე რჩებიან” (ფსალმ. 67:7).
   წარუმატებლობისა და სიღარიბის მიზეზად დავითი ურჩობას ასახელებს. ეს ფსალმუნი ისრაელის გამოცდილების ამსახველია.  ხალხმა იცოდა ღვთის სიტყვა, მაგრამ ამის მიუხედავად, ზოგჯერ ისე იწყებდნენ ცხოვრებას, თითქოს ღმერთს მათთვის არც უარსებია. ასეთ საქციელს აქ ურჩობა ჰქვია.  ესაია წინასწარმეტყველი ურჩობის სავალალო შედეგებს ასე აღწერს: “რადგან წაბორძიკდა იერუსალიმი და დაეცა იუდა, რადგან მათი ენა და მათი მოქმედება უფლის წინააღმდეგაა, რომ განარისხონ თვალნი მისი დიდებისა” (ეს. 3:8).
   ასეთი ტრაგიკული შედეგები მოჰყვება ღმერთის ურჩობას. ისრაელიანები უცხო ქვეყნებში იყვნენ გაფანტული. დამარცხება, ტყვეობა და სამშობლოსაგან მოწყვეტა მათი ისტორიის სამწუხარო ნაწილად იქცა.
   არსებობს თუ არა იმედი მათთვის, ვინც საკუთარი სიჯიუტის გამო ყველაფერი დაკარგა? არსებობს თუ არა იმედი ყველასაგან მიტოვებულთა და უმიწაწყლოდ დარჩენილთათვის? დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში დავითი ერთმანეთს უპირისპირიებს ურჩების ხვედრსა და  აღთქმას აღდგენაზე, რომელიც უფლის მაძიებელთ ეძლევა. “ღმერთი, რომელიც ბინას აძლევს ეულებს, გამოჰყავს ტყვეები შესაფერის დროს” - ეს არის აღთქმა მათთვის, ვინც მარტოობაშია, განდევნილთათვის, რომლებიც ოჯახის გარეშე დარჩნენ. ისინი მოსწყდნენ თავიანთ ახლობლებს. იმ პერიოდში უცხო ქვეყნებში მიმოფანტულ ადამიანებს არ გააჩნდათ ერთმანეთთან დაკავშირების ის საშუალებები, რომლებსაც დღეს ჩვენ ვიყენებთ.  საყვარელ ადამიანებთან შეხვედრის იმედი ძალზედ მწირი იყო.
   ეს აღთქმა მალამოს მსგავსად ეცხობოდა იმ ადამიანთა სულებს და ამსუბუქებდა მათ ტკივილს. დღეს იგი განეკუთვნება ყველას, ვინც გადაუხვია ღმერთის გზიდან და მოკლებულია ახლობლების სიყვარულსა და პატივისცემას. 
   მიმართე მზერა ღმერთისკენ და ყური უგდე მის სიტყვებს. აქციე მისი პრინციპები შენი ცხოვრების განუყოფელ ნაწილად. გაუყევი ღმერთის მიერ მითითებულ გზას. ღმერთის გარეშე ყველა ოცნება მტვრად და საშინელებად იქცევა. ღმერთის გარეშე ყველა გეგმას უდაბნოს გამომშრალ მიწებამდე, ტკივილამდე და ტყვეობამდე მიჰყავხარ.
   დღის დაწყებამდე მიანდე ყველა შენი გეგმა ღმერთს, სთხოვე, რომ ის იყოს შენი ნაბიჯების მმართველი, გახსოვდეს, რომ “ღმერთი, რომელიც ბინას აძლევს ეულებს, გამოჰყავს ტყვეები შესაფერის დროს, ხოლო ურჩნი ხრიოკზე რჩებიან”.


21 ივნისი
დაუკვირდი შენს ნაბიჯებს
 “ნურც მარჯვნივ გადაუხვევ, ნურც მარცხნივ, განარიდე შენი ფეხი ბოროტებას” (იგავ. 4:27).
   დღეს ადამიანის წინაშე უამრავი გზა იხსნება, თუმცა მარადიული ცხოვრების კონტექსტში არსებობს მხოლოდ ორი გზა: სიკეთის, ბედნიერებისა და სიცოცხლის, და ბოროტების, ნგრევისა და სიკვდილის გზები. ერთი გზის უარყოფით ავტომატურად მეორეზე აღმოჩნდები, რადგან არ არსებობს შუალედური ვარიანტი. 
   იგავების მეოთხე თავში ბრძნული ცხოვრების კურთხევებია დახასიათებული.   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი - მთელი ამ თავის კულმინაციაა. სიბრძნე გაძლევს სიცოცხლეს, უსაფრთხოებას, წარმატებას, დღეგრძელობას, გაკავებს წაბორძიკებისაგან (იხ. იგავ. 4: 4, 6, 8, 10, 12).
   თუ ბრძენი ხარ, ბედნიერებისაკენ მიმავალ გზას აირჩევ. ბედნიერება ყველას უნდა. მაგრამ რატომღაც, ბევრი ადამიანი სიცოცხლის ბოლოს აცნობიერებს, რომ ბედნიერების ძიებაში მთელმა ცხოვრებამ ფუჭად განვლო. იმისათვის, რომ გახდე ბედნიერი, მხოლოდ სურვილის ქონა არაა საკმარისი. აუცილებელია სწორი გზის მონახვა. ადამიანი შექმნილი არსებაა, იგი შეზღუდულია თავისი ბუნებით და აქედან გამომდინარე, საკუთარი ძალებით მას არ შეუძლია ამ გზის გაკაფვა. ინფორმაციის წყარო უნდა იყოს საიმედო, აბსოლუტური, კონკრეტული და შეუზღუდავი. ეს წყარო იესოა.
   ერთხელ თომა მოციქულმა ჰკითხა იესოს: “უფალო, არ ვიცით, სად მიდიხარ, და გზა როგორღა გვეცოდინება? ეუბნება მას იესო: მე ვარ გზა, ჭეშმარიტება და სიცოცხლე” (იოან. 14:5,6).
   ცხოვრების გზაზე იესოსთან ერთად არის საჭირო სიარული. მასთან ერთად უნდა ვიაროთ ყოველ დღე, ყოველ საათს, ყოველთვის. გზიდან არ გადახვევა იესოს გვერდით ყოფნას გულისხმობს, ეს ნიშნავს, რომ შენ არ უშვებ მის ძლიერ ხელს, არ აშორებ მას თვალს. იესო ყველაფერში უნდა იყოს, რასაც გააკეთებ.
   სხვაგვარი ცხოვრება დამანგრეველია. დიახ, ცოდვის გზა შეიძლება ძალიან მიმზიდველი იყოს, ხოლო მისი საშიშროება - შენიღბული. მაგრამ ქრისტეს გარეშე შენ გადაინაცვლებ ჩრდილების, სიცრუის, უიმედობისა და სევდის სამყაროში.
   დღეს კარგი დღეა იმისათვის, რომ გავაანალიზოთ, რომელ გზას ვადგავართ. საით მივდივართ? რა მიბიძგებს ჩემი საქციელებისკენ? რა ზრახვები დგას ჩემი სიტყვების უკან? იქნებ უნდა შევაკავო ჩემი ფეხი ბოროტებისგან?
   უშიშრად შეეგებე დღევანდელი დღის ამოცანებს და იყავი დარწმუნებული, რომ შენი ცხოვრება და გეგმები ღმერთის ხელთაა. შეხედე იესოს და  “ნურც მარჯვნივ გადაუხვევ, ნურც მარცხნივ, განარიდე შენი ფეხი ბოროტებას”.


22 ივნისი
მისი თანდასწრების შუქი
“შეიფარე ისინი შენი პირის საფარველქვეშ ადამიანის ხრიკებისაგან, დაიცავი ისინი ენით მომხდარი დავიდარაბისაგან” (ფსალმ. 30:21).
   პატენოს-დე-არივა - ეს არის მადრიდის შემოგარენში, მდინარე ხარამას სანაპიროზე განლაგებული უძველესი, პატარა და ლამაზი სოფელი. ეს იდეალური ადგილია მათთვის, ვისაც ცივილიზაციისაგან მოწყვეტის სურვილი აქვს, მაგრამ დიდი ქალაქიდან შორს გამგზავრება არ შეუძლია. ლეგენდის თანახმად, ეს სოფელი იმდენად იზოლირებულია, რომ ნაპოლეონის ბრძოლების დროს, აქაურ მაცხოვრებლებს არც კი გაუგიათ, რომ ქვეყანაში ომია გაჩაღებული.
   ცნობილმა ფრანგმა მზარეულმა, ფრანსუა ფურნიემ პატნოს-დე-არივას სტუმრობისას აქ მშვენიერი სასტუმრო-რესტორანი ააშენა. მასში მხოლოდ ხუთი ნომერი იყო და მორთული იყო ანტიკვარული ნივთებითა და ხელოვნების ნიმუშებით. მზარეულმა სასტუმროს “დროში დაკარგული” უწოდა.
   ამბობენ, რომ ამ სასტუმროში დარჩენის მსურველმა ნომერი ექვსი თვით ადრე უნდა დაჯავშნოს, რადგან ეს ადგილი ძალიან პოპულარულია შეძლებულ ადამიანთა შორის, რომელთაც სურთ დაისვენონ მყუდრო, მშვიდ გარემოში და ცოტა ხნით დაივიწყონ თავიანთი პრობლემები.
   ადგილი, რომელსაც დღევანდელი ფსალმუნი აღწერს ბევრად უფრო მშვენიერია,  ეს ის ადგილია, სადაც შეგვიძლია თავი დავაღწიოთ ცხოვრებისეულ ბრძოლებს. იქ მოსახვედრად არ არის საჭირო დიდი თანხები, როგორც ფრანსუა ფურნიეს სასტუმროში. არც წინასწარი დაჯავშნა დაგჭირდება, აქ ნებისმიერ დღეს, ნებისმიერ დროს მიგიღებენ. ყველაზე სანდო თავშესაფარი - ეს არის ღმერთის თანდასწრება.
   დავითი ასახელებს ორ მიზეზს, რომელთა გამოც ღვთის შვილებს ესაჭიროებათ თავშესაფარი - ადამიანის ხრიკები, ბოროტი ენები. ამით ჩვენ ვიგებთ, რომ ღვთის შვილები იდევნებიან ბოროტი ადამიანების მიერ. 
   მტრები მალავენ თავიანთ სახეებს. ისინი არ ამხელენ ვინაობას. ისინი ხაფანგებს გიგებენ, შენ გგონია, რომ ყველაფერი რიგზეა, ისინი კი ჩასაფრებულნი არიან. რა იარაღს იყენებენ? სიტყვებს. ისინი ცილს გწამებენ, გარცხვენენ, გამცირებენ.
   დავითი წერს, ღმერთის თანდასწრების შუქი უსაფრთხო გარემოს გვიქმნის. ღმერთს შეუძლია დაივანოს შენს გულში, შენ ნებისმიერ დროს შეგიძლია თავი შეაფარო მის კალთას, მიეკრა მის მკერდს.
   როგორ ხდება ეს? ილოცე იქ, სადაც ახლა იმყოფები. თუ ახლავე გაუხსნი გულს, შეგიძლია დარწმუნებული იყო, რომ ის დაგიცავს შენ. ღმერთის აღთქმა შენც გეკუთვნის: “შეიფარე ისინი შენი პირის საფარველქვეშ ადამიანის ხრიკებისაგან, დაიცავი ისინი ენით მომხდარი დავიდარაბისაგან”.

 
23 ივნისი
     უკეთესია ის, რაც შენია
     “სვი წყალი შენი ბინულიდან და ნაკადები შენი ჭიდან” (იგავ. 5:15).
   ადამიანს ახასიათებთ ისურვონ ის, რაც გააჩნიათ სხვებს. ამიტომ ნუ შეშინდები, თუ ოდესმე შეამჩნევ, რომ რაიმე სხვისი მოისურვე. ეს მხოლოდ და მხოლოდ იმის დადასტურებაა, რომ ადამიანი ხარ. 
   პრობლემები მაშინ იჩენს თავს, როდესაც ამ სურვილს უფლებას აძლევ ბუდე გაიკეთოს შენს თავში და ფესვი გაიდგას შენს გულში. სახიფათოა, როდესაც ფლობის სურვილი მოპოვების სურვილში გადაიზრდება.
   კარგია, როდესაც ადამიანი ცხოვრებისეული მიზნებისაკენ მიისწრაფვის. მიზნის გარეშე ადამიანის ცხოვრება უფერული და წარუმატებელია. ის ვერაფერს აღწევს, მტვერი ედება, ჟანგდება, ბერდება, წუწუნებს და თავადაც არ იცის, რას უჩივის.
   მაგრამ, როდესაც მისწრაფებები მოწამლულია არაჯანსაღი სურვილით მიიღო ყველაფერი, ამ ყველაფერს შეიძლება მოჰყვეს დაუკმაყოფილებლობა და სიმწარე. რატომ უნდა შეეჯიბრო სხვებს? რატომ უნდა მოისურვო ის, რაც მათია? ხელოვნურად ნუ შეუქმნი შენს თავს არარსებულ მოწინააღმდეგეებს. სამყარო დიდია და გარკვეული შესაძლებლობები ყველას გააჩნია. ნებისმიერს შეუძლია მიაღწიოს საკუთარ ოცნებას ისე, რომ არ შეეხოს სხვისას. მიეჩვიე საკუთართან ერთად სხვისი გამარჯვებით სიხარულს.
   სიძუნწე და სიხარბე სულიერი დაავადებებია. განსაკურნებლად მხოლოდ ფსიქოთერაპია არ არის საკმარისი, რადგან საქმე მხოლოდ ფსიქოლოგიურ გადახრასთან არ გვაქვს. ეს სულიერი წყლულია, რომლის განკურნების ძალა მხოლოდ ზეციერ ექიმს აქვს.
   იგავების წიგნი იმ რჩევების ნუსხაა, რომლებსაც ღმერთი ჯანსაღი და სრულფასოვანი ცხოვრების მისაღწევად გვაძლევს. უფალი ზრუნავს არა მხოლოდ ჩვენს ხორციელ სხეულზე, არამედ ჩვენი ცხოვრების ნებისმიერ ასპექტზე. მან იცის, რომ როდესაც ადამიანი სხვისი ქონების ნდომით არის დაავადებული, ის ვერ იქნება ბედნიერი. ცხოვრება ტანჯვად გექცევა, როდესაც ფიქრობ, რომ სხვებს ყველაფერი შენზე უკეთესი აქვთ. ასეთი ადამიანი ვეღარ ხედავს ცხოვრების სილამაზეს, ვერ ხედავს ღვთის კურთხევებს საკუთარ ცხოვრებაში, მას ყურადღება იმაზე აქვს გადატანილი, რაც სხვას ეკუთვნის.
   იესოს სურს, რომ ბედნიერი იყო. მას სურს მოაშუშოს შენი გულის ის ფარული ჭრილობები, რომელთა შესახებაც არავინ იცის და რომლებიც დაბრკოლებას უქმნის შენსავე კეთილდღეობასა და წარმატებას. სწორედ ამიტომ გირჩევს იესო: “სვი წყალი შენი ბინულიდან და ნაკადები შენი ჭიდან”.

24 ინვისი
  ცხოვრების წესები
   “გაიხარებენ და ილხენენ ერები, რადგან გაასამართლებ ერებს სისწორით, და ერებს ქვეყანაზე წაუძღვები” (ფსალმ. 66:5).
   კეთილდღეობა ნებისმიერ ადამიანს სურს. ადამიანები ბევრ რამეს კადრულობენ კეთილდღეობის მისაღწევად. დღევანდელი ბიბლიური მუხლი გვესაუბრება ბედნიერი და წარმატებული ხალხის შესახებ, რომელიც სიხარულით ადიდებს ღმერთს მისგან მიღებული კურთხევებისათვის.
   რატომ უბოძა ღმერთმა ამ ხალხს ის, რასაც მრავალნი ეძებენ და ვერ პოულობენ? იმიტომ რომ ამ ხალხისთვის ღმერთია მსაჯულიც და მმართველიც.
   წარმოიდგინე საფეხბურთო მატჩი, სადაც არც მსაჯია და არც წესები. მოედანზე მორბენალი მოთამაშეები მაქსიმალურ ძალისხმევას იყენებენ, დაღლილობისაგან თამაშს ეთიშებიან. რა აზრი ექნება ასეთ ვითარებაში თუნდაც საუკეთესო დარტყმას? რა მიზანი აქვთ მოთამაშეებს? როდის დამთავრდება მატჩი?
   ცხოვრების მოწყობა გაცილებით უფრო სერიოზული საკითხია, თუმცა მაინც რჩებიან ისეთი ადამიანები, რომელთაც მსაჯისა და წესების გარეშე სურთ არსებობა. ისინი მუშაობენ, საქმიანობენ, იბრძვიან დილიდან საღამომდე. მაგრამ გადის დრო და ისინი ეთიშებიან თამაშს. თუნდაც არაერთი გოლი ჰქონდეთ გატანილი მთელი ცხოვრების განმავლობაში, ექნებათ კი მათ მნიშვნელობა?
   66-ე ფსალმუნში აღწერილი ხალხი ბედნიერია, ვინაიდან მიიღო მსაჯული და ცხოვრების მისეული წესები. არ არსებობს სხვა გზა ბედნიერებისაკენ.
   არცთუ ისე ადვილია სხვისთვის შენი მართვის უფლების მინიჭება. ადამიანს დამოუკიდებლად სურს “საკუთარ” გზას მიაკვლიოს, ისე იცხოვროს, როგორც თავად ჩათვლის საჭიროდ, არავის წინაშე არ იყოს ვალდებული. ეს ყველაფერი მას თავისუფლების ცნებაში აქვს არეული და ამით საკუთარ თავს აყენებს ზიანს. ხოლო როდესაც ხვდება, რომ არასწორ გზას ადგას, უკვე გვიანია. ღვთის სიტყვა გადმოგვცემს ცხოვრების წესებს. სიბრიყვეა მათი უგულებელყოფა, მათი უარყოფა - სიგიჟე.
   დაუკვირდი დღეს შენს ურთიერთობას იესოსთან. დააყენე ის შენი ცხოვრებისეული გამოცდილების ცენტრში. არცერთი გასაჭირი აღარაა საშიში, როდესაც იესო გყავს გულში. იგალობე: “გაიხარებენ და ილხენენ ერები, რადგან გაასამართლებ ერებს სისწორით, და ერებს ქვეყანაზე წაუძღვები”.

25 ივნისი
   ეძებე სათნოება სხვებში
   “კურთხეული იყოს შენი წყარო და გაიხარე შენი სიყრმის ცოლით” (იგავ. 5:18).
   ყოველი ადამიანი წყაროა, საიდანაც მოედინება “წყალი”. ამ იდეით უნდა იხელმძღვანელო, თუ გსურს რომ ბედნიერი იყო სხვა ადამიანებთან ურთიერთობაში. 
   განქორწინებას, როგორც წესი, პრეტენზიების, ჩივილისა და ბრალდებების გრძელი ჩამონათვალი ახლავს. მთხრობელი საკუთარ თავს თითქმის ყოველთვის უდანაშაულო მსხვერპლად წარმოაჩენს, სხვას კი - ერთადერთ დამნაშავედ. მაგრამ გამოცდილება გვიჩვენებს, რომ არ არსებობს ერთადერთი დამნაშავე. ერთ-ერთი მათგანი შეიძლება უფრო მართალი აღმოჩნდეს, მაგრამ პასუხისმგებლობა ორივეს ეკისრება. 
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი კონკრეტულად მეუღლეთა ურთიერთობას ეხება, თუმცა ანალოგიური პრინციპის გამოყენება ნებისმიერ სხვა ურთიერთობასთან მიმართებითაც შეიძლება: ნათესავებთან, მეგობრებთან, კოლეგებთან, თანაკლასელებთან.
   პრინციპი ასეთია: შეხედე ადამიანს, როგორც წყაროს. ყოველთვის ივარაუდე, რომ ეს სუფთა წყლის წყარო უნდა იყოს, თუნდაც პერიოდულად ქვის კენჭები და ხმელი ფოთლები მოჰყვებოდეს თან. თვალი დახუჭე ნაკლოვანებებზე და ეცადე ხაზი გაუსვა დადებით თვისებებს. ხშირ შემთხვევაში ადამიანები ისეთები ხდებიან, როგორადაც მათ გარშემომყოფები ხედავენ.
   გაუფრთხილდი წყაროს. დღესდღეობით კაცობრიობის ტრაგედია ის არის, რომ ადამიანები ამ წყაროების დაბინძურებით ცხოვრობენ. მოუვლელი წყაროს წყალი გარკვეული დროის შემდეგ აღარ გამოდგება დასალევად. არსებობენ ისეთი ადამიანებიც, რომლებიც წყაროდან მწარე წყლის გუბეებად გადაიქცნენ და ეს იმიტომ, რომ ვიღაცამ ნაგვითა და ჭუჭყით დააბინძურა წყალი.
   ასეა თუ ისე, შენ მაინც ახდენ გავლენას სხვებზე. ეცადე ყოველთვის საუკეთესო მისწრაფებები გააღვივო სხვებში. სათნოება ყველა ადამიანში არის, თუნდაც აქამდე დამალული იყოს.  ჩასწვდი სიღრმეებს, მაგრამ იფრთხილე, რომ არაფერი დააზიანო.
   ხაზი გაუსვი და აქე სხვისი სათნოება. სიყვარულით მიუთითე შეცდომებზე.  სთხოვე ღმერთს, რომ დაგეხმაროს ადამიანებისადმი ასეთი დამოკიდებულების ჩამოყალიბებაში და დაინახავ, რამდენ კურთხევას და სიხარულს მოგიტანს ეს შენ.
   აქციე ეს დღე გარშემომყოფებში სათნოების აღმოჩენის დღედ. ეცადე დაინახო ადამიანები არა ისეთებად, როგორებიც ახლა არიან, არამედ ისეთებად, როგორებიც შეუძლიათ გახდნენ უფლის წყალობით. დაეხმარე მათ ამაში, შთააგონე, მხარი დაუჭირე.
   დაიწყე ეს ღმერთთან ურთიერთობით. სთხოვე მას, რომ აგიხილოს თვალები, რათა ისე უყურო ადამიანებს, როგორც ის გიყურებს შენ. ღმერთი გისურვებს:    “კურთხეული იყოს შენი წყარო და გაიხარე შენი სიყრმის ცოლით”.

26 ივნისი
   მისი სახელის გულისათვის
   “რადგან ჩემი კლდე და ბურჯი ხარ; შენი სახელის გულისათვის გზა მიჩვენე და გამიძეხი” (ფსალმ. 30:4).
   ეს ფსალმუნი წინააღმდეგობრივი ჩანს. ის ღმერთის განდიდებით იწყება, მაგრამ მე-11 მუხლში დავითი დასძენს: რადგან გაილია ნაღველში ჩემი სიცოცხლე და ჩემი წლები - გლოვაში. დაუძლურდა ჩემი ძალა ჩემი ცოდვებით და ჩემი ძვლები გაიხრწნა”. რანაირი კლდე და ბურჯია ეს, თუ ნაღველისა და ტანჯვა-წვალებისაგან ვერ დაუცვიხარ?   
   ეს ფსალმუნი სწორად ასახავს ჩვენს რეალობას. ეს რწმენისა და გრძნობების ჭიდილია. ერთი მხრივ - ნდობა და სიმტკიცე, მეორე მხივ - ეჭვი და შფოთვა. “ვიცი, რომ ღმერთი გვიცავს, მაგრამ რა მოხდება, თუ რაიმე მიზეზით აღარ დაგვიცავს?” - ეს ეჭვი ყველაზე გულწრფელ ქრისტიანებსაც კი უჩნდებათ.
   დღევანდელი ბიბლიური მუხლი გვარწმუნებს, რომ ღმერთი მოქმედებს. დავითი სთხოვს მას: “შენი სახელის გულისათვის გზა მიჩვენე და გამიძეხი”.
   აქ შეგვიძლია დავინახოთ მითითება სამყაროს კონფლიქტსა და ადამიანის ტანჯვის მიზეზზე.
   რატომ მოაქვს მტერს ტკივილი, ცრემლები და ტრაგედია ღვთის შვილებისთვის? იმიტომ რომ ცდილობს ამის მიზეზად თვით ღმერთი წარმოაჩინოს და ამ გზით ადამიანს საკუთარი შემოქმედის წინააღმდეგ აჯანყების სურვილი გაუჩინოს. აი, რას ეუბნებოდა სატანა ღმერთს იობის შესახებ: “აბა, გაიწოდე ხელი, და შეახე მის ძვალსა და მის ხორცს, პირში თუ არ დაგიწყოს გმობა”. თუმცა ღმერთმა კი არა, თავად სატანამ: “შეჰყარა იობს საშინელი ქეცი ფეხის ტერფიდან თხემამდე” (იობ. 2:5,7).
   ვინ აყენებს ადამიანს ტანჯვას? სატანა. მაგრამ მისი მიზანია, რომ ამ ტანჯვის წყაროდ ადამიანს ღმერთი წარმოუჩინოს. დავითი პასუხობს: “შენი სახელის გულისათვის გზა მიჩვენე და გამიძეხი”.
   როდესაც იტანჯები, საქმე ეხება ღმერთის სახელს, ანუ მისი ძალაუფლების ხასიათს. მტერს სურს, რომ სმენა დაიხშო და უგულებელყო ღვთის დარიგებები. ამით ის ზიანს გაყენებს შენ. ის თავს გახვევს იმ აზრს, რომ ღმერთი უსამართლოა, რომ დაგივიწყა და მიგატოვა. ამ დროს სწორედაც რომ ღმერთს - კლდესა და ბურჯს უნდა შეაფარო თავი. ის აუცილებლად გამოგიწვდის დახმარების ხელს, იმიტომ, რომ უყვარხარ, ბედნიერება სურს შენთვის და არავის მისცემს თავისი სახელის შეურაცხყოფის უფლებას. ყოველ ჯერზე, როდესაც განსაცდელს აწყდები, ანგელოზები სულგანაბულნი ელიან შენს რეაქციას. შენი პასუხით ან ღმერთს განადიდებ, ან დაამახინჯებ შემოქმედის სახეს.
   შეაფარე თავი ღვთის აღთქმებს, უთხარი მას: “რადგან ჩემი კლდე და ბურჯი ხარ; შენი სახელის გულისათვის გზა მიჩვენე და გამიძეხი” .


27 ივნისი
ღორი და ოქროს ბეჭედი
“რაც ღორის დინგზე წამოცმული ოქროს ბეჭედია, ის არის ლამაზი და უჭკუო ქალი” (იგავ. 11:22).
   ეს ბიბლიური მუხლი მხოლოდ ქალებს არ ეხება, რადგან უგუნურება ორივე სქესისათვის ერთნაირად დამახასიათებელი თვისებაა. ორიგინალში გამოყენებული სიტყვა «ტა’ამ»  “უგემურს” ან “გონიერებას მოკლებულს” ნიშნავს. უგუნური ადამიანი უგემურ კერძს შეიძლება შევადაროთ - მისი რეცეპტი არავის აინტერესებს და მისი დამზადება უბრალოდ სისულელეა. არავის უყვარს უგემური საკვები.
   სოლომონის მიერ მოყვანილი შედარება კომიკურია. უბრალოდ ეცადე წარმოიდგინო ღორი, რომელიც ცდილობს ლამაზი გამოჩნდეს და ამაყად აწეულ დინგში ოქროს ბეჭედი აქვს გაყრილი. ღორი მაინც ღორად დარჩება, სამკაულების ქონა ან არქონა საქმეს ვერ შეცვლის.
   როდესაც პატარა ვიყავი ხშირად მსმენია მამისგან: “გოჭად დაბადებული ასეთადვე განაგრძობს ცხოვრებას”. ეს ცხოვრების კანონია. მეცნიერებას არ აღმოუჩენია ღორის ფრინველად გადაქცევის მეთოდი. მაგრამ ღვთის სასუფეველში არსებობს ის, რაც მეცნიერების ფარგლებს საგრძნობლად სცილდება - სასწაულები. 
   ბიბლია გვესაუბრება გარდაქმნის სასწაულზე, როგორც ყველაზე რეალურ ფაქტზე. ღორები მოკლებულნი არიან გონიერებას, მსჯელობისა და შეფასების უნარს, რაც ზუსტადაც რომ ბრძენი ადამიანისთვის არის დამახასიათებელი. ბიბლია ამტკიცებს, რომ ყოველდღიურად იესოსთან მოსული ნებისმიერი ადამიანი მიიღებს მისგან სიბრძნეს.
   ხშირად შევხვედრივარ აუტანელი ხასიათის მქონე ადამიანებს. არავის არ სურდა მათთან საერთო საქმის ქონა, მათ არ ჰყავდათ მეგობრები და მიუხედავად მათი სოციალური სტატუსისა, ისინი სიცარიელისა და მარტოობისაგან იტანჯებოდნენ. მაგრამ მას შემდეგ, რაც ისინი ხვდებოდნენ იესოს და აღიარებდნენ მას საკუთარ მხსნელად, ხდებოდა ის, რაც ახსნას არ ექვემდებარება. ისინი იმდენად გარდაიქმნებოდნენ, რომ ძნელად საცნობნი ხდებოდნენ.
   ასეთი იყო იოანე მოციქული. იესოსთან შეხვედრის მომენტში ის “ქუხილის ძე” იყო, თვით იესო ქრისტე უწოდებდა მას ასე. მაგრამ მოძღვართან ცხოვრებამ იგი სიყვარულის მოციქულად გარდაქმნა.
   კამყოფილი ხარ შენი ხასიათით? თვლი, რომ გამოსასწორებელი გაქვს რაიმე? მიდი იესოსთან, გაატარე დრო მასთან, ეძებე იესო ყოველდღიურად და თავადაც გაოცდები იმ ცვლილებებით, რომლებიც შენს ცხოვრებაში მოხდება. იესოს გარეშე კი “რაც ღორის დინგზე წამოცმული ოქროს ბეჭედია, ის არის ლამაზი და უჭკუო ქალი”.

28 ივნისი
   ჭეშმარიტი სიმდიდრე
   “კეთილად გაიხსენე ქვეყანა და მორწყე, დიდად გაამდიდრე იგი; - ნაკადი ღმერთისა სავსეა წყლით; მოამზადე მათი პური, რადგან წარმართე იგი” (ფსალმ. 64:10).
   პოეტს შეუძლია სილამაზე დაინახოს იქ, სადაც უბრალო ადამიანები მხოლოდ ფაქტებს ხედავენ. დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში დავითი ღმერთს წარმოაჩენს, როგორც მზრუნველ მებაღეს, რომელიც სიყვარულით ამუშავებს ბაღს - “კეთილად გაიხსენე ქვეყანა”.
   თუ გაიხსენებ, რომ ბიბლიაში აღწერილი მიწების უმეტესობა უდაბნო იყო, უკეთ გაიაზრებ რამდენად ფაქიზად უვლის შემოქმედი თავის ქმნილებას.
   ღმერთს არ შეუქმნია უდაბნო. მან შექმნა სიცოცხლე, სიმწვანე, ცხოველები, ფრინველები - მშვენიერი სამყარო, მრავალფეროვანი და მრავალხმიანი. ჭკნობა, გვალვა და უდაბნო ცოდვასთან ერთად გაჩნდა.
   დავითი აღწერს, თუ როგორ უბრუნებს ღმერთი დედამიწას სიცოცხლეს თავისი კურთხევების მეშვეობით, როგორ ყვავდება და ნაყოფს ისხამს ირგვლივ ყველაფერი. ასეთია ღმერთი. მას უყვარს სიუხვე. ის ამზადებს მარცვლებს იმისათვის, რომ ხალხს თავის დროზე მიაწოდოს საზრდო. 
   თავისი განზრახვის შესასრულებლად ღმერთი წვიმას იყენებს. პოეტი აღწერს როგორ მოედინება და როგორ ივსება წყლით მდინარე. ბიბლიაში არ გვხვდება დიდი მდინარეები, ისინი ვერ შეედრება ამაზონს ან ნილოსს. იარდანეს მდინარე პატარა და ვიწროა. მაგრამ ის მუდმივად მიედინება და დაუღალავად აწვდის მიწას სასიცოცხლო წყალს.
   ცხოვრება ქრისტეს გარეშე უდაბნოა. ერთხელ, როდესაც ერთ ადამიანს ვესაუბრებოდი, მისგან ასეთი სიტყვები მოვისმინე: “ჩემი ცხოვრება უდაბნოა. არც მეგობრები, არც სამსახური, არც ოჯახი, ახლა კი ჯანმრთელობაც აღარ გამაჩნია”. ის დამწუხრებული უცქერდა თავის სიყრმის მეგობრებს, რომლებიც ბედნიერი და წარმატებული გახდნენ. “რაში შევცდი? რა გავაკეთე არასწორად?” - წუხდა ის და ცდილობდა პასუხის მიღებას.
   როდესაც იესოს შესახებ დავიწყე მასთან საუბარი ის გულგრილად შეხვდა ამ თემას. სულიერ ცხოვრებას არასოდეს აქცევდა ყურადღებას. მას პატიოსნება და ადამიანების პატივისცემა მიაჩნდა უპირატესად და ამას საკმარისად თვლიდა. 
   მაგრამ ფაქტები საპირისპიროს მეტყველებდა. მისი ცხოვრება მოსაწყენი, უფერული და მშრალი იყო.
   ვიდრე დღევანდელ საქმეებს შეუდგებოდე, შეხედე ცხოვრებას დავითის თვალით:    “კეთილად გაიხსენე ქვეყანა და მორწყე, დიდად გაამდიდრე იგი; - ნაკადი ღმერთისა სავსეა წყლით; მოამზადე მათი პური, რადგან წარმართე იგი”.

   
29 ივნისი
ბოროტმოქმედება თუ გართობა?
“გართობასავით აქვს ბრიყვს ბოროტმოქმედება, ხოლო სიბრძნე - გონიერ კაცს” (იგავ. 10:23).
   ოთხი ახალგაზრდა ადამიანი შეძლებული ოჯახიდან სახლში ბრუნდებოდა საღამოს წვეულებიდან. ავტობუსის გაჩერების მახლობლად მათ სკამიდან გადმოვარდნილი მამაკაცი დაინახეს. ერთ-ერთ მათგანს იდეა მოუვიდა და ამ იდეას დანარჩენებმაც აუბეს მხარი. მათ ერთი კანისტრა საწვავი იყიდეს, მამაკაცს გადაასხეს და ცეცხლი წაუკიდეს, შემდეგ კი იდგნენ და ხარხარებდნენ, უყურებდნენ, როგორ იწვოდა ალმოკიდებული ადამიანი.
   ეს არ არის სცენა საშინელებათა ფილმიდან. დანაშაული დიდი ქალაქის ცენტრში მოხდა. ბრალდებულთა ადვოკატებმა განაცხადეს, რომ ახალგაზრდებს არ განუზრახავთ დანაშაულის ჩადენა, ისინი “უბრალოდ ერთობოდნენ”.
   სოლომონმა საუკუნეებით ადრე დაახასიათა ასეთი ადამიანები. დღევანდელ ბიბლიურ მუხლში თავისუფლად შეიძლება იმ ადამიანების სახელების მოხსენიება.  არსებობენ ადამიანები, რომლებიც გართობის მიზნით სხვას აყენებენ ტკივილს, ტანჯვას, კლავენ მათ, ვისაც არაფერი დაუშავებია.
   ყველაფერი კი წვრილმანებით, “ცელქობით” იწყება - თანაკლასელის ჯიბეში ხოჭოს ჩაგდება, მეგობრის ხელის კვრა და ტანსაცმლიანად აუზში ჩაგდება. ამის შემდეგ იწყება ბილწი წარწერები შენობების კედლებზე, ძეგლების დამახინჯება, საბურავების დახეთქვა, საბოლოო ჯამში კი ბევრად უფრო მძიმე დანაშაულებიც. ეს ყველაფერი გართობის მიზნით კეთდება. ზოგჯერ ისეც ხდება, რომ მშობლები ცდილობენ თავიანთ შვილებს თავიდან ააცილონ პასუხისმგებლობა.
   შენ როგორ ერთობი? როგორ ზრდი შენს შვილებს? ამართლებ საკუთარ და მათ შეცდომებს? ცდილობ თუ არა აუხსნა, რაში ცდებიან? იყო მშობელი - ეს ერთდროულად საჩუქარიც არის და პასუხისმგებლობაც, ჩვენ აუცილებლად ვაგებთ პასუხს იმაზე, თუ როგორ აღვზრდით შვილებს.
   როდესაც ჩვენი საყრდენი ქრისტეა, აღზრდის პროცესში აუცილებლად არის ჩართული სულიერი ფასეულობებიც. როგორც წესი, მორალურ ნორმებს ადამიანი იცავს სხვების გულისთვის, ხოლო სულიერს - ღმერთის გულისთვის, რომელიც ყველაფერს ხედავს. სრულიად შესაძლებელია, რომ ადამიანი აფასებდეს მორალს, მაგრამ არ იყოს სულიერი. მაგრამ სულიერი ადამიანი ვერ უარყოფს მორალურ პრინციპებს. 
   დაუფიქრდი დღეს შენს ფასეულობებს. გამოიყენე ეს პრინციპი საკუთარი თავისა და შვილების მიმართ: “გართობასავით აქვს ბრიყვს ბოროტმოქმედება, ხოლო სიბრძნე - გონიერ კაცს”

30 ივნისი
  ღმერთი იმოქმედებს
  “მიაქციე ღმერთზე შენი გზასავალი, მიენდე მას და ის აღასრულებს” (ფსალმ. 36:5).
   ნოვოსიბირსკის აეროპორტის ტაბლოზე ამინდის მაჩვენებლების მიხედვით გარეთ -29 °C იყო. სიცივე ძვლებამდე აღწევდა. მაგრამ ჩემი კანკალი ნოვოსიბირსკის ზამთრის სუსხიან დღეს არ გამოუწვევია. სავარაუდოდ, ჩემს რეისზე ვერ მოვხვდებოდი. როდესმე დაგიგვიანია თვითმფრინავზე სულ რამდენიმე წუთით შეყოვნების გამო? ეს ძალიან უსიამოვნი განცდაა, იმ დღეს კი ამაზე ფიქრი აუტანელი იყო ჩემთვის. სიცხემ ამიწია, გრიპი უკანასკნელ ძალებს მაცლიდა, დაძაბული სამუშაო კვირის შემდეგ ისედაც ძალიან დაღლილი ვიყავი. ამ სამყაროში ყველაზე მეტად სახლში მოხვედრას ვნატრობდი, მაგრამ ყველაფერი ჩემს საწინააღმდეგოდ მოქმედებდა. ალბათობა იმისა, რომ თვითმფრინავი უჩემოდ გაემგზავრებოდა უფრო და უფრო რეალური ხდებოდა და ამის გამო ჩემი მდგომარეობაც უარესდებოდა.
   უეცრად 36-ე ფსალმუნი გამახსენდა: “მიაქციე ღმერთზე შენი გზასავალი, მიენდე მას და ის აღასრულებს”. ამ სიტყვებმა შიში და შფოთვა გააქრო ჩემი გულიდან. მივხვდი, რომ თავს ვიხრჩობდი ერთ ჭიქა წყალში. განა ასეთი დიდი იყო პრობლემა? ყველაზე დიდი, რაც მემუქრებოდა ამ მართალია ცივ, მაგრამ არაჩვეულებრივი ადამიანებით სავსე ქალაქში კიდევ 24 საათის გატარება იყო. განა ეს საკმარისი მიზეზია სასოწარკვეთილებისთვის? მაგრამ ასეთია ჩვენი ცხოვრება - სწრაფად ვკარგავთ მოთმინებას, ყველაფერს ვართულებთ, გადაჭარბებით ვაფასებთ სირთულეებს, საჭიროების გარეშე ვინადგურებთ თავს.
   დაფიქრდი დღევანდელ პრობლემებზე. მაგრამ ნუ იფიქრებ მარტო. მიენდე ღმერთს. მშვიდად გაიაზრე ყველაფერი. ნუ მისცემ ნეგატიურ გრძნობებს შენი გონების დაბინდვის საშუალებას. შემდეგ კი უპასუხე შეკითხვას - ღირს თუ არა შენი პრობლემა იმად, რომ საკუთარი თავი თვითგანადგურებამდე მიიყვანო? ხომ არ სჯობს, რომ ზეცას მიაპყრო თვალები და ღმერთს ჩააბარო შენი გზა?
   დავითი წერს: “ის აღასრულებს”. ეს არ გულისხმობს იმას, რომ გულხელდაკრეფილი უნდა იჯდე. ღმერთი დაამშვიდებს შენს სულს, დაგეხმარება სირთულეების სხვა კუთხით დანახვაში. შეიძლება ამის შემდეგ შენ შეძლებ იმის გაცნობიერებას, რომ საქმე არც ისე უიმედოდაა, როგორც შენ გგონია. მაგრამ თუ იმედი მაინც არ არის? ღმერთი მარადიული, ყოვლისშემძლე და ყოვლადძლიერია. მისთვის არ არსებობს უიმედო შემთხვევები. თუკი წითელი ზღვის ორად გაპობა შეძლო, განა შენი პრობლემების მოგვარებაში ვერ დაგეხმარება? ყველაფერი მარტივადაა - “მიაქციე ღმერთზე შენი გზასავალი, მიენდე მას და ის აღასრულებს”.    
   
  

