რწმენა, რომლითაც ვცოცხლობ
მეორე კვარტალი
აპრილი
ღვთის წამალი ცოდვისგან განსაკურნავად
1 აპრილი
       ადამიანთა მხსნელი 
[bookmark: _GoBack]შესაზიზღი იყო ის და კაცთაგან მიტოვებული, გატანჯული და დასნეულებული. ჩვენ სახეს ვარიდებდით მას, შესაზიზღი იყო და არაფრად ვაგდებდით (ეს. 53:3).
ქრისტეს სისხლი ცოდვისაგან დაცვის მარადიული საშუალებაა (დროის ნიშნები, 1889 წ. 30 დეკემბერი).
ქრისტეს სიკვდილი ჯვარზე წარმოადგენდა ნებაყოფლობით მორჩილებას, თორემ სხვაგვარად მასში არ იქნებოდა დამსახურება, ვინაიდან სამართლიანობა ვერ დასჯიდა ცოდვილის ნაცვლად იმ უდანაშაულოს, რომელსაც არ ენდომებოდა ამ სასჯელის მიღება (დროის ნიშნები, 1900 წ. 22 აგვისტო).
   იესო... გახდა “ტანჯული”, რათა ჩვენთვის სიხარული მოეცა. უფალმა დაუშვა, რომ მის ჭეშმარიტებით და მადლით სავსე ერთადერთ ძეს დაეტოვებინა ენით აუწერელი დიდების სავანე და მოსულიყო გარყვნილებით და ცოდვებით მოწამლულ, დაწყევლილ და სიკვდილის ჩრდილით მოფენილ დედამიწაზე. უფალმა ნება დართო მას, ვისაც მამის სიყვარულის წიაღში ედო სავანე და ვისაც თაყვანს სცემდა ანგელოზთა მხედრობა, მიეღო სირცხვილი... და სიკვდილი (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 5).
   შეხედეთ ჯვარს და მსხვერპლს, მასზე გაკრულს... ქრისტემ იტვირთა ჩვენი ცოდვები, ეს ტანჯვა, ეს აგონია - თქვენი გამოსყიდვის ფასია (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 6, გვ. 479).
   ჩვენთვის მომზადებული იყო მწარე სასმისი, ჩვენი ცოდვებისაგან გამოხდილი, მაგრამ ჩვენმა ძვირფასმა მაცხოვარმა ეს სასმისი წარსტაცა ჩვენს ბაგეებს და თვითონ შესვა, მის ნაცვლად კი გვთავაზობს ხსნის სასმისს... (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 73).
   ჩვენ ვერც კი წარმოვიდგენთ, რამდენად უფრო მძიმე იქნებოდა ჩვენი ტანჯვა, რამდენად უფრო საშინელი იქნებოდა ჩვენი უბედურება, იესო რომ არ მოგვხვეოდა ადამიანური თანაგრძნობის ხელით და არ ავემაღლებინეთ.
   ჩვენ შეგვიძლია ვიხაროთ იმედით... ჩვენი დამცველის წყალობით გვაქვს მიტევება და მშვიდობა. იგი მოკვდა, რათა წაეშალა ჩვენი ცოდვები, ჩვენთვის ჩაეცმია თავისი სიმართლის სამოსელი და მოვემზადებინეთ ზეციური ურთიერთობებისთვის, სადაც შევძლებთ, სინათლეში ვიმყოფებოდეთ სამარადისოდ (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 316, 317). 
-------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                       ლუკ. 22

2 აპრილი
ცოდვილის მეგობარი
მეგობრიანი კაცი შეიძლება განადგურდეს, მაგრამ არის მოყვასი ძმაზე უფრო ახლობელი (იგავ. 18:24).
იესო ცოდვილის მეგობარია. მისი გული მუდამ გახსნილია. ის მუდამ თანაუგრძნობს ადამიანის დარდს, მას აქვს მთელი ხელმწიფება ზეცაში და დედამიწაზე (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 3, გვ. 433).
   ქრისტეს პიროვნებაში ჩვენ ვხედავთ მარადიულ ღმერთს, რომელიც უსასრულო წყალობას აძლევს დაცემულ კაცობრიობას (დროის ნიშნები, 1904 წ. 27 იანვარი).
   ქრისტე ამქვეყნად მოვიდა იმის საჩვენებლად, რომ როცა ადამიანი ძალებს იღებს ზეციდან, შეძლებს იცხოვროს უმწიკვლოდ...
   მათთვის, ვისაც კურნავდა, იესოს შეეძლო ეთქვა: “გამომყევი”, და განკურნებულიც მიჰყვებოდა მას. ამქვეყნიური განუყოფელი ხელმწიფების დრო დასრულდა. მისი ხმის გაგონებაზე სიხარბისა და პატივმოყვარეობის სული ქრებოდა გულიდან, ადამიანები დგებოდნენ და თავისუფლები, მაცხოვარს მიჰყვებოდნენ...
   იესოს არასოდეს შეუქცევია ზურგი ადამიანისთვის და არ ჩაუთვლია იგი უღირსად, პირიქით, ის ცდილობდა გამოეყენებინა თავისი მკურნალი ძალა, რათა ყოველ ადამიანს დახმარებოდა... იესო ისწრაფოდა, იმედის ცეცხლი აენთო ყველაზე გულქვა, გაბოროტებულ ადამიანებში და დაერწმუნებინა ისინი, რომ შეუძლიათ გახდნენ უმანკონი და სუფთანი, შეიძინონ ისეთი ხასიათი, რომელიც აშკარად დაამოწმებს, რომ ისინი ღვთის შვილები არიან.
   იესო ხშირად ხვდებოდა ადამიანებს, რომლებიც სატანის ბადეში იყვნენ მოხვედრილნი და ძალა არ ჰქონდათ, მისი ხაფანგიდან დაეღწიათ თავი. იმედგაცრუებულ, დასნეულებულ, ცდუნებულ, დაცემულ ადამიანებს იესო მიმართავდა ყველაზე ნაზი თანაგრძნობისა და სიბრალულის სიტყვებით, სიტყვებით, რომლებიც მათ სჭირდებოდათ და რომლებიც მათი ცნობიერებისთვის მისაწვდომი იყო. ასევე ხვდებოდა ადამიანებს, რომლებიც სასტიკ ბრძოლას ეწეოდნენ ადამიანთა სულების მტერთან. ასეთებს იესო ამხნევებდა, მოუწოდებდა, მყარად მდგარიყვნენ და არწმუნებდა, რომ უეჭველად გაიმარჯვებენ, ვინაიდან ღვთის ანგელოზები მათ მხარეზე არიან და ისინი დაეხმარებიან გამარჯვების მოპოვებაში (განკურნების მსახურება, გვ. 25, 26).
   ის, უცოდველი, თანაუგრძნობს ცოდვილის სისუსტეს...
   ადამიანებს სძულთ ცოდვილი, მაგრამ უყვართ ცოდვა. ქრისტეს კი უყვარს ცოდვილი, მაგრამ სძულს ცოდვა. და ყველა მისი მიმდევარი მისი მსგავსია. ქრისტიანული სიყვარული არ ისწრაფვის გაკიცხვისაკენ, არამედ იღვწის ჭეშმარიტი მონანიების გამოსაცნობად, ყოველთვის მზად არის მიუტევოს, შთააგონოს, მიუთითოს მეგზურს სიწმიდისაკენ და განამტკიცოს იგი ჭეშმარიტების გზაზე (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 357).
-------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                       ლუკ. 23

3 აპრილი
სიცოცხლის დაუშრეტელი წყარო
ხოლო ვინც შესვამს წყლიდან, რომელსაც მე მივცემ მას, საუკუნოდ არ მოსწყურდება. რადგან წყალი, მე რომ მივცემ, მასში გადაიქცევა წყლის წყაროდ, რომელიც საუკუნო სიცოცხლედ იდინებს (იოან. 4:14).
   ბევრი უფრო მეტად სულიერი დაავადებებით იტანჯება, ვიდრე სხეულის სნეულებებით, და ისინი შვებას ვერ იგრძნობენ მანამ, სანამ არ მივლენ ქრისტესთან, სიცოცხლის წყაროსთან... ქრისტე არის ცოდვით დაავადებული სულის უძლიერესი მკურნალი. (რჩევები ჯანსაღი ცხოვრების წესის შესახებ, გვ. 502).
   თუ იესოს დავკარგავთ, საყრდენი აღარ გვექნება... მარადიული მადლი მუდმივად მომდინარე ნაკადებით გადმოღვრის მადლს მათზე, რომლებიც როგორც კი იგრძნობენ წყურვილს, მივლენ მასთან და დალევენ (წერილი 2, 1889 წ.).
   მას, ვინც წყურვილს ამქვეყნიური წყაროებიდან იკლავს, კვლავ მოსწყურდება. დღეს მილიონობით ადამიანი იტანჯება უმეცრებაში. ადამიანები მზად არიან დაეწაფონ რომელიმე წყაროს, რათა აზრი ჰპოვონ თავიანთი არსებობისა. მაგრამ ამ წყურვილის მოკვლა მხოლოდ ქრისტეს შეუძლია. “ქრისტეს - ყველა ხალხთა სასურველს”, რომელიც მთელს კაცობრიობას სჭირდება. ღვთიური მადლი, რომლის მიცემაც მხოლოდ მას ძალუძს, - აი ის ცოცხალი წყალი, რომელიც ანახლებს, წმედს და ახალი ძალებით ავსებს ადამიანის სულს...
   მას, ვინც ერთხელ იგემა ქრისტეს სიყვარული, მუდამ მოსწყურდება იგი. სხვა აღარაფერი სჭირდება მას. მის თვალში ფასს კარგავს ყოველგვარი სიმდიდრე, ამქვეყნიური პატივი და დიდება. გული ამბობს: “მე კვლავ მჭირდება შენი მადლი”. და მაცხოვარი, რომელიც ყოველთვის ეხმარება ადამიანს თავისი საჭიროების შეცნობაში, მზად არის მისი სულიერი წყურვილისა და შიმშილის დასაკმაყოფილებლად. ადამიანური ძალა დასუსტდება, მიწიერი საყრდენნი შეირყევიან, სასმისი დაიცლება, წყარონი დაშრებიან, მაგრამ ჩვენი მხსნელი დაუშრეტელი წყაროა. შეგვიძლია ვსვათ კურთხეული “წყლის წყარო, რომელიც საუკუნო სიცოცხლედ იდინებს”. იგი ღებულობს მისგან ძალასა და მადლს ყველა საჭიროების დასაკმაყოფილებლად (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 129, 130).
   ყოველი მისი ჭეშმარიტი მოწაფე მახარებელი ხდება ღვთის სასუფევლისათვის. ყოველი მსმელი მისი სიცოცხლის წყლისა თვით იქცევა სიცოცხლის წყაროდ. ვინც ღებულობს, შემდგომში სხვებს უწილადებს. ქრისტეს მადლი ადამიანის გულში ჰგავს წყაროს უდაბნოში, რომელიც ამოჩქეფს განწირულ ადამიანთა სულების გამოსაფხიზლებლად და გასანახლებლად და მათში სიცოცხლის წყლის შესმის სურვილის გასაღვიძებლად (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 138).
------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                          ლუკ. 24

4 აპრილი
ჩემი გამცილებელი და მესაჭე
გასწავლი შენ და დაგაყენებ სწორ გზაზე, რომლითაც ივლი, თვალს დავიჭერ შენზე (ფსალმ. 31:8).
   ქრისტიანის ცხოვრება ხშირად გარშემორტყმულია საფრთხეებით, და საკუთარი ქრისტიანული მოვალეობის შესრულება ზოგჯერ შეუძლებელი ჩანს. წარმოსახვა შემეცნებაში წინ ხატავს გარდაუვალი კატასტროფის, ხოლო უკან - მონობისა და სიკვდილის სურათს. მაგრამ ღვთის ხმა გარკვევით ამბობს: იარე წინ. მოდით, დავემორჩილოთ ამ ბრძანებას, თუნდაც ვერაფერს ვხედავდეთ წყვდიადში. ჩვენი წინსვლის ხელის შემშლელი წინააღმდეგობები არასოდეს გაქრება, თუკი ჩვენ გაუბედავები და პესიმისტურად განწყობილები ვიქნებით. ისინი, რომლებიც არ ჩქარობენ, რომ დაემორჩილონ მანამ, სანამ არ გაქრება ყველა გაუგებრობა, გაურკვევლობა და აღარც იმედგაცრუების საფრთხე იქნება, არასოდეს დაემორჩილებიან. რწმენა სიძნელეებზე მაღლა იყურება; იგი ებღაუჭება უხილავს, ყოვლისშემძლეს და ამიტომ არასოდეს ჩავარდება გამოუვალ მდგომარეობაში. გწამდეს - ნიშნავს, მაგრად ჩავჭიდოთ ხელი ქრისტეს ნებისმიერ სიტუაციაში (სახარების მსახურები, გვ. 262).
   ყოველ გემს, რომელიც ცხოვრების ზღვაში მიცურავს, ესაჭიროება ღვთიური მესაჭე ბორტზე. მაგრამ როდესაც ამოვარდება ქარი, შეუტევს ქარიშხალი, ბევრი ადამიანი თავის მესაჭეს ზღვაში აგდებს და თავის გემს ანდობს მოკვდავი ადამიანის ხელს ან ცდილობს დამოუკიდებლად წაიყვანოს იგი. შემდეგ ხდება უბედურება და გემის მსხვრევა, ხოლო მესაჭეს ბრალს სდებენ, რომ ისინი ასეთ საშიშ წყლებში წარმართა. ნუ ანდობთ თავს ადამიანის ხელთ, არამედ თქვით: “უფალია ჩემი შემწე. მე მის რჩევას მოვძებნი; მე მის ნებას შევასრულებ...” ადამიანს ღვთიური განათლების გარეშე არ შეუძლია, თავს უშველოს საკუთარი პროფესიული უნარებით ისევე, როგორც ეგვიპტური ღმერთები ვერ ათავისუფლებდნენ მათ იმედზე მყოფებს... ნუ ანდობთ თავს ადამიანებს. იმოქმედეთ ღვთის ხელმძღვანელობით.
   თქვენ ქრისტემ ამოგარჩიათ. თქვენ გამოსყიდული იყავით კრავის ძვირფასი სისხლით. ღმერთის წინაშე დაეყრდენით ამ სისხლის ქმედითობას. უთხარით მას: “მე შენი ვარ, რადგან შენ შემქმენი; მე შენი ვარ, რადგან შენ გამომისყიდე. მე ვაფასებ ადამიანთა ხელისუფლებას და ჩემი ძმების რჩევებს, მაგრამ არ შემიძლია, რომ მთლიანად ამაზე ვიყო დამოკიდებული. მე მინდა, შენ მასწავლიდე, ღმერთო. მე შენთან აღთქმა დავდე, რომ მივიღებ ხასიათის ღვთიურ სტანდარტს და შენ ჩემს მრჩევლად, გამცილებლად და ჩემი ცხოვრების ყოველი გეგმის მონაწილედ მიგიღე; ამიტომ მასწავლე”. პირველ რიგში იფიქრეთ ღვთის დიდებაზე... დაე, თქვენი ცხოვრების ყოველი ნაბიჯი განათებული იყოს უფლის ნების შესრულებისადმი წმიდა მისწრაფებით, რათა თქვენმა გავლენამ გარშემომყოფნი აკრძალული გზისკენ არ წარმართოს (ქრისტიანული აღზრდის პრინციპები, გვ. 348, 349).
-------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                            იოან. 1


5 აპრილი
ქრისტეს სამსხვერპლო სისხლი
რაკი იცით, რომ არა ხრწნადი ვერცხლით ან ოქროთი იქენით გამოსყიდულნი მამებისგან გადმოცემული ამაო გზიდან, არამედ ქრისტეს ძვირფასი სისხლით, როგორც უბიწო და უმანკო კრავისა (1 იოან. 1:18, 19).
   ქრისტემ, ჩვენმა შუამდგომელმა და გამომსყიდველმა, იტვირთა ყველა ჩვენგანის ცოდვა. იგი “ავაზაკთა შორის შეირაცხა”, რათა რჯულის განკითხვისაგან გავეთავისუფლებინეთ (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 593).
   მას  მთელი არსებით სძულდა ცოდვა, მაგრამ მაინც თავის თავზე აიღო მთელი წუთისოფლის ცოდვები. უდანაშაულომ მიიღო დამნაშავეთა სასჯელი. მან, უცოდველმა, თავისი თავი შესთავაზა მსხვერპლად ცოდვილთა ნაცვლად. თითოეული ცოდვის დანაშაული მძიმე ტვირთად დააწვა წუთისოფლის გამომსყიდველის ღვთიურ სულს. მას დაეკისრა ადამის თითოეული ძისა და ასულის ბოროტი ზრახვების, ცოდვილი საქმეების საზღაური, ვინაიდან მან დაიკავა ცოდვილის ადგილი (დროის ნიშნები, 1913 წ. 22 ივლისი).
   შეხედეთ მის ტანჯვას გეთსიმანიის ბაღში, უდაბნოში, ჯვარზე! ღვთის ძემ, უბიწომ და წმიდამ, იტვირთა ყველას ცოდვა. მან, ვინც მამაში იყო და მამა მასში, მთელი სიმძიმით იგრძნო ცოდვათა საშინელება, რომელიც აშორებს ღმერთს ადამიანისაგან. სწორედ ამიტომ აღმოხდა მას ტანჯვის ძახილი: “ღმერთო ჩემო, ღმერთო ჩემო, რად მიმატოვე?” (მათ. 27:46). ცოდვის ტვირთი და მისი საშინელება, რაც ადამიანს ღმერთისაგან აშორებს, - აი, რა სტანჯავდა იესოს გულს (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 7,8).
   “არა ხრწნადი ვერცხლით ან ოქროთი იქენით გამოსყიდულნი”, - ამბობს პეტრე (1პეტრ. 1:18). ო, ეს რომ საკმარისი ყოფილიყო ადამიანის ხსნის საყიდლად, რა ადვილად შეასრულებდა თავის მისიას ის, ვინც თქვა: “ჩემია ვერცხლი და ჩემია ოქრო”! (ანგ. 2:8). მაგრამ ცოდვილების გამოსყიდვა მხოლოდ ღვთის ძის ძვირფას სისხლს შეუძლია (განკურნების მსახურება, გვ. 502).
   გვიბოძა რა მთელი ზეცის უსასრულო საგანძური ქრისტეს სახით, ღმერთმა შეიძინა თითოეული ადამიანის ნებისყოფა, გრძნობები, გონება და გული. (ქრისტეს იგავები, გვ. 186). 
-------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                           იოან. 2

6 აპრილი
გამართლება მისი სისხლით
ახლა კი, როცა მისი სისხლით გავმართლდით, მით უფრო გადავურჩებით რისხვას მისი წყალობით (რომ. 5:9).
აშკარაა, ღმერთს არ სურს, თქვენ უნდობლობა გამოიჩინოთ და სულს იტანჯავდეთ შიშით, რომ ღმერთი არ მიგიღებთ, რადგან ცოდვილები და უღირსნი ხართ... შეგიძლიათ თქვათ: “მე ვიცი, რომ ცოდვილი ვარ, მაგრამ სწორედ ამ მიზეზით მესაჭიროება მხსნელი... მე არ მაქვს არანაირი დამსახურება ან ღვთისმოსაობა, რომელთა იმედითაც პრეტენზია მექნებოდა გადარჩენაზე; მაგრამ მე ღმერთის წინაშე წარვადგენ ყოვლისშემრიგებელ სისხლს ღვთის უმანკო კრავისა, რომელიც თავის თავზე იღებს წუთისოფლის ცოდვას. ეს არის ჩემი გამართლების ერთადერთი საშუალება” (დროის ნიშნები, 1892 წ. 4 ივლისი).
   ღმერთთან ჩვენი მისვლა და ცოდვების მიტევება შესაძლებელია მხოლოდ იესო ქრისტეს, ჩვენი შუამდგომელის მეშვეობით. ღმერთი ვერ მოგვიტევებს ცოდვებს თავისი სამართლიანობის, სიწმიდისა და ჭეშმარიტების საზიანოდ. მაგრამ იგი მოგვიტევებს ცოდვებს და მოგვიტევებს სრულად. არ არსებობს ცოდვები, რომლებსაც იგი არ მოგვიტევებს უფალ იესო ქრისტეში და მისი მეშვეობით. ეს ცოდვილის ერთადერთი იმედია და თუ უფალი იმედს მისცემს მას ჭეშმარიტ რწმენაში, იგი გარანტირებულად მიიღებს სრულ მიტევებას. არსებობს მხოლოდ ერთი არხი, ყველასთვის ხელმისაწვდომი. მისი წყალობით მდიდრული და გულუხვი მიტევება ელოდება მონანიე და თავმოდრეკილ ადამიანს. მიტევებული იქნება ყველაზე ბნელი ცოდვები. ეს გაკვეთილები მოცემული იქნა ღვთის რჩეული ხალხისათვის ათასობით წლების წინ და მეორდებოდა სხვადასხვა სიმბოლოებსა და სახეებში, რათა ყოველ გულში აღბეჭდილიყო ჭეშმარიტება, რომ სისხლის დაღვრის გარეშე არ არსებობს ცოდვების მიტევება...სამართლიანობა მოითხოვს ადამიანის ტანჯვას, მაგრამ ქრისტემ ის ღმერთის ტანჯვით შეცვალა. მის საკუთარ ტანჯვას არ ესაჭიროება საზღაური, მან ის გადაიტანა ჩვენი გულისთვის, მისი ყველა დამსახურება და სიწმიდე დაცემულ ადამიანს მიეძღვნა (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 912, 913. ე. უაითის კომენტარები).
   ქრისტე მოგვიწოდებს, ჩვენი ცოდვები მივანდოთ მას, ვინც იტვირთა ისინი... მაგრამ თუ უარს ვიტყვით, რომ მათგან გავთავისუფლდეთ და პასუხისმგებლობას საკუთარ თავზე ავიღებთ, დავიღუპებით. ჩვენ შეგვიძლია დავეცეთ ქრისტეზე, როგორც ცოცხალ ქვაზე და დავსახიჩრდეთ, მაგრამ თუ ეს ქვა ჩვენ დაგვეცემა, მაშინ მტვრად გვაქცევს (ხელნაწერი 21, 1895 წ.).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი 19:32                                                                                                  იოან. 3

7 აპრილი
მშვიდობა ჯვრის მეშვეობით
ამიტომ ახლა არავითარი მსჯავრი არ არის მათზე, რომლებიც ქრისტე იესოში ცხოვრობენ არა ხორციელად, არამედ სულიერად (რომ. 8:1)
   ღვთის სიტყვის თანამედროვე მასწავლებლები სულ უფრო რომ ამაღლებდნენ ქრისტეს ჯვარს, მათი მსახურება ბევრად წარმატებული იქნებოდა, ვინაიდან “ცოდვილები თუ ერთხელ მაინც სერიოზულად შეხედავენ ჯვარს და დაინახავენ მასზე გაკრულ მაცხოვარს, მაშინ გააცნობიერებენ ღვთის თანაგრძნობის სიღრმესა და ცოდვის მანკიერებას (მოციქულთა საქმეები, გვ. 209).
  როდესაც სულიწმიდა აღვიძებს სინდისს, მაშინ ნათლად ხედავთ, რომ ცოდვა დამღუპველია და მისი ძალა - დამანგრეველი... და მაშინ გრძნობთ თქვენს დანაშაულს. როდესაც ხედავთ, თუ რა უბედურება მოაქვს ცოდვას, გიჩნდებათ მისდამი სიძულვილი... გწყურიათ სიწმიდე, თავისუფლება და მიტევება. მაგრამ არ იცით, როგორ მიხვიდეთ ღმერთთან, როგორ დაემსგავსოთ მას.
   შინაგანი სიმშვიდე, სიყვარული და მიტევება უფლისაგან - აი, რა სჭირდება თქვენს გულს. ამ შინაგან სამყაროს ვერ მოგცემთ თქვენ ვერც ფული, ვერც ინტელექტი, ვერც სხვა რაიმე ადამიანური ცოდნა. საკუთარი ძალებით ამის შეძენის მცდელობა უაზრობაა. ღმერთი უანგაროდ გაძლევთ თქვენ მას, “უვერცხლოდ და უსასყიდლოდ” (ეს. 55:1).
   მიდით მასთან და სთხოვეთ, რომ გაგწმიდოთ ცოდვებისაგან და მოგცეთ ახალი გული. დარწმუნებული იყავით, რომ ეს მოხდება, რადგან მან აღგვითქვა... რაოდენ დიდი უპირატესობაა: - მიხვიდე იესოსთან, განიწმიდო ცოდვებისაგან და დადგე უფლის კანონის წინაშე სინდისის ქენჯნის გარეშე! (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 24, 25).
   როდესაც ჯვართან მყოფი ცოდვილი უმზერს იმას, ვინც მისი გულისთვის მოკვდა, შეუძლია იხაროს ენით გამოუთქმელი და განდიდებული სიხარულით, ვინაიდან მისი ცოდვები მიტევებულია. როცა ჯვართან მუხლს მოიყრის რწმენით, იგი აღწევს ყველაზე ამაღლებულ მდგომარეობას, სადამდისაც კი შეუძლია მოკვდავს, რომ ამაღლდეს (მოციქულთა საქმეები, გვ. 209, 210).
   მადლობა შესწირეთ ღმერთს იმისათვის, რომ მოგცათ თავისი საყვარელი ძე და ილოცეთ, რომ მისი სიკვდილი ამაო არ გამოდგეს თქვენთვის! წმიდა სული მოგიხმობთ თქვენ დღეს! მიდით იესოსთან. და თუკი ამას მთელი გულით გააკეთებთ, შეგიძლიათ იქონიოთ მისი მადლის იმედი.
   უფლის სიტყვის კითხვისას არ დაგავიწყდეთ, რომ მასში ჩაქსოვილია ენით აუწერელი სიყვარული და წყალობა უფლისა... თქვენ მხოლოდ ირწმუნეთ, რომ უფალი თქვენი შემწეა, რომ მას სურს ადამიანში აღადგინოს სულიერება. და თუკი მიხვალთ მასთან აღსარებით და მონანიებით, აუცილებლად მოგცემთ წყალობას და მიტევებას (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 27).
-----------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                                  იოან. 4

8 აპრილი
დიდებული შენაცვლება
ქრისტემ გამოგვისყიდა რჯულის წყევლისაგან და გახდა წყეული ჩვენს ნაცვლად, ვინაიდან დაწერილია: “წყეულია ყოველი დაკიდებული ძელზე” (გალ. 3:13).
   ვინაიდან რჯულის ფუნქციაა განსჯა, მასში არ არის ძალა იმისათვის, რომ მიუტევოს ან გამოისყიდოს (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1094. ე. უაითის კომენტარები).
   ქრისტეს გარეშე თავად რჯულს მხოლოდ განსჯა და სიკვდილი მოჰქონდა ცოდვილისათვის. მასში არ არის გადამრჩენელი თვისებები - არ არის ძალა ცოდვილის დაცვისა სასჯელისაგან... 
ღვთის რჯულის დარღვევასთან დაკავშირებით საჭირო გახდა ქრისტეს სიკვდილი, რათა გადარჩენილიყო ადამიანი, და აგრეთვე განმტკიცებულიყო რჯულის მაღალი მდგომარეობა და ავტორიტეტი. ქრისტემ თავის თავზე მიიღო ცოდვის მსჯავრი. მან საკუთარ თავში შემოუშვა ადამიანთა უბედურება. ის, ვინც ცოდვა არ იცოდა, ჩვენი გულისთვის გახდა ცოდვა (ხელნაწერი 58, 1900 წ.).
   ქრისტეს, როგორც ცოდვილი ადამიანების შემცვლელსა და თავმდებს, დაეკისრა მათი უკეთურება. ღვთის ძე ბოროტმოქმედებთან შეირაცხა, რათა ადამიანები რჯულის სამსჯავროდან დაეხსნა... როდესაც იტვირთა ჩვენი ცოდვები, მან მიიღო სასჯელი, რომელსაც რჯული მოითხოვდა ადამიანთა უკეთურობისთვის, და თავად გახდა ცოდვა ადამიანის გამოსასყიდად (ხსნის ისტორია, გვ. 225).
   ცოდვა, ასეთი საძულველი მისთვის, იქამდე გროვდებოდა უფლის თავზე,  სანამ მისი სიმძიმის ქვეშ კვნესა არ აღმოხდა მას. გასაკვირი არაა, რომ მისი ადამიანური ბუნება ამ დროს თრთოლამ მოიცვა. ანგელოზები განცვიფრებულები უყურებდნენ ღვთის ძის სასოწარკვეთილ სულიერ ტანჯვას, რაც იმდენად სჭარბობდა მის ფიზიკურ ტკივილს, რომ იგი ამ უკანასკნელს ვერც კი გრძნობდა (დროის ნიშნები, 1889 წ. 25 ნოემბერი).
   ღმერთმა დაუშვა, რომ მისი ძე შეწირულიყო ჩვენს დანაშაულთა გამო. იგი თვითონ ხდება მოსამართლე თავისი ძის მიმართ, რომელმაც იკისრა ცოდვები, და დროებით აღარ არის მოსიყვარულე მამა მისთვის.
   აქ ყველაზე საოცარი სახით მჟღავნდება ღვთის სიყვარული ამბოხებული კაცობრიობის მიმართ (მოწმობები მქადაგებლებისათვის, გვ. 246).
   მთელი წუთისოფლის ცოდვა იესოს დაეკისრა, და ღვთაებამ თავისი უმაღლესი შეფასება მისცა კაცობრიობის ტანჯვას იესოში, რათა მთელი წუთისოფელი ყოფილიყო მიტევებული შემნაცვლებლისადმი რწმენის მეშვეობით. ყველაზე დიდ დამნაშავეს კი არ უნდა ეშინოდეს, არამედ სჯეროდეს, რომ ღმერთი მიუტევებს, ვინაიდან ღვთიურმა მსხვერპლმა გადაიხადა გამოსასყიდი, რომელსაც რჯული მოითხოვს. ცოდვილს შეუძლია ქრისტეს მეშვეობით დაუბრუნდეს ღმერთს (რევიუ ენდ გერალდი, 1912 წ. 28 ნოემბერი).
-------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                       იოან. 5

9  აპრილი
სრულყოფილი გამოსყიდვა
უფრო მეტიც, ვიქადით ღმერთით ჩვენი უფლის იესო ქრისტეს მეშვეობით, რომლის წყალობითაც მივიღეთ ახლა შერიგება (რომ. 5:11).
   ის ფაქტი, რომ ქრისტემ იტვირთა მთელი წუთისოფლის ცოდვები, მოწმობს მისი მსხვერპლის სისრულეზე. იგი ერთდროულად ასრულებდა მომნიჭებლისა და ძღვენის, მღვდლისა და მსხვერპლის როლს (წერილი 192, 1906 წ.).
   მორწმუნე, მისთვის აღსრულებულ შერიგებაში ხედავს სრულყოფილების ისეთ სიგრძე-სიგანეს, სიმაღლესა და სიღრმეს, უსაზღვრო ფასად ნაყიდი ხსნის ისეთ სისრულეს, რომ მისი სული ქებასა და მადლიერებას ვეღარ იტევს. იგი ხედავს უფლის დიდების ანარეკლს და იმავე სახეში გარდაიქმნება უფლის სულით (დროის ნიშნები, 1892 წ. 4 ივლისი).
   დიადმა მღვდელმთავარმა მოიტანა ერთადერთი მსხვერპლი, რომელსაც მნიშვნელობა ჰქონდა მომავალი თაობებისთვის. დღეს დანთებულ საკმეველს, ადამიანთა წირვა-ლოცვებს განსაწმედელიდან სულების გამოხსნის შესახებ მცირედი სარგებელიც კი არ აქვს ღმერთის თვალში. ყველა საკურთხეველი და მსხვერპლი, გადმოცემა და გამონაგონი, რომელთა მეშვეობითაც იმედოვნებენ ადამიანები ხსნის დამსახურებას, უსარგებლოა... ქრისტეა ერთადერთი, ვინც იტვირთა ცოდვა, ქრისტეა ცოდვის გამო გაღებული ერთადერთი მსხვერპლი...
   მღვდლებსა და მმართველებს არა აქვთ უფლება, ჩადგნენ ქრისტესა და ადამიანთა შორის, ვისი გულისთვისაც მოკვდა იგი, რადგანაც არ გააჩნიათ მხსნელის რწმუნებულება და არ შეუძლიათ ურჯულოებისა და ცოდვების მიტევება. ისინი ჩვეულებრივ ცოდვილნი არიან (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 513. ე. უაითის კომენტარები).
   ლოცვა და აღსარება აღვლენილი უნდა იყოს მხოლოდ იმის მიმართ, ვინც ყველას გულისთვის ერთხელ შევიდა წმიდა ადგილას. “თუ ვინმე შესცოდავს, გვყავს შუამდგომელი მამის წინაშე მართალი იესო ქრისტე” (1იოან. 2:1) (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 913. ე. უაითის კომენტარები).
   ჩვენი მოდგმის უფროსი ძმა მარადიულ ტახტზე ზის. იგი ხედავს ყოველ ადამიანს, რომელიც მას მიმართავს, როგორც მხსნელს (განკურნების მსახურება, გვ. 71).
   ყველაზე მძიმე ტვირთი, რომელსაც ჩვენ ვატარებთ, არის ცოდვის ტვირთი... უფალი გადმოიღებს ამ ტვირთს ჩვენი დაღლილი მხრებიდან და მოგვცემს სიმშვიდეს. ის ჩვენი მღელვარებისა და დარდის ტვირთსაც ატარებს. იგი გვიწვევს, რომ მას დავაკისროთ ჩვენი ყველა საზრუნავი, ვინაიდან ჩვენ ძვირფასები ვართ მისთვის (იქვე).
------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                              იოან. 6

10 აპრილი
სახე შეხვდა პირველსახეს
ახლა კი იესო ქრისტეში, ოდესღაც შორს მყოფნი, ახლობლები გახდით ქრისტეს სისხლით (ეფეს. 2:13).
ღვთის ხალხს, ვისაც უფალი თავის საკუთრებას უწოდებს, მიეცა რჯული, რომელიც ორი ნაწილისგან შედგება - ზნეობრივისა და ცერემონიალურისგან...
შექმნის მომენტიდან ზნეობრივი კანონი ღვთის გეგმის განუყოფელი ნაწილი იყო. ის ისეთივე უცვლელი იყო, როგორც თავად ღმერთი. ცერემონიალური კანონი პასუხობდა გარკვეულ მიზანს კაცობრიობის გადარჩენის ქრისტესმიერ გეგმაში. მსხვერპლისა და შეწირულობის წინასახეობრივი სისტემა დადგენილი იქნა იმისათვის, რომ ცოდვილს ამ მსახურების მეშვეობით დაენახა დიდებული მსხვერპლი - ქრისტე... ცერემონიალურ კანონს ჰქონდა დიადი სახე. იგი იყო საშუალება, რომელიც წინასწარ განსაზღვრეს ქრისტემ და მამა ღმერთმა, როგორც კაცობრიობის ხსნის ხელშემწყობი. პირველსახეთა მთელი სისტემა დამყარებული იყო ქრისტეზე. ადამი ქრისტეს ხედავდა უმანკო ცხოველში, რომელიც კვდებოდა მისი დანაშაულის გამო, რაც ღმერთის კანონის წინააღმდეგ ჩაიდინა მან (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1094, 1095. ე. უაითის კომენტარები).
   მსხვერპლისა და შესაწირავების მსახურების საჭიროება გაქრა, როდესაც სახე შეხვდა პირველსახეს ქრისტეს სიკვდილში. მკრთალმა მოხაზულობებმა მასში ფორმა შეიძინეს... ღვთის რჯული თავის ამაღლებულ ხასიათს იქამდე შეინარჩუნებს, სანამ არსებობს ღვთის ტახტი. ეს კანონი ღვთის ხასიათის გამოხატულებას წარმოადგენს... სახეებმა და აჩრდილებმა, შესაწირავმა და მსხვერპლმა თავისი მნიშვნელობა დაკარგეს ქრისტეს ჯვარზე სიკვდილის შემდეგ, მაგრამ ღვთის რჯული არ იყო ჯვარცმული ქრისტესთან ერთად... და დღეს სატანა ადამიანებს ატყუებს ღვთის რჯულის საკითხებში (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1116. ე. უაითის კომენტარები).
   ათი მცნება ცოცხალია და იცოცხლებს უკუნისამდე...
   ღმერთმა უდიდესი მსხვერპლი გაიღო, როცა თავისი მხოლოდშობილი ძე ჩვენს წუთისოფელს მისცა, მაგრამ ეს იმისთვის კი არა, რომ ადამიანს შესაძლებლობა ჰქონოდა, დაერღვია ღვთის მცნებები ამ ცხოვრებაში და საუკუნო სიცოცხლეში (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1116. ე. უაითის კომენტარები).
   მან (ქრისტემ) თავისი უმანკო სიცოცხლე გაწირა, რათა დამნაშავე კაცობრიობა საუკუნო დაღუპვისგან ეხსნა და რომ უფლის რწმენის მეშვეობით ის უდანაშაულო წარმდგარიყო ღვთის ტახტის წინაშე (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 914. ე. უაითის კომენტარები).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                                იოან. 7

11 აპრილი
გამოსყიდვა და მიტევება
რომლის მიერ გვაქვს გამოსყიდვა მისი სისხლით, ცოდვების მოტევება მისივე მადლის სიმდიდრით (ეფეს. 1:7).
ქრისტეს მადლს შეუძლია გაამართლოს ცოდვილი დამსახურებების ან მისი მხრიდან განაცხადის გარეშე. გამართლება - ესაა ცოდვის სრული, აბსოლუტური პატიება. იმ მომენტში, როდესაც ცოდვილი რწმენით ღებულობს ქრისტეს, იგი მიტევებას იღებს. ქრისტეს სიმართლე ეთვლება მას და უკვე აღარ უნდა შეეპაროს ეჭვი ღვთის მიმტევებელ მადლში.
   თვითონ რწმენაში არაფერია ისეთი, რაც მას ჩვენს მხსნელად გახდიდა. რწმენა ვერ მოგვაშორებს ჩვენს დანაშაულს. ქრისტე - ღვთის ძალაა ყველა მორწმუნის სახსნელად. გამართლება მოდის იესო ქრისტეს დამსახურებების მეშვეობით. მან გადაიხადა ცოდვილის გამოსასყიდი ფასი. ქრისტე მხოლოდ იმ მორწმუნეს ამართლებს, ვინც მაცხოვრის მიერ დაღვრილ სისხლს აღიარებს.
   ცოდვილი ვერ დაეყრდნობა თავის საკუთარ საქმეებს, როგორც გამართლების საშუალებას. იგი უნდა მივიდეს იმის შეგნებამდე, რომ მოეთხოვება, თავისი სურვილით თქვას უარი საკუთარ ცოდვებზე და მზად იყოს, თანდათან ღებულობდეს სინათლის სხივებს, მის გზას რომ ანათებენ. ის რწმენით ეჭიდება იმ უანგარო და საკმარის საშუალებას, რომელიც ადამიანებს ქრისტეს მიერ დაღვრილი სისხლის წყალობით მიეცა. მას სწამს ღმერთის აღთქმებისა, რომლებიც ქრისტეს მეშვეობით ახდენს მასში განწმედას, გამართლებასა და გამოსყიდვას. და თუკი ის გაჰყვება იესოს, მაშინ მორჩილად ივლის სინათელში, იხარებს და სხვებსაც გაუზიარებს ამას (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1071. ე. უაითის კომენტარები).
   დაე, თავისი ცოდვების გამო სინანულით აღვსილმა ადამიანმა თვალი მიაპყროს მას, ვინც არის “ღვთის კრავი, რომელიც იღებს წუთისოფლის ცოდვას” (იოან. 1:29)... როდესაც ვუცქერთ იესოს, “ტანჯულსა და სნებამორეულს”, წუთისოფლის გადამრჩენელ მსახურს, შეურაცხყოფილს, პატივაყრილს, ერთი ქალაქიდან მეორეში დევნილს მთელი თავისი მსახურების განმავლობაში, როდესაც ვხედავთ გეთსიმანიის ბაღში მის შუბლზე ოფლის სისხლიან წვეთებს და შემდგომში მის მოწამებრივ სიკვდილს ჯვარზე, - ამ ყოველივეს დამნახავთათვის საკუთარი “მე” აღარ არსებობს, გვრცხვენია ჩვენი გულგრილობისა და ეგოიზმისა. მაშინ გაგვიჩნდება მხოლოდ ერთი სურვილი - მთელი გულითა და არსებით ვემსახუროთ მას. სიხარულით ავიღებთ ქრისტეს ჯვარს, გავყვებით მას, გავუძლებთ განსაცდელს, ლანძღვასა და დევნას მისი სახელის გამო (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 339, 340).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                              იოან. 8

12 აპრილი
ნამდვილი სიმართლე
ვინაიდან, გეუბნებით თქვენ, თუ თქვენი სიმართლე არ აღემატება მწიგნობართა და ფარისეველთა სიმართლეს, ვერ შეხვალთ ცათა სასუფეველში (მათ. 5:20).
ქრისტეს დღეებში ადამიანთა ერთ-ერთი უდიდესი შეცდომა იყო, როდესაც სიმართლედ მიაჩნდათ ის, რომ უბრალოდ ჭეშმარიტებას ეთანხმებოდნენ. მაგრამ გამოცდილება გვიჩვენებს, რომ მხოლოდ თეორიული ცოდნა ჭეშმარიტებისა არ არის საკმარისი ადამიანის გადარჩენისათვის. ასეთ ცოდნას არ მივყავართ სიმართლისაკენ... ფარისეველნი თავს აბრაამის შვილებად თვლიდნენ და უფლის მიერ მოცემული წინასწარმეტყველებებით ტრაბახობდნენ, მაგრამ ამან ვერ დაიცვა ისინი ეგოიზმისაგან, ბოროტებისა და სიხარბისაგან და სულმდაბლური მლიქვნელობისაგან.
   იგივე საფრთხე გვემუქრება დღესაც. ბევრი თავს ქრისტიანად თვლის მხოლოდ იმიტომ, რომ ღვთისმეტყველების დოგმათა განსაზღვრულ წესებს ასრულებს. მაგრამ ისინი არ ანხორციელებენ ჭეშმარიტებას პრაქტიკულ ცხოვრებაში. მათ არ სწამთ იგი და არც უყვართ და ამის გამო ვერ ღებულობენ ძალასა და მადლს, რომელიც მხოლოდ ჭეშმარიტების შეცნობით მიიღება. ადამიანებმა შეიძლება აღიარონ რწმენა და ჭეშმარიტება, მაგრამ თუკი იგი მათში ვერ გამოიწვევს გულწრფელობას, კეთილგანწყობას, მოთმინებას, თავშეკავებას და სულიერებას, მაშინ რწმენა წყევლა-კრულვად ექცევა მათ და მათი მეოხებით - კაცობრიობას. 
   სიმართლე, რომელსაც ქრისტე ასწავლიდა, გულისა და მთელი ცხოვრების უფლის ნებისადმი დამორჩილებაა. ცოდვილნი მხოლოდ მაშინ გამართლდებიან, როდესაც მათ სჯერათ ღვთისა და ცოცხალი ურთიერთობა აქვთ მასთან. მაშინ ჭეშმარიტი ღვთისმოსაობა აღამაღლებს მათ სულიერად და გააკეთილშობილებს მათ ცხოვრებას. მაშინ ღვთისმსახურების გარეგნული ფორმა სრულ თანხმობაში იქნება ქრისტიანის შინაგან სიწმიდესთან, მაშინ ცერემონიები, რომელიც ღვთისმსახურების ნაწილია, აღარ იქნება უაზრო, როგორც ეს ფარისევლებში იყო (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 230, 231).
   ხსნა - ეს არის ღვთის უსასყიდლო საჩუქარი, რომელიც მხოლოდ ქრისტეს დამსახურებით მიეცა მორწმუნეს. მღელვარე ადამიანს მშვიდობის მოპოვება შეუძლია ქრისტეს რწმენის მეშვეობით, და მისი მშვიდობა გაიზომება მისი რწმენითა და ნდობით. მას არ შეუძლია, თავისი კეთილი საქმეები წარადგინოს, როგორც საკუთარი სულის გადარჩენის საფუძველი (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 5, გვ. 1122. ე. უაითის კომენტარები).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                    იოან. 9

13 აპრილი
მისი სიმართლის აღსრულება
ნეტარ არიან  სიმართლისათვის მშიერ-მწყურვალნი, ვინაიდან ისინი გაძღებიან (მათ. 5:6).
სიმართლე (ანუ სამართლიანობა) არის სიწმიდე, ღმერთის მსგავსება, ხოლო “ღმერთი სიყვარულია” (1იოან. 4:16). სიმართლე არის მორჩილება ღვთის რჯულისადმი, “რადგან შენი ყველა მცნება სიმართლეა” (ფსალმ. 118:72), და “სიყვარული რჯულის აღსრულებაა” (რომ. 13:10). სიმართლე - ესაა სიყვარული, ხოლო სიყვარული - ღმერთის სინათლე და სიცოცხლე. ღვთის სიმართლე ხორცშესხმულია იესო ქრისტეში. მისი მიღებისას ჩვენ ვღებულობთ სიმართლეს.
   სიმართლე მიიღწევა არა მტანჯველი ძალისხმევით ან დამქანცველი შრომით, არა საჩუქრებით ან მსხვერპლებით; ის უსასყიდლოდ ეძლევა მოწყურებულ ადამიანს. “ჰოი, მწყურვალნო, ყველანი მიდით წყლებთან, და ფულის უქონელნო, მიდით და იყიდეთ და ჭამეთ... უფულოდ და უსასყიდლოდ” (ეს. 55:1). “მათი გამართლება ჩემგან არის! - ამბობს უფალი!” (ეს. 54:17). “აი, სახელი, რომელსაც უწოდებენ მას: ‘უფალი - ჩვენი სიმართლე!’” (იერ. 23:6).
   არ არსებობს ადამიანი, რომელსაც რაიმეს შეთავაზება შეუძლია სულის შიმშილისა და წყურვილის დასაკმაყოფილებლად. მაგრამ იესო ამბობს: “მე ვარ პური სიცოცხლისა. ჩემთან მომსვლელს არ მოშივდება და ჩემს მორწმუნეს არასოდეს მოსწყურდება” (იოან. 6:35)...
   რაც უფრო ღრმად შევიცნობთ ღმერთს, მით მაღალი იქნება ჩვენი ხასიათის იდეალი და მით უფრო ძლიერი - ჩვენი სურვილი, ავირეკლოთ მისი მსგავსება. როდესაც ადამიანი ღმერთის მონატრებას გრძნობს, ღვთის ძალისხმევა უერთდება ადამიანურს, და დამძიმებულ გულს შეუძლია თქვას: “მხოლოდ ღმერთს ელოდება წყნარად ჩემი სული; რადგან მისგან მოდის ჩემი იმედი” (ფსალმ. 61:6...
   გულის მუდმივი სურვილი გახდება უფრო მეტი სიახლოვე ღმერთთან, და სული მუდამ უპასუხებს: “მით უმეტეს” (რომ. 5:9, 10)... ღმერთს სურდა, რომ ქრისტეში დამკვიდრებულიყო “მთელი სისავსე”, ხოლო “თქვენ სავსენი ხართ მასში” (კოლ. 1:19; 2:10) (ქრისტეს ქადაგება მთაზე, გვ. 18-21).
   ქრისტე არის გამამართლებელი სიმართლის და განმწმედი მადლის უდიადესი წყარო.
ნებისმიერს შეუძლია, მასთან მივიდეს და მოიპოვოს მისი სისრულე (რჩეული უწყებები, ტ. 1, გვ. 398).
--------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი    19:39                                                                                                იოან. 10

14 აპრილი
პირველი ნაბიჯები მონანიებისკენ
იგი ღმერთმა წინამძღვრად და მაცხოვრად აღამაღლა თავისი მარჯვენით, რომ მიეცეს ისრაელს მონანიება და ცოდვების მიტევება (საქმ. 5:31). 
ბევრს არასწორი წარმოდგენა აქვს იმაზე, თუ რაში მდგომარეობს პირველი ეტაპები ადამიანის გადარჩენის საქმეში. მონანიებას უყურებენ როგორც საქმეს, რომელიც ცოდვილმა თვითონ უნდა აღასრულოს, რათა ქრისტესთან მივიდეს. ისინი ფიქრობენ, რომ ცოდვილმა დამოუკიდებლად უნდა მიაღწიოს ისეთ მდგომარეობას, რომელიც მას გახდის ღვთიური მადლის კურთხევების  მოპოვების ღირსად. მაგრამ, თუმცა მონანიება მართლაც უნდა უძღოდეს წინ მიტევებას (იმიტომ, რომ მხოლოდ დამსხვრეული, დამდაბლებული გული მოსწონს ღმერთს), ცოდვილს მაინც არ შეუძლია თვითონ მიიყვანოს თავი მონანიებამდე ან თავი მოამზადოს ქრისტესთან ურთიერთობისათვის... ქრისტესკენ პირველ ნაბიჯს ადამიანი დგამს ღვთის სულის ზეგავლენით; როდესაც ადამიანი ეხმაურება წმიდა სულის ძახილს, ის ქრისტეს უახლოვდება, რომ მონანიების შესაძლებლობა ჰქონდეს...
როდესაც პეტრე მღვდელმთავრებისა და სადუკევლების წინაშე წარდგა, ნათლად მოუთხრო ჭეშმარიტება, რომლის თანახმადაც მონანიება არის ღვთის ძღვენი. ქრისტეზე ლაპარაკისას მან თქვა: “იგი ღმერთმა წინამძღვრად და მაცხოვრად აღამაღლა თავისი მარჯვენით, რომ მიეცეს ისრაელს მონანიება და ცოდვების მიტევება” (საქმ. 5:31). მონანიება ისევე არის ღვთის ძღვენი, როგორც მიტევება და გამართლება, და მონანიების მოპოვება შესაძლებელია მხოლოდ მაშინ, როდესაც ის ბოძებულია ქრისტეს მიერ. თუ ქრისტესკენ მივიწევთ, ეს მისი ძალისა და სიკეთის წყალობით ხდება. მონანიების მადლი მოდის უფლის მეშვეობით, და მისგანვე მომდინარეობს გამართლება (რჩეული უწყებები, ტ. 1, გვ. 390, 391).
   რა უნდა გააკეთოს ადამიანმა, რომელსაც ჭეშმარიტი მონანიება სწყურია? იგი უნდა მივიდეს იესოსთან ისეთი, როგორიც არის, დაუყოვნებლივ. მას უნდა სწამდეს, რომ ქრისტეს სიტყვა ჭეშმარიტია და აღთქმაში დარწმუნებულმა სთხოვოს, რომ მიიღოს ის, რასაც ითხოვს. როდესაც ჭეშმარიტი სურვილი აღძრავს ადამიანებს, რომ ილოცონ, მათი ვედრება ამაო არ იქნება. უფალი შეასრულებს თავის სიტყვას და მისცემს სულიწმიდას, რომელიც მონანიებამდე მიიყვანს... მონანიე ცოდვილი რწმენას შეაზავებს ლოცვასთან და არა მარტო რწმენა ექნება რჯულის კანონებისა, არამედ კიდეც შეასრულებს მათ. იგი... უარს იტყვის ყველა მიდრეკილებასა და ჩვევაზე, რომლებიც გულს უცრუებს ღმერთზე (რჩეული უწყებები, ტ. 1. გვ. 393).
--------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                                    იოან. 11

15 აპრილი
ქრისტეს სიმართლე მთელი სისრულით
ხოლო ახლა,  რჯულისგან დამოუკიდებლად, გამოჩნდა ღვთის სიმართლე, რომელსაც მოწმობენ რჯული და წინასწარმეტყველნი, ღვთის სიმართლე იესო ქრისტეს რწმენით ყველა მორწმუნისადმი, ვინაიდან არ არის განსხვავება (რომ. 3:21, 22).
რა არის რწმენით გამართლება? ესაა ღვთის საქმე, რომელიც ადამიანურ დიდებას ფერფლად აქცევს და ადამიანისთვის აკეთებს იმას, რაც თვითონ არ შეუძლია, რომ თავის თავს გაუკეთოს. როდესაც ადამიანები გააცნობიერებენ საკუთარ არარაობას, მზად არიან, შეიმოსონ ქრისტეს სიმართლით (განსაკუთრებული მოწმობები, სერ. A, #9, გვ. 62).
ისინი, ვისაც ზეცა წმიდად შერაცხავს, ყველაზე ნაკლებად იამაყებენ საკუთარი საქმეებით. პეტრე მოციქული ქრისტეს ერთგული მსახური იყო და უხვადაც დააჯილდოვა ზეცამ ღვთიური ნათლითა და ძალით. იგი აქტიური მონაწილე იყო ქრისტეს ეკლესიის დაფუძნების საქმეში, მაგრამ არასოდეს დავიწყებია თავისი საშინელი დაცემა. მართალია, ცოდვა მიეტევა, მაგრამ კარგად იცოდა, რომ მისი ხასიათის ის ნაკლი, რომელმაც ასე დასცა იგი, საბოლოოდ მხოლოდ ქრისტეს მადლით აღმოიფხვრებოდა. იგი ვერაფერს ხედავდა საკუთარ თავში ისეთს, რითაც იამაყებდა. 
   არც ერთ მოციქულსა თუ წინასწარმეტყველს არასოდეს განუცხადებია, რომ უცოდველია. ადამიანები, რომლებიც ყველაზე ახლოს იყვნენ ღმერთთან, რომლებიც შეგნებულად დანაშაულის ჩადენას სიკვდილს ამჯობინებდნენ, რომლებიც ღვთიური ძალითა და მადლით იყვნენ დაჯილდოებულნი, ყოველთვის აღიარებდნენ, რომ ცოდვილნი არიან. ისინი არასოდეს ენდობოდნენ საკუთარ ხორცს, არასოდეს ამაყობდნენ თავიანთი სიმართლითა და სიწმიდით. მათ მხოლოდ ქრისტეს სიმართლისა და მიტევების იმედი ჰქონდათ. ასევე მოიქცევა ყველა, ვინც ჩვენი მხსნელისა და მაცხოვრის, იესო ქრისტეს ავტორიტეტს დაეყრდნობა (ქრისტეს იგავები, გვ. 89).
   ქრისტეს სიმართლეს, როგორც ქათქათა თეთრ მარგალიტს, არა აქვს არანაირი ნაკლი, არანაირი ლაქა, არანაირი ბრალი. ეს სიმართლე შეიძლება, ჩვენი გახდეს. ხსნა, სისხლით ნაყიდი მისი შეუფასებელი განძეულით - არის უძვირფასესი მარგალიტი (რევიუ ენდ გერალდი, 1899 წ. 8 აგვისტო). 
   ჭეშმარიტად ძვირფასია ფიქრი იმაზე, რომ ჩვენ შემოსილნი ვართ ქრისტეს სიმართლით არა ჩვენი რამე ღირსებების გამო, არამედ მხოლოდ იმის გამო,  რომ იგი ღვთის ნებაყოფლობითი საჩუქარია. ღმერთისა და ადამიანის მტერს არ სურს, რომ ეს ჭეშმარიტება თავისუფლად ცხადდებოდეს ადამიანთა წინაშე, ვინაიდან იცის, რომ თუ ადამიანები მას მთელი სისრულით მიიღებენ, მისი ძალაუფლება დაინგრევა (სახარების მსახურნი, გვ. 161).
---------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                     იოან. 12

16 აპრილი
თავისი რწმენა ჩაეთვლება სიმართლედ
მაგრამ არა მოქმედს, რომელსაც სწამს იგი, ვინც ამართლებს უღვთოს, თავისი რწმენა ჩაეთვლება სიმართლედ (რომ. 4:5). 
   ხსნის რწმენა არ ჩნდება შემთხვევით და რაღაცა დროით, ის უბრალოდ ერთგვარი გონებრივი დასკვნაა; ეს არის რწმენა, ღრმად ფესვგადგმული გულში, რომელიც მიისწრაფის ქრისტესკენ, როგორც თავისი მხსნელისკენ და დარწმუნებულია, რომ მას შეუძლია გადაარჩინოს ყველა, ვინც მისი მეშვეობით მიდის ღმერთთან...
   დაღუპვის პირას მდგარ ცოდვილს შეუძლია თქვას: “მე ვიღუპები, მაგრამ ქრისტე მოვიდა, რათა იპოვოს და გადაარჩინოს დაღუპული. უფალმა თქვა: “მართალთა კი არა, ცოდვილთა მოსახმობად მოვედი” (მარკ. 2:17). მე ცოდვილი ვარ, ხოლო გოლგოთის ჯვარზე ის მოკვდა ჩემი გადარჩენის გულისთვის. მე არ მჭირდება, კვლავ ვიარო დაღუპვის გზით. იგი მოკვდა და ისევ აღდგა ჩემი გამართლების გულისთვის, და ახლა ის მე გადამარჩენს. მე ვღებულობ მიტევებას, მის აღთქმულს”...
   დიადი საქმე, ცოდვითა და ბოროტებით დალაქავებული ადამიანის გადასარჩენად, არის გამართლების საქმე. ის, ვისაც მოაქვს ჭეშმარიტების სიტყვა, ადამიანს მართლად აცხადებს. უფალი მორწმუნეს უთვლის ქრისტეს სიმართლეს  და მას მთელი სამყაროს წინაშე მართლად აცხადებს. მას მორწმუნის ცოდვები გადააქვს იესოზე, რომელიც არის ცოდვილის წარმომადგენელი, თავმდები, მის ადგილზე მდგომი. ღმერთი ქრისტეს აკისრებს ყოველი მორწმუნე ადამიანის ცოდვებს. “ვინც ცოდვა არ იცოდა, ის გახადა ცოდვად ჩვენს გამო, რათა გავხდეთ ღვთის სამართლიანობა მასში” (2კორ. 5:21)...
   მონანიებისა და რწმენის მეშვეობით ჩვენ თავისუფლები ვართ ცოდვისგან და ვუმზერთ უფალს, ჩვენს სიმართლეს. იესო დაისაჯა, მართალი უსამართლოთა გულისთვის...
   ღმერთმა ჩვენ ჩაგვითვალა ქრისტეს სიმართლე, მართლებად გვაცხადებს და ისე გვექცევა, როგორც მართლებს. იგი ჩვენში თავის ძვირფას შვილებს ხედავს. ქრისტე მოქმედებს ცოდვის ძალების წინააღმდეგ და იქ, სადაც ცოდვა გამრავლდა, მადლიც  მატულობს. “და, რაკი რწმენით გავმართლდით, მშვიდობა გვაქვს ღმერთთან ჩვენი უფლის იესო ქრისტეს მიერ, რომლის მეშვეობითაც რწმენით მოვიპოვეთ მისადგომი ამ მადლთან, რომელშიც ვდგავართ და ვიქადით ღვთის დიდების სასოებით” (რომ. 5:1, 2) (რჩეული უწყებები, ტ. 1, გვ. 391-394).
   ღმერთმა საკმარისი გააკეთა, რათა სრულყოფილები ვიყოთ მის მადლში, არაფერი გვესაჭიროებოდეს და ველოდოთ ჩვენი უფლის გამოცხადებას (რევიუ ენდ გერალდი, 1887 წ. 13 დეკემბერი).
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                           იოან. 13

17 აპრილი
მისი სიმართლით შემოსილები
სიხარულით ვიხარებ უფალში, მოილხენს ჩემი სული ჩემს ღმერთში, რადგან მან ჩამაცვა მე ხსნის ტანსაცმელი, სიმართლის სამოსით შემმოსა მე, როგორც ნეფე იდგამს ჯიღას და როგორც სასძლო ირთვება თავისი სამკაულებით (ეს. 61:10).
მხოლოდ თავად მაცხოვრის მიერ ჩვენთვის მომზადებულ სამოსელში შეგვიძლია, წარვდგეთ ღმერთის წინაშე. ესაა ქრისტეს სიმართლის სამოსელი, რომელსაც იგი ყოველ თავის მორწმუნეს ჩააცმევს. “მე გირჩევ, - ამბობს მაცხოვარი, - იყიდო ჩემგან... თეთრი შესამოსლები, რომ შეიმოსო და აღარ ჩანდეს შენი სიშიშვლის აუგი” (გამოცხ. 3:18). 
   ესაა ზეცაში მოქსოვილი სამოსელი, რომელსაც ადამიანის ხელით ერთი ძაფიც არა აქვს გაყრილი. წუთისოფელში ხორციელად მოსულ ქრისტეს თავისი სრულყოფილი ხასიათით სურს ჩვენი შემოსვა. “წვირიანი სამოსელივით გახდა ყოველი ჩვენი სიქველე” (ეს. 64:6). ყველაფერი, რასაც ჩვენ ვაკეთებთ, ცოდვითაა დასვრილი. მაგრამ ღვთის ძე მოვიდა, რათა ეტვირთა ჩვენი ცოდვები, და... მასში არ არის ცოდვა”. ცოდვა “ურჯულოებაა” (1იოან. 3:5, 4), ქრისტე კი რჯულის ყოველ მოთხოვნას ემორჩილებოდა...
ღვთის მცნებებისადმი სრული დამორჩილებით მაცხოვარმა ყველას მისცა მათი დაცვის შესაძლებლობა. როდესაც მაცხოვარს სრულად ვემორჩილებით, მაშინ ჩვენი გული ჰარმონიულად ერწყმის მის გულს, ჩვენი ნება - მის ნებას, ჩვენი გონება - მის გონებას, ჩვენი აზრები - მის აზრებს და ჩვენ მისი ცხოვრებით ვცხოვრობთ. სწორედ ეს ნიშნავს ქრისტეს სიმართლით შემოსვას. და როცა უფალი კვლავ გვიცქერს, იგი ხედავს არა ლეღვის ფოთლების სამოსელს, არა ცოდვით დამახინჯებულ სიშიშვლეს, არამედ საკუთარი სიმართლის სამოსს, რომელიც ღვთის რჯულისადმი სრულ მორჩილებას წარმოადგენს (ქრისტეს იგავები, გვ. 80, 81). ღმერთი მათ, ვინც ქრისტე მიიღო, უყურებს არა როგორც ადამში მყოფებს, არამედ როგორც მათ, ვინც იესო ქრისტეშია, მათ, როგორც ღვთის ძეებსა და ასულებს (ხელნაწერი 32ა, 1894 წ.).
   ჩვენ შეგვიძლია... არ გვეშინოდეს იმისა, თუ რას ფიქრობენ ჩვენზე ქრისტე და მამა ღმერთი, არამედ ვიფიქროთ იმაზე, თუ რას ფიქრობს მამა ღმერთი ქრისტეზე, ჩვენს შემცვლელზე (1901 წ. 23 აპრილის კონფერენციის ბიულეტენი).
------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                            იოან. 14

18 აპრილი
ღვთის ნების შეცნობა
და ნუ მიესადაგებით ამ წუთისოფელს, არამედ შეიცვალენით თქვენი გონების განახლებით, რათა შეიცნოთ, რა არის ღვთის ნება - კეთილი, სასურველი და სრულყოფილი (რომ. 12:2).
ქრისტე წუთისოფელში მოვიდა, რათა წინ აღდგომოდა სატანის სიცრუეს, რაც იმაში გამოიხატებოდა, რომ ღმერთმა თითქოს ისეთი კანონი მისცა ადამიანს, რომელსაც იგი ვერ დაიცავს. ქრისტე განკაცდა, დედამიწაზე მოვიდა და მორჩილების ცხოვრებით აჩვენა, რომ ღმერთს არ შეუქმნია ისეთი კანონი, რომლის დაცვაც ადამიანს არ შეუძლია. მან აჩვენა, რომ ადამიანისთვის შესაძლებელია სრულყოფილად შეასრულოს რჯული. ისინი, ვინც ქრისტეს ღებულობენ, როგორც თავის მხსნელს, ხდებიან მისი ღვთაებრივი ბუნების მოზიარეები, აქვთ საშუალება, მის მაგალითს მიჰყვნენ, იცხოვრონ რჯულის ყოველი მითითების მორჩილებაში. ქრისტეს დამსახურებების მეშვეობით ადამიანმა თავისი მორჩილებით უნდა აჩვენოს: მისი ნდობა შეიძლება ზეცაში, რომ ის იქ აჯანყებას არ მოაწყობს (ხელნაწერი 48, 1893 წ. ).
   წუთისოფლის გამომსყიდველი თავის ყველა ღვთიურ საქმეში აცხადებს: “ჩემთავად არაფრის გაკეთება არ შემიძლია”. “ეს მცნება ჩემი მამისაგან მაქვს მიღებული” (იოან. 5:30; 10:18). ყველაფერს, რასაც ვაკეთებ, ვაკეთებ ჩემი ზეციერი მამის სურვილისა და ნების აღსასრულებლად. იესოს მიწიერი ცხოვრების ყოველი დღის ისტორია წარმოადგენს ადამიანის მიმართ ღვთის მიზნების შესრულების უნაკლო მოწმობას. მისი ცხოვრება და ზნეობა იყო სრულყოფილება ხასიათისა, რომელსაც მოიპოვებს ადამიანი, ხდება რა ღვთიური ბუნების მოზიარე და ამარცხებს წუთისოფელს ყოველდღიურ ბრძოლაში (ახალგაზრდული ხელმძღვანელი, 1912 წ. 23 აპრილი).
   ახალგაზრდები თავის წინ მუდამ უნდა ხედავდნენ გზას, რომლითაც ქრისტე მიდიოდა... თუ მის ცხოვრებას გადავხედავთ, დავრწმუნდებით, თუ რაოდენ ბევრის გაკეთება სურს ღმერთს მისი მეშვეობით თავისი შვილებისათვის. გავიგებთ, რომ რაც არ უნდა დიდი იყოს ჩვენი ტანჯვა, ვერასოდეს გადააჭარბებს ქრისტეს სატანჯველს (უწყებები ახალგაზრდობისთვის, გვ. 16).
   ისინი, ვინც ისე ცხოვრობს, როგორც ქრისტე, ვინც იჩენს მოთმინებას, სინაზეს, სიკეთეს, თავმდაბლობასა და გულის სათნოებას, ვინც უღელს ატარებს ქრისტესთან ერთად და ვინც იღებს მის ტვირთს, ვისაც ისევე მხურვალედ სურს ადამიანთა ხსნა, როგორც უფალს სურდა, - ასეთი ადამიანები შევლენ თავიანთი უფლის სიხარულში. ისინი ქრისტესთან ერთად კმაყოფილებით ნახავენ უფლის სულის გმირობას. ზეცა იზეიმებს, რადგან სატანისა და მისი ანგელოზების დაცემის შედეგად წარმოქმნილი სიცარიელე უფლის მიერ გამოსყიდულებით შეივსება (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 949. ე. უაითის კომენტარები).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                  იოან. 15

19 აპრილი
რწმენა, გამოვლენილი საქმეებში 
მაგრამ იტყვის ვინმე: “შენ გაქვს რწმენა, მე კი მაქვს საქმენი. მიჩვენე შენი რწმენა საქმეთა გარეშე და გაჩვენებ ჩემს რწმენას საქმეთაგან” (იაკ. 2:18).
   იმისათვის, რომ გადარჩეს, ადამიანს თავის მხრიდან უნდა სწამდეს იესო ქრისტე, როგორც სრულყოფილი გამომსყიდველი, რომელიც იხსნის არა ვიღაცა სხვას, არამედ სწორედ მას. (ხელნაწერი 1ა, 1890 წ.)
   ქრისტე თავის სრულყოფილებასა და სიმართლეს უთვლის მორწმუნე ცოდვილს, როდესაც ის აღარ აგრძელებს შეცოდებას, არამედ ზურგს აქცევს ცოდვას და მცნებებისადმი მორჩილებისკენ შემობრუნდება (რევიუ ენდ გერალდი, 1899 წ. 23 მაისი).
   თუმცა ღმერთს შეუძლია, ცოდვილი გაამართლოს ქრისტეს დამსახურებებით და ამავე დროს სამართლიანი და მართალი დარჩეს, მაგრამ არავის ძალუძს, დაფაროს თავისი სული ქრისტეს სიმართლის სამოსელით და თან შეგნებულად განაგრძობდეს მისთვის ნაცნობი ცოდვების ჩადენას ან მისთვის ცნობილი ვალდებულებების უგულებელყოფას (რევიუ ენდ გერალდი, 1890 წ. 4 ნოემბერი).
   იაკობ მოციქული ხედავდა საფრთხეებს, რომლებიც წამოიჭრებოდა რწმენით გამართლების შესახებ ჭეშმარიტების გამოცხადებისას, და ცდილობდა ეჩვენებინა, რომ ჭეშმარიტი რწმენა ვერ იარსებებს მისი თანმხლები კეთილი საქმეების გარეშე. ის ეყრდნობა აბრაამის გამოცდილებას. “ხედავ, რწმენა მოქმედებდა მის საქმეებთან ერთად. საქმეებით კი სრულყოფილი შეიქმნა რწმენა” (იაკ. 2:22). ამგვარად, ჭეშმარიტი რწმენა მორწმუნეში ასრულებს სათანადო მოქმედებას. რწმენა და მორჩილება შობს მტკიცე, ძვირფას გამოცდილებას (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 936. ე. უაითის კომენტარები).
   რწმენა და საქმეები - ესაა ნავის ორი ნიჩაბი, რომლებიც თანაბრად უნდა გამოვიყენოთ, თუკი გვსურს, რომ დინების საპირისპიროდ ვიცუროთ და თან ურწმუნოება გადავლახოთ (ქველმოქმედების მსახურება, გვ. 316).
   მოჩვენებითი რწმენა, რომელიც არ მოქმედებს სიყვარულით და არ წმენდს ადამიანს, არავის ამართლებს. “თქვენ ხედავთ, რომ საქმით მართლდება კაცი და არა მხოლოდ რწმენით” (იაკ. 2:24). აბრაამი ერწმუნა ღმერთს. საიდან ვიცით, რომ ერწმუნა? მისი საქმეები მოწმობდნენ მისი რწმენის ნამდვილ ხასიათზე, და რწმენა სიმართლეში ჩაეთვალა მას. ჩვენ დღეს გვჭირდება აბრაამის რწმენა, რათა გავფანტოთ ჩვენს ირგვლივ ჩამოწოლილი წყვდიადი, რომელიც ეღობება ღვთის სიყვარულის ნაზ სინათლეს და ხელს უშლის სულიერ ზრდას. ჩვენი რწმენა უხვი უნდა გახდეს კეთილი საქმეებით, ვინაიდან რწმენა საქმეების გარეშე მკვდარია (დროის ნიშნები, 1898 წ. 19 მაისი).
-------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                          იოან. 16

20 აპრილი
განწმედა - მთელი სიცოცხლის საქმე
ჩემს თავს განვწმედ მათთვის, რათა ისინიც წმიდანი იყვნენ ჭეშმარიტებაში (იოან. 17:19).
   სიმართლე, რომლის საშუალებითაც გამართლებას ვღებულობთ, ჩვენ გვეთვლება, ხოლო ის სიმართლე, რომლითაც ვიწმინდებით, ძალას გვაძლევს. პირველი გვიღებს ზეცის შესასვლელს, მეორე კი ვარგისებს გვხდის ზეცაში ცხოვრებისთვის (უწყებები ახალგაზრდობისათვის, გვ. 35).
   ბევრი უშვებს შეცდომას, როდესაც ცდილობს გამოავლინოს უმცირესი განსხვავება გამართლებასა და განწმედას შორის. ამ ორი ტერმინის განსაზღვრებაში მათ ხშირად შეაქვთ თავიანთი საკუთარი იდეები და დასკვნები. რატომ ვცდილობთ, უფრო მეტად ჩავუღრმავდეთ რწმენით გამართლებას, ამ სასიცოცხლოდ მნიშვნელოვან საკითხს, ვიდრე ღვთიური შთაგონებაა? (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1072. ე. უაითის კომენტარები).
   როდესაც მონანიე ცოდვილი ღმერთის წინაშე თავს იმდაბლებს, ხედავს ქრისტეს გამომსყიდველ მსხვერპლს და ღებულობს მას, როგორც ერთადერთ იმედს ახლანდელ და მომავალ ცხოვრებაში, მაშინ მიეტევება ცოდვები. სწორედ ესაა რწმენით გამართლება (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1070. ე. უაითის კომენტარები).
   განწმედა არის არა წამიერი ძალისხმევა, არამედ მთელი სიცოცხლის საქმე. ეს გრძნობების სასიხარულო ამოფრქვევა კი არა, არამედ ცოდვასა და ცხოვრებაზე ყოველდღიური გამარჯვების შედეგია ქრისტეს სახელით. არ შეიძლება მანკიერებისგან თავის დაღწევა და საკუთარი თავის გარდაქმნა გაუბედავი და შემთხვევითი საქციელებით. მხოლოდ მკაცრი თვითდისციპლინა და სასტიკი ბრძოლა მიგვიყვანს გამარჯვებასთან (მოციქულთა საქმეები, გვ. 560).
   განწმედა არა უბრალოდ თეორია, გრძნობა, ემოციები ან ცარიელი სიტყვები, არამედ ჭეშმარიტი განწმედაა; ეს ცოცხალი, ქმედითი პრინციპია, რომელიც ყოველდღიური ცხოვრების ყველა სფეროში იჭრება. ჭეშმარიტი განწმედა მოითხოვს, რომ ჩვენი ჩვევები კვებისა და ტანსაცმლის თაობაზე, გვეხმარებოდნენ ფიზიკური, სხეულის, გონებრივი და ზნეობრივი ჯანმრთელობის შენარჩუნებაში. მაშინ შევძლებთ, რომ ღმერთს ჩვენი სხეულები წარვუდგინოთ არა როგორც მსხვერპლი, დამახინჯებული მავნე ჩვევებითა და ცხოვრების არასწორი წესით, არამედ  “ცოცხალ, წმიდა, ღვთის სასურველ მსხვერპლად” (ჯანსაღი კვების საფუძვლები, გვ. 165).
   წმიდა წერილები ხასიათის გარდაქმნის უდიდესი საშუალებაა... თუკი ღვთის სიტყვას ყურადღებით შევისწავლით და მის მოთხოვნებს დავემორჩილებით, იგი აუცილებლად შეცვლის ჩვენს გულს და მასში ჩაბუდებულ ყოველ მანკიერ თვისებას აღმოფხვრის (ქრისტეს იგავები, გვ. 50).
   ისეთი ცნება, როგორიცაა წამიერი განწმედა, საერთოდ არ არსებობს. ჭეშმარიტი განწმედა - ესაა ყოველდღიური შრომა, რომელიც მთელი სიცოცხლის განმავლობაში გრძელდება (განწმედილი სიცოცხლე, გვ. 10).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი    19:47                                                                                  იოან. 17

21 აპრილი
სიძულვილი ცოდვის მიმართ
შენ შეიყვარე სიმართლე და შეიძულე ურჯულოება, ამიტომ გცხო შენ ღმერთმა, შენმა ღმერთმა სიხარულის ზეთით შენს თანამოზიარეებზე მეტად (ებრ. 1:9). 
   როდესაც მოქცეული ცოდვილი მშვიდობას ჰპოვებს ღმერთთან მისი გამომსყიდველი სისხლის მეშვეობით, სწორედ მაშინ იწყება ჭეშმარიტი ქრისტიანული ცხოვრება (დიადი ბრძოლა, გვ. 364).
   მადლი, რომელსაც ქრისტე უძღვნის ადამიანს, ამ უკანასკნელს სატანის მტრად აქცევს. ამ გარდამქმნელი წყალობისა და განმაახლებელი ძალის გარეშე ადამიანი მუდამ დარჩებოდა სატანის ტყვედ, მის მონად და მორჩილ მსახურად, რომელიც მზადაა, უსიტყვოდ ასრულოს თავისი ბატონის ახირებები. მაგრამ ახალი პრინციპები სულში არღვევენ ცოდვიან სიმშვიდეს და ადამიანს ბრძოლაში აბამენ. ქრისტე ადამიანს მოსავს ძალით, რომელიც მას აძლევს უნარს, რომ შეეწინააღმდეგოს ტირანსა და უზურპატორს. და მაშინ ის კარგავს ცოდვის ჩადენის სურვილს და სძულდება იგი; ის ამარცხებს ვნებებს, რომლებითაც წინათ იყო შეპყრობილი და ამით ამტკიცებს, რომ მასში მოქმედებს ძალა ზემოდან (დროის ნიშნები, 1913 წ. 2 დეკემბერი).
   შეუძლებელია ერთდროულად ჰარმონიაში იყო ქრისტესთან და დაემსგავსო წუთისოფელს. ამქვეყნიური პრინციპები და წეს-ჩვეულებები სულიერებას იტაცებს გულიდან და ცხოვრებიდან. დაემსგავსო წუთისოფელს ნიშნავს დაემსგავსო ქვეყნიერებას მისი სტანდარტების მიღებაში... არავის შეუძლია, ერთდროულად ემსახუროს ქვეყნიერებასაც და იესო ქრისტესაც. ქრისტესა და ქვეყნიერებას შორის შეურიგებელი მტრობაა (რევიუ ენდ გერალდი, 1895 წ. 22 იანვარი).
   რა ცოტაა ისინი, ვისაც შეუძლია თქვას: “მე მოვუკვდი წუთისოფელს და ვცოცხლობ ღვთის ძის რწმენით!”... თუმცა ჩვენ ირგვლივ ადამიანები იმყოფებიან ამაოებაში და ჩაფლულები არიან უაზრო სიამოვნებებისა და გართობების ძებნაში, მაინც საუბრების საგანი არის ზეცა, საიდანაც ველით ჩვენი მხსნელის მოსვლას. ჩვენი სული მიიწევს ღმერთისკენ, რათა მისგან მივიღოთ მიტევება და მშვიდობა, სიმართლე და ჭეშმარიტი სიწმიდე. ესაუბრეთ ღმერთს და მასზე ფიქრები ადამიანს გარდაქმნის ქრისტეს ხატად და მსგავსად ( მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 145).
   დაე, შენი გული რბილი და ჩვილი გახდეს ღვთის სულის ღვთიური გავლენის ქვეშ. შენ ასე ბევრი არ უნდა ილაპარაკო საკუთარ თავზე, ვინაიდან ეს არავის განამტკიცებს... ილაპარაკე იესოზე და დაივიწყე შენი თავი, დაე, შენი “მე” ქრისტეს შეერიოს (იქვე, გვ. 320, 321).
--------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                           იოან. 18

22 აპრილი
“თუ ვინმე შესცოდავს...”
თუ ვინმე შესცოდავს, გვყავს შუამდგომელი მამის წინაშე მართალი იესო ქრისტე (1იოან. 2:1). 
   როდესაც შევიმოსებით ქრისტეს სიმართლეში, კმაყოფილებას ვერ ვპოვებთ ცოდვაში, რადგანაც ჩვენში უფალი იმოქმედებს. შეცდომები ჯერ კიდევ შეგვხვდება, მაგრამ ამიერიდან შეგვძულდება ცოდვა, რომელმაც ღვთის ძეს ტანჯვა მიაყენა (უწყებები ახალგაზრდობისათვის, გვ. 338).
   თუ ადამიანი, რომელსაც აქვს ყოველდღიური ურთიერთობა ღმერთთან, გზას ასცდება, თუ ის ერთი წამითაც კი მოწყვეტს მზერას იესოს, ეს ხდება არა იმიტომ, რომ ის შეგნებულად სცოდავს; ვინაიდან, როცა თავის შეცდომას ხედავს, ისევ ბრუნდება და თავის მზერას კვლავ იესოზე მიმართავს. ის ფაქტი, რომ ცდებოდა, მას ნაკლებ ძვირფასს არ ხდის ღვთის გულში. მან იცის, რომ მაცხოვართან აქვს ურთიერთობა, და რომელიმე საკითხთან დაკავშირებულ თავის შეცდომაში მხილებული, არ დადის დაღვრემილი და არ ემდურის ღმერთს, არამედ შეცდომას გამარჯვებად გადააქცევს (რევიუ ენდ გერალდი, 1896 წ. 12 მაისი).
   არიან ადამიანები, რომელთაც შეიმეცნეს ქრისტეს მიმტევებელი სიყვარული და მთელი გულით სურთ უფლის მორჩილება. მაგრამ ისინი ხედავენ თავიანთ არასრულყოფილებასა და ნაკლს, ამიტომ შეიძლება ეჭვი შეეპაროთ იმაში, რომ მათი გული უკვე განახლებულია სულიწმიდით. ასეთებს მინდა ვუთხრა: “ნუ ჩავარდებით სასოწარკვეთილებაში”. ჩვენ ჯერ კიდევ არა ერთხელ მოგვიწევს ქრისტეს წინაშე მუხლის მოყრა და ჩვენი შეცდომების ცრემლებით აღიარება, მაგრამ სულით არ უნდა დავეცეთ. და თუკი ზოგჯერ მტერი იმარჯვებს ჩვენზე, იცოდეთ, რომ უფალი არ მიგვატოვებს და არც უარგვყოფს. დიახ, ქრისტე დგას ღვთის ტახტის წინაშე და შუამდგომლობას გვიწევს. უფლის საყვარელი მოწაფე იოანე ამბობდა: “ამას გწერთ იმისათვის, რომ არ შესცოდოთ. ხოლო თუ ვინმე შესცოდავს, გვყავს შუამდგომელი მამის წინაშე - მართალი იესო ქრისტე” (1იოან. 2:1). მუდამ გახსოვდეთ ქრისტეს სიტყვები: “თვით მამას უყვარხართ თქვენ” (იოან. 16:27). მას სურს აღადგინოს თქვენში უფლის ხატება, რათა თქვენში აირეკლოს მისი სიწმიდე და ნათელი. საკმარისია დავმორჩილდეთ მას და მაშინ ღმერთი, რომელმაც თავიდანვე დაიწყო თქვენში კეთილი საქმის კეთება, განაგრძობს ამის კეთებას იესო ქრისტეს მოსვლამდე (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 31, 32).
   ყოველგვარი ცოდვა შეიძლება დამარცხებული იქნას წმიდა სულის ძალით (რევიუ ენდ გერალდი, 1899 წ. 19 სექტემბერი).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                      იოან. 19

23 აპრილი
ხასიათის გამოცდა
დაჯდება ვერცხლის გამომდნობელი და განმწმედელი. განწმედს ლევიანებს და გაასუფთავებს მათ, როგორც ოქროსა და ვერცხლს, რომ სიმართლით მიუძღვნან უფალს შესაწირავი (მალ. 3:3).
   ბევრი, ვინც განწმედას აღიარებს, სრულებით ვერ აცნობიერებს მადლის მოქმედებას გულზე... ისინი გვერდს უვლიან გონებასა და განსჯას, და მხოლოდ გრძნობებს ეყრდნობიან. განწმედისადმი თავის მიდრეკილებას ამყარებენ ემოციებზე, რომლებსაც რაღაცა დროის განმავლობაში განიცდიდნენ... 
   ბიბლიური განწმედა - ეს არაა რაღაცა ძლიერი აღგზნება და გრძნობითი განცდა... ამ საკითხში ბევრი შეცდომას უშვებს, რადგან განწმედის განსაზღვრების კრიტერიუმად თავის გრძნობებს თვლის. და როდესაც ამაღლებული და ბედნიერი განწყობილება აქვთ, მაშინ თავს განწმედილს უწოდებენ. ბედნიერების შეგრძნება ან პირიქით, სიხარულის არქონა არ არის დასტური იმისა, რომ ადამიანი განწმედილია... ისინი, ვინც ყოველდღე ებრძვის ცდუნებებს, სძლევს თავის ცოდვიან მიდრეკილებებს და ეძებს გულისა და ცხოვრების სიწმიდეს, არ დაიკვეხნიან საკუთარ სიწმიდეს. მათ ხარბად სწყურიათ სიმართლე. ცოდვას ისინი უკიდურესად ცოდვიანად ხედავენ (განწმედილი ცხოვრება, გვ. 9, 10).
   ზაფხულში, როდესაც შორეულ ტყეს ვუყურებთ, ყველა ხე შემოსილია მშვენიერ მწვანე მოსასხამში და ჩვენ მარადმწვანე ხეებს ვერ ვარჩევთ დანარჩენებისგან. მაგრამ ზამთრის მოახლოებისას, როდესაც ყინვა თავის ყინულიან ხელებს შემოახვევს და ფოთლებს შემოაცლის, მაშინ მარადმწვანე ხეები ადვილი შესამჩნევია. ასე დაემართება ყველას, ვინც მორჩილად დადის, საკუთარ თავს კი არ ეყრდნობა, არამედ ხელს არ უშვებს იესოს. იმ დროს, როდესაც თავდაჯერებულნი და თავისი ხასიათის სრულყოფილებაზე მინდობილნი განსაცდელების ქარიშხალში ხვდებიან, კარგავენ თავიანთი სიმართლის მოჩვენებით სამოსელს, ხოლო ჭეშმარიტად მართლები, ღმერთის გულწრფელი მოსიყვარულე და მოშიში მორწმუნეები რჩებიან ქრისტეს სიმართლის სამოსელში როგორც კეთილდღეობის დროს, ასევე მძიმე ჟამს (იქვე, გვ. 11).
   იმისათვის, რომ ადამიანის ხასიათში გამოვლინდეს სიყვარულისა და რწმენის ხალასი ოქრო, მან მძიმე დრო უნდა გადაიტანოს. როდესაც ეკლესიას თავს ატყდება განსაცდელები და სირთულეები, ქრისტეს ჭეშმარიტი მიმდევრები მტკიცდებიან ურყევ მისწრაფებასა და სიყვარულში (იქვე, გვ. 12).
-------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                 იოან. 20

24 აპრილი
კიბე, რომელსაც სრულყოფილებისკენ მივყავართ
   ისე, როგორც მისმა ღვთიურმა ძალამ მოგვანიჭა ყოველივე, რაც სიცოცხლისა და ღვთისმოსაობისათვის გვჭირდება, მისი ცოდნით, ვინც მოგვიწოდა თავის დიდებასა და სათნოებაში (2პეტრ. 1:3).
   იესო არის კიბე, რომელსაც ზეცაში მივყავართ... და ღმერთი მოგვიწოდებს, ამ კიბეზე ავიდეთ. მაგრამ ამას ვერ გავაკეთებთ, სანამ მიწიერი საუნჯეების სიმძიმე ქვევით გვეწევა. ჩვენ საკუთარ თავს ვაზიანებთ, როდესაც კომფორტსა და პირად სარგებლობას ღვთის საქმეზე მაღლა ვაყენებთ. მიწიერ ქონებასა და გარემოცვაში არ არის ხსნა. იმის გამო, რომ გააჩნია ამქვეყნიური სიმდიდრე, ადამიანი არ მაღლდება ღვთის თვალში და არც სათნოებები მიეწერება. თუ აღმასვლის ჭეშმარიტ გამოცდილებას ვიძენთ, ყველა დაბრკოლება უკან უნდა მოვიტოვოთ. ამსვლელებმა დარწმუნებით უნდა დააბიჯონ კიბის ყოველ საფეხურს (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 1, გვ. 1094. ე. უაითის კომენტარები).
   ჩვენი ხსნა იმაშია, რომ ნაბიჯ-ნაბიჯ ავდიოდეთ კიბეზე, ვუმზერდეთ ქრისტეს, ვეწებებოდეთ მას, თან ვიზრდებოდეთ ქრისტეში, ვინაიდან ის გახდა ჩვენთვის სიბრძნე და სიმართლე, განწმედა და გამოსყიდვა. რწმენა, სიკეთე, გონიერება, თავშეკავება, მოთმინება, ღვთისმოსაობა, ძმათმოყვარეობა და სიყვარული - აი, გადამრჩენელი კიბის საფეხურები (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 6, გვ. 147).
   საჭიროა გვქონდეს სიმამაცე, სიმტკიცე, რწმენა და სრული ნდობა ღვთის გადამრჩენელი ძალისა. ეს ზეციური სათნოებები არ ჩნდება ერთ მომენტში; ისინი შეიძინება გამოცდილების მეშვეობით წლების განმავლობაში. მაგრამ ყოველი გულწრფელი და თავგამოდებული მაძიებელი გახდება ღვთიური ბუნების მოზიარე. მის სულს ექნება წყურვილი იმ სიყვარულის სისრულის შეცნობისა, რომელიც შეგონებას აღემატება. სიწმიდეში ზრდისას ის უფრო უკეთ გააცნობიერებს ღვთის სიტყვის ამაღლებულ, გამაკეთილშობილებელ ჭეშმარიტებებს, სანამ განჭვრეტის მეშვეობით არ შეიცვლება, სანამ თავისი გამომსყიდველის მსგავსებას არ აირეკლავს (სამხრეთის გუშაგი, 1906 წ. 25 სექტემბერი).
   ღვთის შვილო, ანგელოზები თვალს ადევნებენ შენი ხასიათის განვითარებას, ისინი წონიან შენს სიტყვებსა და საქციელებს; ამიტომ ყურადღება მიაქციე შენს თავს... დარწმუნდი, რომ ღვთის სიყვარულში იმყოფები (იქვე).
   გიყვარდეს ღმერთი ყველაზე მეტად და შენი მოყვასი, - აი, ჭეშმარიტი განწმედა (დროის ნიშნები, 1890 წ. 24 თებერვალი).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                            იოან. 21

25 აპრილი
სიხარული და მშვიდობა სულიწმიდაში
   ვინაიდან ღვთის სასუფეველი საჭმელ-სასმელი კი არ არის, არამედ სიმართლე, მშვიდობა და სიხარული სულიწმიდაში (რომ. 14:17).
აღთქმები აცხადებს: “და მოგცემთ თქვენ ახალ გულს”; “ჩემს სულს ჩავდებ თქვენში”. ჩვენთვის ეს ხელმისაწვდომია ქრისტეს სიმართლის წყალობით: “და იქნება სამართლიანობის საქმე მშვიდობად, და სამართლიანობის მსახური სიმშვიდედ და უსაფრთხოებად უკუნისამდე” (ეს. 32:17). ადამიანები, რომლებიც იცვლებიან და ვისზეც ამ სიტყვებშია ლაპარაკი, აღმოაჩენენ, რომ მთელი მათი დარდი და მღელვარება გაქრა და თავიანთი სულის სიმშვიდეს ქრისტეში ჰპოვებენ. მისი დამსახურებები, მისი სიმართლე ეთვლება მორწმუნე ადამიანს და იგი შინაგან მშვიდობასა და სიხარულს სულიწმიდაში იძენს (ახალგაზრდული ხელმძღვანელი, 1893 წ. 18 მაისი).
უფალს სურს, რომ მისი შვილები მისი მორჩილნი და სათნონი იყვნენ...
   ბედნიერება, რომლისკენაც ანგარების მიზნით ისწრაფვიან, ვერ იქნება დღეგრძელი და მტკიცე. ის სწრაფად ქრება. ადამიანი კი, რომელიც მისკენ ისწრაფვის, მარტოდმარტო რჩება თავის სევდასთან. ღვთისმსახურებას კი სიხარული და კმაყოფილება მოაქვს. ქრისტიანი არასოდეს იმყოფება გაურკვეველ მდგომარეობაში. მისთვის უცხოა ზედმეტი დარდი და იმედის გაცრუება. და თუმცა ჩვენ შეიძლება ვერ დავტკბეთ ამქვეყნიური ცხოვრებით, მაგრამ გვაქვს უდიდესი სიხარული მომავალი ცხოვრების მოლოდინში. 
   ჯერ კიდევ აქ, ამ დედამიწაზე ქრისტიანს აქვს ქრისტესთან ურთიერთობით გამოწვეული დიდი სიხარული. მას აქვს მისი სიყვარულის ნათელი, მასშია იმედის მომცემი ქრისტე. ჩვენ შეგვიძლია დღითიდღე უფრო და უფრო მივუახლოვდეთ იესოს, უფრო ღრმად შევიცნოთ მისი სიყვარული და ამით უფრო ახლოს მივიდეთ დიდების სასუფეველთან (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 63).
   დიდია მორწმუნეთა მშვიდობა, ვინაიდან მათ აქვთ სიხარული სულიწმიდაში. რწმენა იძლევა მშვიდობას, ხოლო ღმერთზე სასოება - სიხარულს. გწამდეს, მარტო გწამდეს, - მეუბნება ჩემი სული, გწამდეს და მშვიდად იყავი ღმერთში. მას ძალუძს იმისი დაცვა, რაც მის ზრუნვას მიანდე. იგი გაგამარჯვებინებს იმის ძალით, ვინც შეგიყვარა (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 319, 120).
-------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                         საქმე. 1

26 აპრილი
რა არის რწმენა?
   ხოლო რწმენა არის მტკიცე დარწმუნება იმაში, რასაც ვესავთ, დადასტურება იმისა, რასაც ვერ ვხედავთ (ებრ. 11:1). 
   რწმენის გამოსავლენად სულაც არ არის საჭირო, რომ გრძნობები აღწევდეს აღგზნების უმაღლეს დონეს; ასევე არაა აუცილებელი საკუთარი თხოვნების გამოხატვა ხმაურითა და ფიზიკური დატვირთვების თანხლებით იმისათვის, რომ უფალმა ისინი გაიგონოს.
   ეს სიმართლეა, რომ სატანა მლოცველის გულში ეჭვისა და ცდუნების გვერდით ხშირად იწვევს ასეთ კონფლიქტს და მას უნებურად აღმოხდენია ღრმა კვნესა ცრემლებით; ასევე სიმართლეა, რომ მონანიე ადამიანის დანაშაულის გრძნობა ზოგჯერ იმდენად დიდია, რომ ცოდვის შესაბამისი მონანიება მას აგონიაში აგდებს, რაც კვნესა-ტირილით ამოიფრქვევა და შემბრალებელი მაცხოვარი ამას თანაგრძნობით ისმენს. მაგრამ იესო პასუხის გარეშე არც რწმენის ჩუმ ლოცვას დატოვებს. ის, ვინც უბრალოდ ღებულობს ღმერთს მისი სიტყვის თანახმად და ისწრაფის, მიუახლოვდეს მაცხოვარს, პასუხად კურთხევებს მიიღებს (დროის ნიშნები, 1877 წ. 31 მაისი). 
   რწმენა არაა გრძნობა... ჭეშმარიტ რწმენას აბსოლუტურად არაფერი აქვს საერთო თავდაჯერებულობასთან. მხოლოდ ჭეშმარიტი რწმენის მქონეს არ ემუქრება თავდაჯერებულობა, ვინაიდან თავდაჯერებულობა - ეს რწმენის სატანისტური სიყალბეა.
   რწმენა სრული უფლებით ელოდება ღვთის აღთქმების შესრულებას და მოაქვს მორჩილების ნაყოფი. თავდაჯერებულობაც ელოდება ღვთის აღთქმების შესრულებას, მაგრამ მათ ისე იყენებს, როგორც ამას სატანა აკეთებდა, - თავისი დანაშაულების გამართლებისთვის. რწმენა ჩვენს წინაპრებს ღვთის სიყვარულისადმი ნდობასა და მისი ბრძანებებისადმი მორჩილებამდე მიიყვანდა. თავდაჯერებულობამ კი მათ ღვთის რჯული დაარღვევინა. მათ ეგონათ, რომ ღმერთის უდიდესი სიყვარული გადაარჩენს ცოდვის შედეგებისაგან. რწმენა არ აცხადებს უფლებებს ზეცის კეთილგანწყობაზე, თუ არ ასრულებს პირობებს, რომელთა გამოც ეძლევა ღვთიური წყალობა. ჭეშმარიტი რწმენის საფუძველი დავანებულია წმიდა წერილის აღთქმებსა და დადგენილებებზე (სახარების მსახურნი, გვ. 260).
   რწმენაში ყოფნა ნიშნავს, გვერდზე გადადო გრძნობითი და ეგოისტური სურვილები, მორჩილად იყო უფალთან, მიმართავდე მის აღთქმებს და მათ იყენებდე ყველა სიტუაციაში იმის რწმენით, რომ ღმერთი განახორციელებს თავის გეგმებსა და მიზნებს თქვენს გულსა და ცხოვრებაში (ქრისტიანული აღზრდის პრინციპები, გვ. 341, 342).
-------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                           საქმე. 2

27 აპრილი
რწმენა მოდის აღთქმების მეშვეობით
   ამრიგად, რწმენა - მოსმენისაგან, ხოლო მოსმენა - ქრისტეს სიტყვისაგან (რომ. 10:17).
ღვთის სიტყვის ჭეშმარიტებანი პასუხობს ადამიანის ყველაზე მთავარ და მნიშვნელოვან საჭიროებას - სულის რწმენით მოქცევას. ნუ ვიფიქრებთ, რომ ამ ჭეშმარიტებებში ჩადებული წმიდა პრინციპებით ჩვენი ყოველდღიური ცხოვრების ხელმძღვანელობა შეუძლებელია. ისინი ზეცისკენ, მარადიული სიცოცხლისაკენ მიმავალ გზას გვიჩვენებს, მაგრამ მათი ცოცხალი ძალა ყოველდღიურ პრაქტიკულ საქმიანობაშიც უნდა გამოვიყენოთ (ქრისტეს იგავები, გვ. 50, 51).
   რაოდენ შორს წავედით ჩვენ მიერ ქრისტეს ხასიათის გამოვლენისგან! მაგრამ ჩვენ უნდა ვეყრდნობოდეთ მის დამსახურებებს, ვცხოვრობდეთ რწმენით და იმედს ვამყარებდეთ მასზე, როგორც ჩვენს მხსნელზე. ის გოლგოთაზე მოკვდა, რათა ჩვენ გადავერჩინეთ. თითოეული პირად ღრმა ურთიერთობებს უნდა აგებდეს ღმერთთან ისე, თითქოს სამყაროში მის მეტი არავინ იყოს. როდესაც პირად რწმენას ვავარჯიშებთ, ჩვენი გულები არ იქნება ცივი, როგორც ლითონი; ჩვენ შევძლებთ იმის გაცნობიერებას, თუ რას გულისხმობდა მეფსალმუნე, როცა თქვა: “ნეტარია... ვისი ცოდვებიც დაიფარა!” (ფსალმ. 31:1) (რევიუ ენდ გერალდი, 1889 წ. 12 მარტი).
   ღმერთი გვთავაზობს, ჩვენ თვითონ შევამოწმოთ მისი სიტყვის უტყუარობა და მისი აღთქმის სისწორე. იგი მოგვიწოდებს: “განიცადეთ და ნახეთ, რომ კარგია უფალი” (ფსალმ. 33:9)... იგი გვპირდება: “ითხოვეთ და მოგეცემათ” (იოან. 16:24). მაცხოვარი ყოველთვის ერთგული იყო თავისი სიტყვისა და თავის დაპირებას შეასრულებს. მასზე მინდობილ არც ერთ ადამიანს არ გასცრუებია იმედი (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 56).
   ჩვენი მხსნელი დაინტერესებულია იმაში, რომ მასთან მჭიდრო ურთიერთობა გქონდეთ, რათა თქვენი გაბედნიერება შეძლოს. როდესაც ქრისტე თავის კურთხევებს გვიგზავნის, ჩვენ მისი ძვირფასი სახელის მიმართ მადლიერება და დიდება უნდა გამოვხატოთ. მაგრამ თქვენ ამბობთ: ოღონდაც ვიცოდე, რომ ის ჩემი მხსნელია! რა, როგორი მოწმობები გჭირდებათ? თქვენ გინდათ, გამოსცადოთ განსაკუთრებული გრძნობები ან ემოციები, რათა დარწმუნდეთ, რომ ქრისტე თქვენია? განა ეს უფრო საიმედოა, ვიდრე სუფთა რწმენა ღვთის აღთქმებისადმი? განა უკეთესი არ არის ღვთის კურთხეული აღთქმები ცხოვრებაში გამოიყენოთ და სირთულეების დროს მათ დაეყრდნოთ? სწორედ ეს არის რწმენა (რევიუ ენდ გერალდი, 1890 წ. 29 ივლისი).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი 19:55                                                                                                 საქმე. 3


28 აპრილი
რწმენის  დიდებული გმირობები
იღვაწე რწმენის კეთილი ღვაწლით, ჩაეჭიდე საუკუნო სიცოცხლეს, რომლისთვისაც მოწოდებული ხარ, და აღიარე კეთილი აღსარება მრავალი მოწმის წინაშე (1ტიმ. 6:12).
   სერიოზული რჩევა, რომელიც პავლე მოციქულმა ტიმოთეს მისცა, რათა მას განუხრელად შეესრულებინა თავისი მოვალეობა, მიმართული უნდა იქნას ახალგაზრდობისადმი დღეს: “თავს ნუ დაამცირებინებ შენი სიჭაბუკის გამო, არამედ მორწმუნეთათვის მაგალითი იყავი სიტყვაში, საქმეში, სიყვარულში, სულში, რწმენაში, სიწმიდეში” (1ტიმ. 4:12). მოძალებულ ცოდვებს უნდა ებრძოდეთ და ამარცხებდეთ მათ. ხასიათის ცუდი თვისებები, როგორც მემკვიდრეობითი, ისე შეძენილი, სათითაოდ უნდა აიღოთ და შეადაროთ სიმართლის დიად საზომს; და ღვთის სიტყვიდან არეკლილ შუქზე უნდა უკუაგდოთ ისინი, დაამარცხოთ ქრისტეს ძალით...
   მორწმუნე ადამიანში ყოველდღე და ყოველ საათს უნდა მიმდინარეობდეს თავის უარყოფისა და განწმედის უწყვეტი პროცესი. მისი გარეგნული ცხოვრება დაამოწმებს იმას, რომ იესო რწმენის მეშვეობით იმყოფება მის გულში. განწმედა დაბრკოლებას არ უქმნის ცოდნას, პირიქით, იგი ამდიდრებს გონებას და შთააგონებს მას, რომ ეძებოს ჭეშმარიტება, როგორც დაფარული საუნჯე. ღვთის ნების შცნობა კი ხელს უწყობს განწმედის საქმის წინსვლას. არსებობს ზეციური ქვეყანა, და რამდენი უნდა ვეცადოთ, რომ მას მივაღწიოთ! მე მოგიწოდებთ... გწამდეთ იესო, როგორც თქვენი მხსნელი. გჯეროდეთ, რომ ის მზადაა დაგეხმაროთ თავისი მადლის ძალით, როცა მასთან წრფელი გულით მიდიხართ. თქვენ უნდა იღვაწოთ რწმენის კეთილი გმირობით და მთელი ძალებით ცდილობდეთ, მიიღოთ სიცოცხლის გვირგვინი. იყოჩაღეთ, რადგან სატანა არ თვლემს. თუ მისი გავლენიდან არ დააღწევთ თავს, თქვენ დასაღუპავად ხართ განწირული. მტერი მოქმედებს თქვენს მარჯვნივაც და მარცხნივაც, წინაც და უკანაც. თქვენ კი უნდა შემუსროთ და დაამარცხოთ ის (ქრისტიანული აღზრდის პრინციპები, გვ. 136, 137).
   კიდევ ცოტა დრო, და ჩვენ გავხდებით ჩვენი უფლის მეფედ კურთხევის მოწმეები. ისინი, ვისი სიცოცხლეც ქრისტეში იყო დაფარული, ვინც ამ დედამიწაზე ბრძოლით იღვაწა რწმენისთვის, ღვთის სასუფეველში იკაშკაშებს გამომსყიდველის დიდებით (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 9, გვ. 287).
-------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                                    საქმე. 4

29 აპრილი
მართალი იცოცხლებს რწმენით
ამიტომ, როგორც მიიღეთ ქრისტე იესო უფალი, ასევე იარეთ მასში (კოლ. 2:6). 
ჩვენი სულიერი ზრდა მისი მადლით, ჩვენი სიხარული და სხვებისთვის სასარგებლო ცხოვრება - ყველაფერი ეს დამოკიდებულია ქრისტეს ძალაზე. იგი არა მარტო საწყისია ჩვენი რწმენის, არამედ დასასრულიც. ქრისტეა პირველი და უკანასკნელი - მარად არსებული. ის ჩვენთან უნდა იყოს არა მხოლოდ გზის დასაწყისში და დასასრულს, არამედ ყოველ წუთს, ყოველ ნაბიჯზე...
   თქვენ გებადებათ კითხვა: “როგორ უნდა დავრჩეთ ქრისტეში?”, ისევე, როგორც დასაწყისში, როდესაც მიიღეთ იგი. “ამიტომ, როგორც მიიღეთ ქრისტე იესო უფალი, ასევე იარეთ მასში” (კოლ. 2:6). “მართალი იცოცხლებს რწმენით” (ებრ. 10:38). მიუძღვენით თქვენი თავი უფალს სრული მორჩილებით და ემსახურეთ მას. მიიღეთ ქრისტე, როგორც თქვენი მხსნელი. თქვენ არ შეგეძლოთ გამოგესყიდათ თქვენი ცოდვები საკუთარი დამსახურებით და არც თქვენი თავის გარდაქმნა. მაგრამ როდესაც ღმერთს მიუძღვენით თავი, მაგ დროს ირწმუნეთ, რომ ეს ყველაფერი მამა ღმერთმა გაგიკეთათ ქრისტეს გულისათვის. თქვენ რწმენით მიეკუთვნეთ ქრისტეს და რწმენითვე უნდა აღიზარდოთ მასში, უნდა გასცეთ და უნდა მიიღოთ. თქვენ უნდა მიუძღვნათ ყველაფერი მას: გული, ნებისყოფა, მსახურება. სრულად უნდა მიენდოთ, რათა შეასრულოთ მისი ნება. თქვენ უნდა მიიღოთ მისგან ყველაფერი: სრულყოფილი კურთხევა ქრისტეს სახით, რათა იგი მუდამ თქვენში იყოს და მოგცეთ ძალა, თავისი სიმართლე და დაგეხმაროთ მორჩილებაში.
   მიუძღვენით თქვენი თავი უფალს ყოველ დილას. დაე, ეს იყოს თქვენთვის უპირველესი საქმე. ასე ილოცეთ: “მიმიღე, უფალო. მე მთელი არსებით შენ გეკუთვნი. შენთვის მომინდვია მთელი ჩემი გეგმები. გამომიყენე, უფალო, დღეს შენი მსახურებისათვის. იყავი ჩემთან, რათა ჩემი მსახურება შენში აღსრულდეს”. ყოველდღე, ყოველ დილას, მიუძღვენით თქვენი თავი უფალს მთელი დღით. დაუქვემდებარეთ მას თქვენი გეგმები. იყავით მზადყოფნაში აღასრულოთ ან არ აღასრულოთ ისინი იმის მიხედვით, თუ როგორ მიგითითებთ უფალი. ამგვარად თქვენ შეგიძლიათ ყოველდღე მიუძღვნათ თქვენი ცხოვრება ღმერთს და იგი დღითი დღე დაემსგავსება ქრისტეს ცხოვრებას (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 34, 35).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                     საქმე. 5

30 აპრილი
რწმენა გამარჯვებაა
ვინაიდან ყოველი ღვთისგან შობილი  სძლევს სოფელს. და ეს არის ძლევა, სოფლის მძლეველი, ჩვენი რწმენა (1იოან. 5:4).    
   ქრისტიანის ცხოვრება უნდა იყოს რწმენით, გამარჯვებითა და სიხარულით აღსავსე უფალში. “ვინაიდან ყოველი ღვთისგან შობილი სძლევს სოფელს”. და ეს არის ძლევა, სოფლის მძლეველი, ჩვენი რწმენა (1 იოან. 5:4). რა სამართლიანად ამბობს უფლის მსახური ნეემია: “უფლის სიხარულია თქვენი გაძლიერება” (ნეემ. 8:10). პავლე მოციქული ამბობს: “მარადის იხარეთ უფალში და კიდევ ვიტყვი: იხარეთ. “მუდამ ხარობდეთ. ილოცეთ ერთთავად. მადლიერნი იყავით ყველაფრისათვის, ვინაიდან ეს არის თქვენს მიმართ ღვთის ნება ქრისტე იესოში” (ფილ. 4:4; 1თეს. 5:16-18). (დიადი ბრძოლა, გვ. 370).
   ღმერთს ძალუძს, თავისი მუშაკები შემოსოს მათთვის აუცილებელი ძალით, და მას სურს ამის გაკეთება, თანაც ამასთანავე აძლევს სიბრძნეს, რაც მათ მრავალფეროვანი ყოველდღიური მოღვაწეობისთვის სჭირდებათ. ღმერთი გადააჭარბებს იმათ მოლოდინს, ვინც მას მთლიანად მიენდო.
   იესო იმიტომ კი არ მოგვიწოდებს, მას მივყვეთ, რომ მერე მიგვატოვოს. თუ ჩვენს ცხოვრებას მის მიმართ მსახურებას ვუმორჩილებთ, არასოდეს ჩავვარდებით სიტუაციაში, უფალს რომ არ ჰქონდეს წინასწარ გათვალისწინებული. რა მდგომარეობაშიც არ უნდა აღმოვჩნდეთ, ჩვენ გვყავს მწყემსი, რომელიც გზას გვიჩვენებს. როგორიც არ უნდა იყოს ჩვენი სიძნელეები, ჩვენ გვყავს საიმედო მრჩეველი; როგორიც არ უნდა იყოს ჩვენი დარდი და მარტოობა, როგორი მძიმეც არ უნდა იყოს ნათესავების ან ახლობელი ადამიანების დაკარგვა, ჩვენს გვერდით ყოველთვის არის თანამგრძნობი მეგობარი. თუ ჩვენი უცოდინრობით შეცდომებს ვუშვებთ, ქრისტე არ გვტოვებს. და ჩვენ გვესმის, როგორ გვეუბნება მისი მკაფიო, გასაგები ხმა: “მე ვარ გზა, ჭეშმარიტება და სიცოცხლე” (იოან. 14:6). “რადგანაც იხსნის ღარიბს, მღაღადებელს, და ღატაკს, რომელსაც არა ჰყავს შემწე” (ფსალმ. 71:12) (სახარების მსახურნი, გვ. 262, 263).
   სწორედ რწმენა გვაძლევს უნარს, გავიხედოთ აწმყოს იქით, მისი საზრუნავებითა და პრობლემებით, და დავინახოთ დიადი მომავალი, სადაც ყველაფერი, რაც დღეს კითხვებსა და დაბნეულობას იწვევს, ნათელი გახდება. რწმენა ღმერთის მარჯვნივ ხედავს იესოს, როგორც ჩვენს შუამდგომელს. რწმენა ხედავს სავანეებს, რომლებსაც ქრისტე ამზადებს მათთვის, ვისაც იგი უყვარს. რწმენა ხედავს სამოსელსა და გვირგვინს, მომზადებულს გამარჯვებულისთვის, და ესმის გამოსყიდულთა გალობა (იქვე, გვ. 259, 260).
   ჩვენ ბევრ რამეზე შეგვიძლია გამოვთქვათ სურვილი, როცა ჩვენს კეთილ ზეციურ მამასთან გვაქვს საქმე... ჩვენ შეგვიძლია ვირწმუნოთ ღმერთი, მივენდოთ მას და ამგვარად ვადიდებდეთ მის სახელს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 319).
   მათი ძალა, ვინც იმყოფება რწმენაში, სიყვარულსა და ღმერთისადმი მსახურებაში, დღითიდღე განახლდება (სახარების მსახურნი, გვ. 262).
-------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                                საქმე. 6

მაისი
გარდაქმნები და ახალი სიცოცხლე
1 მაისი
ჭეშმარიტი წუხილი ცოდვის გამო
   აბა, მოინანიეთ და მოიქეცით, რომ აღიხოცოს თქვენი ცოდვები (საქმე. 3:19).
რა საოცარია ღვთის წყალობა! რა უბრალო, გონივრული და სამართლიანი პირობებია მოცემული იმისათვის, რომ მივიღოთ ეს წყალობა! უფალი არ მოითხოვს საკუთარი თავი ვტანჯოთ იმისათვის, რომ ცოდვების მიტევება მივიღოთ. არ არის საჭირო შორეული და მომქანცველი მოგზაურობა წმიდა ადგილებში ან საკუთარი სხეულის გვემა იმისათვის, რომ დავიმსახუროთ ყოვლისმპყრობელის კეთილგანწყობა და გამოვისყოდოთ ჩვენი დანაშაული. ვინც აღიარებს თავის ცოდვებს და მიატოვებს მათ, შეწყალებული იქნება (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 18).
   მონანიება არის გულისტკივილი, წყენა, ნაღველი და სინანული ჩადენილი დანაშაულის გამო. და ცოდვათა მიტოვების სურვილი. ჩვენ ვერასოდეს შევძლებთ ცოდვის მიტოვებას, თუ ვერ შევიცნობთ მის დამღუპველობას. ჩვენს ცხოვრებაში არ მოხდება ჭეშმარიტი გარდაქმნები მანამ, სანამ ზურგს არ შევაქცევთ ცოდვას (იქვე, გვ. 10).
   და, თურმე, საკმარისია უფლის დიდების მხოლოდ ერთი სხივი, ქრისტეს სიწმიდის ერთი გამონათება მისწვდეს გულს, რომ შეამჩნიო ყოველი ლაქა და ნაკლი შენს ხასიათში. და ცოდვილი ხვდება მისი სურვილების უღირსობას, გულის უსამართლობას, ბაგეთა უწმიდურებას. იგი ხედავს, რომ მისი არასწორი საქციელი ღმერთის კანონის საწინააღმდეგოა. მისი გული ტკივილისგან იკუმშება, როდესაც განიცდის სულიწმიდის ზემოქმედებას. იგი ხედავს ქრისტეს უნაკლო, წმიდა ხასიათს და სძულს საკუთარი ცოდვილი ცხოვრება (იქვე, გვ. 13).
   მონანიების ცრემლები მხოლოდ წვიმის წვეთებია, რომელსაც თან მოჰყვება ჭეშმარიტი სიწმიდის ნათელი. ასეთი გლოვა სიხარულის მომტანია, რომელიც ადამიანის სულის ცოცხალ წყაროდ იქცევა: “ოღონდ აღიარე დანაშაული, რომ შესცოდე უფალს... არ მოვაწევ თქვენზე რისხვას, რადგან მოწყალე ვარ, ამბობს უფალი” (იერ. 3:13, 12). “მიეცემათ სიონზე მგლოვიარეთ... გვირგვინი ნაცრის ნაცვლად, სიხარულის ზეთი - გლოვის ნაცვლად, ქება-დიდების სამოსელი - მჭმუნვარების ნაცვლად” (ეს. 6:3) (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 224).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                           საქმე. 7

2 მაისი
გულწრფელი მნიშვნელოვანი აღიარება
   თუ ვაღიარებთ ჩვენს ცოდვებს, მაშინ ის, სარწმუნო და მართალი, მოგვიტევებს ცოდვებს და განგვწმედს ყოველგვარი უკეთურებისაგან (1იოან. 1:9).
   მოციქული ამბობს: “აღიარეთ ცოდვები ერთმანეთის წინაშე და ილოცეთ ერთმანეთისათვის, რათა განიკურნოთ, რადგან ბევრი რამ შეუძლია მართლის ძლიერ ლოცვას”  (იაკ. 5:16). აღიარეთ თქვენი ცოდვები უფლის წინაშე, რადგან მხოლოდ მას შეუძლია მათი მიტევება, ხოლო საქციელი კი - ერთმანეთის წინაშე. თუკი თქვენს მეგობარს ან მეზობელს აწყენინეთ, მის წინაშე უნდა აღიაროთ, რომ არ იყავით მართალი. მან კი დიდსულოვნად უნდა გაპატიოთ. შემდეგ პატიება უნდა სთხოვოთ ღმერთს, რადგან თქვენზე განაწყენებული ადამიანიც ღმერთის შვილია ისევე, როგორც თქვენ. თუ თქვენ ტკივილი მიაყენეთ თქვენს ძმას, ამით შესცოდეთ თქვენი შემქმნელისა და მაცხოვრის წინაშე...
   დანაშაულის ჭეშმარიტი აღიარება უნდა გამოირჩეოდეს თავისი კონკრეტულობით და განსაზღვრულობით. ზოგიერთი ცოდვა მხოლოდ უფლის წინაშე უნდა იქნას აღიარებული; ზოგი კი - იმ ადამიანთა წინაშე, რომლებიც დაზიანდნენ ამის გამო. იმ დანაშაულის აღიარება კი, რომელიც საზოგადოების წინააღმდეგ იყო მიმართული, საზოგადოების წინაშე უნდა მოხდეს. ყოველი აღიარება კონკრეტული და არსებითი უნდა იყოს. თქვენ უნდა აღიაროთ მხოლოდ თქვენს მიერ ჩადენილი ცოდვა (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 18, 19).
   ბევრი, ძალიან ბევრი აღსარება არ შეიძლება წარმოითქვას ყველას გასაგონად, ვინაიდან მოკვდავი ადამიანები თავიანთი შეზღუდული მსჯელობით ვერ წარმოიდგენენ ყველა შედეგს... ჩვენ უფრო სრულად განვადიდებთ ღმერთს, თუ გულის საიდუმლო უკეთურებას ვაღიარებთ მხოლოდ ქრისტესთან, და  გულის კუნჭულებს არ გავუხსნით შეზღუდულ, დაბნეულ ადამიანს, რომელსაც არ შეუძლია სამართლიანად განსჯა, რადგანაც მისი გული ყოველთვის სავსე არ არის ღვთის სულით... ადამიანის ყურს არ უნდა მისწვდეს ისეთი ამბები, რომლებიც მხოლოდ ერთმა ღმერთმა უნდა მოისმინოს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 645).
   უფალი ღებულობს მხოლოდ იმ მონანიებას, რომელიც გულის სიღრმიდან ამოდის, რადგან ამ შემთხვევაში იგი თანამგრძნობი და მოწყალეა (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 18).
   შეიძლება თქვენი ცოდვები მიუვალ კლდედ მოგეჩვენოთ; მაგრამ თუ დაიმორჩილებთ გულს და ჯვარცმული, მკვდრეთით აღმდგარი მაცხოვრის იმედით აღიარებთ მათ, ის მოგიტევებთ და და განგწმედთ ყოველგვარი სიცრუისაგან... ისურვეთ ქრისტესმიერი მადლის სისრულე. დაე, თქვენს გულს უფლის სიმართლე სწყუროდეს (მოციქულთა საქმეები, გვ. 566). 
-------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                      საქმე. 8


3 მაისი
მიტევების მნიშვნელობა
რომელ ღმერთს მოუთმენია შენს გარდა უკეთურება და უპატიებია ცოდვა თავისი სამკვიდროს ნატამალისთვის? ის არ მრისხანებს სამუდამოდ, რადგან წყალობის მოყვარულია (მიქ. 7:18).
   მიტევება არ არის უბრალოდ იურიდიული აქტი, რომლის მიხედვითაც უფალი მსჯავრისგან გვათავისუფლებს. ეს არა მარტო ცოდვის მიტევება, არამედ მისგან გათავისუფლებაც არის. გამომსყიდველი სიყვარულის ნაკადი გულს გარდაქმნის. დავითს სწორად ესმოდა მიტევება, როცა ლოცულობდა: “სუფთა გული შეჰქმენი ჩემში, ღმერთო, და წრფელი სული განაახლე ჩემს სხეულში” (ფსალმ. 50:12) (ქრისტეს ქადაგება მთაზე, გვ. 114).
როგორც კი მისკენ მონანიებით პირველ ნაბიჯს გადადგამთ, იგი მყისვე დიდი სიყვარულით ჩაგიკრავთ გულში. მუდამ ფხიზლობს იგი ტანჯული სულის ღაღადის შესასმენად. გულის პირველი სურვილიც ცნობილია მისთვის. არ არსებობს არც ერთი ლოცვა, თუნდაც მოკრძალებით და ჩუმად წარმოთქმული, არც ერთი ჩუმად დაღვრილი ცრემლი, არც ერთი მისკენ გაუბედავად გადადგმული ნაბიჯი, რომ ღვთის წმიდა სულმა ვერ შეამჩნიოს და არ დაეხმაროს. ჯერ კიდევ ლოცვის წარმოთქმამდე ან საკუთარი გულის ზრახვათა შეცნობამდე გვიგზავნის მაცხოვარი თავის მადლს იმ მადლთან შესახვედრად, რომელიც ადამიანის გულში უკვე მოქმედებს.
თქვენი ზეციერი მამა თავად გაგხდით ცოდვისაგან დასვრილ სამოსელს. ზაქარიას დიდებულ სიმბოლურ წინასწარმეტყველებაში ღვთის ანგელოზის წინაშე ჭუჭყიან სამოსელში მდგარი მღვდელმთავარი იესო ცოდვილ ადამიანთა წარმომადგენელია. მაგრამ ანგელოზმა უფლის დავალებით წარმოთქვა: “გახადეთ წვირიანი სამოსელი! უთხრა მას: აჰა, წარგხოცე უკეთურება და საზეიმო სამოსლით შეგმოსავ. თქვა: დაახურონ თავზე სუფთა თავსაბურველი და ჩააცვან სამოსელი” (ზაქ. 3:4, 5). მღვდელმთავარ იესოს მსგავსად თქვენც შეგმოსავთ უფალი ღმერთი “ხსნის ტანსაცმლით” და “სიმართლის სამოსლით” (ეს. 61:10)...
   “თუ ჩემი გზებით ივლი და ჩემს სამსახურს შეასრულებ, გაუძღვები ჩემს სახლს და თვალყურს ადევნებ ჩემს ეზოებს, მოგცემ მისასვლელს აქ მდგომარეთა შორის” - ტახტის ირგვლივ მყოფ წმიდა ანგელოზთა შორის (ზაქ. 3:7) (ქრისტეს იგავები, გვ. 116, 117).
-------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                     საქმე. 9

4 მაისი
ღვთის ძეები და ასულები
ხოლო ვინც მიიღო იგი და ირწმუნა მისი სახელი, მისცა მათ ხელმწიფება ღვთის შვილებად გახდომისა იოან. 1:12).
სწორედ იესო ქრისტეს რწმენის მეშვეობით ღებულობს გული ჭეშმარიტებას და ადამიანი იწმიდება... მის სულში განუხრელად სუფევს პრინციპი, რომელიც ეხმარება, დაძლიოს ცდუნება. “ყოველი, ვინც რჩება მასში, არ სცოდავს” (1იოან. 3:6). ღმერთს გააჩნია ძალა, რომ დაიცვას ქრისტეში მყოფი ადამიანი, როდესაც მას ცდუნების საფრთხე ემუქრება...
   მარტო აღიარება არაა საკმარისი. ქრისტიანი არის ის, ვინც ქრისტეში იმყოფება... თუ ღვთის გონება არ გადაიქცევა ადამიანის გონებად, ამაო იქნება ყოველი ძალისხმევა საკუთარი თავის განწმედისა, ვინაიდან შეუძლებელია ადამიანის ამაღლება სხვაგვარად, თუ არა ღმერთის შეცნობის მეშვეობით (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7. გვ. 951. ე. უაითის კომენტარები).
   თქვენ საკუთარი თავის წინაშე უნდა დასვათ კითხვა: “ვარ თუ არა ქრისტიანი?” ქრისტიანად ყოფნა გაცილებით მეტს ნიშნავს, ვიდრე ზოგიერთს ჰგონია. ეს გულისხმობს უფრო ბევრს, ვიდრე უბრალოდ ის, რომ თქვენი სახელი ჩაწერილია ეკლესიის სიაში. ეს ნიშნავს ქრისტესთან ერთობაში ყოფნა. ეს ნიშნავს, გქონდეთ უბრალო რწმენა, ურყევად ამყარებდეთ იმედს ღმერთზე. ეს ნიშნავს, გამოავლინოთ ბავშვური რწმენა თქვენი ზეციერი მამის მიმართ და იმედი დაამყაროთ მისი ძვირფასი ძის სახელსა და დამსახურებებზე. გიყვართ თუ არა ღვთის მცნებების დაცვა, რადგან ეს მისი პრინციპებია, მისი ხასიათის წარმოდგენაა და ისინი ისევე უცვლელია, როგორც ღვთის ხასიათი? პატივს სცემთ თუ არა, გიყვართ თუ არა უფლის რჯული? (ახალგაზრდული ხელმძღვანელი, 1893 წ. 18 მაისი).
როგორც ღვთის ძეები და ასულები, ქრისტიანები უნდა ისწრაფოდნენ ყველაზე მაღალი მიზნისაკენ, რომელსაც სახარება აყენებს მათ წინაშე. ისინი მხოლოდ მაშინ დამშვიდდებიან, როცა სრულყოფილებას მიაღწევენ (უწყებები ახალგაზრდობისთვის, გვ. 73).
   მათ, ვინც იგი მიიღო, ღმერთი აძლევს ძალას, გახდნენ ღვთის შვილები, რათა ბოლოს მან თავისები უწოდოს მათ და მთელ მარადისობაში ცოცხლები ამყოფოს თავისთან ერთად. ამქვეყნიური სიცოცხლის განმავლობაში ერთგულები, ისინი ბოლოს “იხილავენ მის სახეს და მისი სახელი შუბლზე ეწერებათ” (გამოცხ. 22:4). განა გამოსცდიან ისინი უფრო დიდ ბედნიერებას ზეცაში, ვიდრე ღმერთის სახის ხილვაა? ნუთუ არსებობს ქრისტეს მადლით გადარჩენილი ცოდვილისთვის უფრო დიდი სიხარული, ვიდრე ხედავდეს ღვთის სახეს და იცნობდეს მას, როგორც მამას? (განკურნების მსახურება, გვ. 421).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი              20:02                                                                               საქმე. 10

5 მაისი
მოგვეტევა, რადგან მივუტევებთ
ვინაიდან რომელი განკითხვითაც განიკითხავთ და რომელი საწყაოთიც მიუწყავთ, იმავეთი მოგეწყვებათ თქვენ (მათ. 7:2).
   ჩვენ ღმერთისგან მიტევების მიღება შეგვიძლია მხოლოდ მაშინ, თუ სხვებს მივუტევებთ. ღვთის სიყვარული არის ძალა, რომელიც მისკენ გვიზიდავს; ჩვენს გულს რომ შეეხება, ეს სიყვარული ჩვენში აუცილებლად გააღვიძებს მოყვასისადმი სიყვარულს.
   რომ დაასრულა “მამაო ჩვენო”, იესომ დასძინა: “ვინაიდან, თუ თქვენ მიუტევებთ ადამიანებს მათ შეცოდებებს, თქვენც მოგიტევებთ თქვენი ზეციერი მამა. ხოლო თუ თქვენ არ მიუტევებთ ადამიანებს მათ შეცოდებებს, არც თქვენი მამა მოგიტევებთ თქვენს შეცოდებებს” (მათ. 6:14, 15). ის, ვინც უარს ამბობს, რომ მიუტევოს თავის მოყვასს, თავად იკეტავს ერთადერთ გზას, რომლითაც შეუძლია წყალობა მიიღოს ღმერთისგან. არ უნდა ვიფიქროთ, რომ უფლება გვაქვს არ მივუტევოთ მათ, ვინც გვაწყენინეს, თუკი პატიება არ უთხოვიათ ჩვენთვის. მათ, რა თქმა უნდა, გული უნდა დაიმდაბლონ თავიანთი დანაშაულის აღიარებასა და მონანიებაში, მაგრამ ჩვენც ვალდებული ვართ, ჭეშმარიტი გულმოწყალებით მოვექცეთ მათ, ვინც ჩვენს წინააღმდეგ შესცოდა, მიუხედავად იმისა, აღიარეს თუ არა თავიანთი საქციელი. თუნდაც რომ უკიდურესად გავებრაზებინეთ, ჩვენს გულში არ უნდა ჩავიდოთ წყენა და საკუთარი თავის სიბრალული, არამედ პირიქით, უნდა მივუტევოთ ყველას, ვინც გვაწყენინა, ისევე, როგორც თავად ვიმედოვნებთ, რომ ღმერთი მოგვიტევებს მის წინააღმდეგ ჩადენილ ცოდვებს (ქრისტეს ქადაგება მთაზე, გვ. 113, 114).
   არავითარი გამართლება არა აქვს შეუწყნარებლობის სულს! ვინც სხვის მიმართ გულმოწყალებას არ იჩენს, ამით ამტკიცებს, რომ ის თავად არ არის ღვთიური მადლის მოზიარე. ღვთიური მიმტევებლობის გამოისობით ცოდვილი ადამიანი გულის კარს უფრო ადვილად უხსნის ღვთაებრივ სიყვარულს. ღვთიური თანაგრძნობა მისი სულის სიღრმეებს აღძრავს; ის კი - სხვებისას...
   უფალი მოგვიტევებს არა იმიტომ, რომ ჩვენ სხვებს ვაპატიეთ, არამედ მაშინ, როცა ვპატიობთ. ჭეშმარიტი მიმტევებლობის საფუძველს წარმოადგენს უფლის უანგარო სიყვარული, რომელიც არ დაგვიმსახურებია. და ირგვლივ მყოფ ადამიანებთან ჩვენი დამოკიდებულება თვალნათლივ გვიჩვენებს, არის თუ არა ჩვენში ეს სიყვარული. სწორედ ამას გულისხმობს ქრისტე, როდესაც ამბობს: “რომელი განკითხვითაც განიკითხავთ და რომელი საწყაოთიც მიუწყავთ, იმავეთი მოგეწყვებათ თქვენ” (მათ. 7:2) (ქრისტეს იგავები, გვ. 140).
   დაე, ქრისტე ცხოვრობდეს თქვენში თავისი ღვთაებრივი სიცოცხლით და თქვენი მეშვეობით უცხადებდეს წუთისოფელს ზეციურ სიყვარულს, რომელიც სასოწარკვეთილებს მოუტანს იმედს, ხოლო ცოდვით დაზიანებულ გულს - ზეციურ მშვიდობას. ღმერთთან მისვლისას ჩვენ მისგან წყალობას ვღებულობთ იმ პირობით, რომ ვიქნებით მზად, მისი მადლი ახლობლებსაც გამოვუცხადოთ (ქრისტეს ქადაგება მთაზე, გვ. 114, 115). 
-------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                              საქმე. 11

6 მაისი
საჭიროა, ზარალი ანაზღაურდეს
ვალს დააბრუნებს ბოროტმომქმედი, წაგლეჯილს ზღავს, სიცოცხლის წესებით ივლის, უსამართლობას აღარ ჩაიდენს, იცოცხლებს და აღარ მოკვდება (ეზეკ. 33:15).
   მონანიება არ არის ჭეშმარიტი, თუ ის არ ცვლის პიროვნებას... კომერციული საქმიანობით დაკავებულმა ქრისტიანებმა ისე უნდა იცხოვრონ და იმოქმედონ ამ წუთისოფელში, როგორც ჩვენი უფალი მოიქცეოდა მათ ადგილზე. ადამიანის ყოველი ნაბიჯი უნდა მოწმობდეს, რომ მისი მასწავლებელი ქრისტეა. “უფლის სიწმიდე” (გამოს. 39:30) უნდა ეწეროს ჟურნალებსა და საბუღალტრო წიგნებს, ქვითრებსა და თამასუქებს. ის, ვინც თავს ქრისტეს მიმდევარს უწოდებს, მაგრამ უსამართლოდ იქცევა, ცრუდ სახავს წმიდა, სამართლიან და მოწყალე ღმერთს... თუკი ჩვენ ვინმე ვაზარალეთ არასწორი შეთანხმებებით, თუკი ვაჭრობის საქმეებში ვინმე მოვატყუეთ, თუ ვითვალთმაქცეთ, თუმცა ფორმალურად, შესაძლოა, კანონი არ დაგვირღვევია, უნდა ვაღიაროთ ჩვენი ცოდვები და ავანაზღაუროთ ზარალი, რამდენადაც ეს შესაძლებელია ჩვენთვის. უფრო სწორი იქნება, თუ ავანაზღაურებთ არა მხოლოდ იმას, რაც მივითვისეთ, არამედ იმ მოგებასაც, რასაც ეს ადამიანი მიიღებდა თავისი ფულის სწორად გამოყენების შემთხვევაში მთელი იმ დროის განმავლობაში, როდესაც იგი ჩვენს განკარგულებაში იმყოფებოდა (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 428, 429).
   თუ ჩვენს ძმას რაღაცნაირად ზარალი მივაყენეთ, ვალდებული ვართ, დანაკარგი ავუნაზღაუროთ; თუ ბოროტი განზრახვის გარეშე წარმოვთქვით ცრუ დამოწმება, ან მისი სიტყვების აზრი დავამახინჯეთ, ან როგორღაც შევბღალეთ მისი რეპუტაცია, მაშინ უნდა წავიდეთ იმ ადამიანებთან, რომლებთანაც ამ ძმაზე ვლაპარაკობდით, და ყველა ჩვენი სიტყვა, რამაც მას ზიანი მიაყენა, უკან წავიღოთ (ქრისტეს ქადაგება მთაზე, გვ. 59).
   დადგება დრო, და მადლის ხანა დასრულდება. თუ დღეს გულმოდგინედ არ ემსახურებით ღმერთს, მაშინ რა დაგემართებათ სამსჯავროზე, როცა მოისმენთ ჩანაწერს თქვენი არაკეთილსინდისიერი საქმიანობის შესახებ?.. თუ ღმერთის წინაშე არ ყოფილხართ გულწრფელი, გთხოვთ, დაფიქრდეთ ამ დაუდევრობაზე და შეეცადოთ აანაზღაუროთ ზარალი. თუ ამის გაკეთება არ შეგიძლიათ, მაშინ თავმდაბალი მონანიებით ილოცეთ ღმერთის წინაშე და ქრისტეს სახელით სთხოვეთ, გაპატიოთ თქვენი დიდი ვალი. დაუყოვნებლივ დაიწყეთ მოქმედება ისე, როგორც ქრისტიანს შეეფერება. ნუ შეეცდებით, რაიმეთი გაამართლოთ შეცდომა ღვთის საკუთრების დაბრუნების ვალდებულებაში. ახლა... როცა ჯერ კიდევ ძალიან გვიან არ არის შეცდომების გამოსწორება, სანამ კიდევ ისმის მოწოდება, - თუკი გესმით ის, - გულს ნუ გაისასტიკებთ (რჩევები რესურსების მართვის თაობაზე, გვ. 99, 100).
-------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                  საქმე. 12

7 მაისი
მოდით ისეთები, როგორებიც ხართ
   განა შეიცვლის ქუშელი თავის კანს და ვეფხვი თავის ლაქებს? მაშინ თქვენც შეძლებთ სიკეთის ქმნას ბოროტებას მიჩვეულნი (იერ. 13:23).
   უფალი არ თვლის, რომ ყველა ცოდვა ერთნაირად მძიმეა. ღმერთი ისევე, როგორც ადამიანი, სხვადასხვანაირად აფასებს დანაშაულის ხარისხს, მაგრამ არც ერთი ცოდვა არ არის უფლის თვალში მცირე. ადამიანის მსჯელობა არასრულფასოვანია, ღმერთი კი განსჯის თავისი სიმართლის მიხედვით. ლოთი სძულთ და მას ეუბნებიან, რომ ცოდვილია და მისთვის სამოთხის კარი დახშულია. და ამავე დროს სიამაყეს, თვითგანდიდებას და სიძუნწეს ცოდვად არ თვლიან, მაგრამ ღმერთისათვის ეს უკანასკნელი უფრო შეურაცხმყოფელია, რადგან სწორედ ისინი ეწინააღმდეგებიან უფლის სიკეთეს და იმ უანგარო სიყვარულს, რომელიც გამეფებულია სამყაროს სხვა, უცოდველ გარემოში. 
   ადამიანი, რომელიც მძიმე ცოდვას ჩაიდენს, მიხვდება თავის არარაობას, იგრძნობს სირცხვილს და ქრისტეს მადლის საჭიროებას, ხოლო ამაყს არაფერი არ სჭირდება. ამიტომ მისი გული დახურულია ქრისტესათვის და მისი უთვალავი კურთხევისათვის...
   თუკი თქვენ მიხვდით იმას, რომ ცოდვილი ხართ, ნუ დაელოდებით, სანამ უკეთესი გახდებოდეთ. ბევრი თვლის, რომ არ არის ქრისტესთან მისვლის ღირსი. მაგრამ ნუთუ თქვენ იმედი გაქვთ, რომ თვითონ შეგიძლიათ თქვენი თავის გამოსწორება?... ჩვენი დახმარება მხოლოდ ღმერთს შეუძლია. არ უნდა ველოდოთ, რომ მოვა დრო და გავხდებით უფრო ღირსეულნი და რომ უფალთან მისვლის უკეთესი ჟამი დადგება. ჩვენ თვითონ არაფრის გაკეთება არ შეგვიძლია. ქრისტესთან უნდა მივიდეთ ისეთები, როგორებიც ვართ (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 13, 14).
   დაუყოვნებლივ დაემორჩილე ქრისტეს; მას ერთს, თავისი მადლის ძალით შეუძლია, დაღუპვისგან გიხსნას. მას ერთს ძალუძს, გააჯანსაღოს შენი გონებრივი და ზნეობრივი შესაძლებლობები. შენი გულის გათბობა ღმერთის სიყვარულს შეუძლია, შენი მსჯელობა შეიძლება მკაფიო და მოწიფული გახდეს, სინდისი - განათლებული, გულისხმიერი და სუფთა, ნებისყოფა - მტკიცე და განწმედილი, ღვთის სულის კონტროლს დამორჩილებული. შენ შეძლებ, საკუთარი თავი ისე გარდაქმნა, როგორც მოისურვებ. თუ ახლავე შებრუნდები ღმერთის მხარეს, აღარ ჩაიდენ ბოროტებას და ისწავლი სიკეთის კეთებას, იქნები ნამდვილად ბედნიერი. შენ დაიწყებ გამარჯვებას ცხოვრებისეულ ბრძოლებში და იქნები ამაღლებული უკეთეს ცხოვრებაში დიდების, პატივისა და უკვდავებისაკენ (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 564, 565).
-------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                         საქმე. 13

8 მაისი
პერსონალური მიტევება
შემიწყალე, ღმერთო, შენი წყალობისამებრ, შენი მრავალი შემბრალებლობისამებრ წაშალე ჩემი დანაშაული (ფსალმ. 50:3).
   უნდა გვახსოვდეს, რომ ყველა უშვებს შეცდომებს; მრავალწლიანი გამოცდილების მქონე ზრდასრული ადამიანებიც კი შეიძლება შეცდნენ. მაგრამ ღმერთი მათ არ უარყოფს შეცდომების გამო; ადამის ყოველ გზააბნეულ ძესა და ყოველ გზააბნეულ ასულს იგი კიდევ ერთ შანსს აძლევს (დროის ნიშნები, 1902 წ. 21 მაისი).
   იესოს სურვილია, რომ მასთან მივიდეთ ისეთები, როგორებიც ვართ ჩვენი ცოდვებით და უძლურებებით. მას სურს, რომ იგი ჩვენი საყრდენი იყოს. ჩვენ შეგვიძლია მივუახლოვდეთ მას ჩვენი სუსტი მხარეებით, ნაკლით, უგუნურებით და მონანიებით დავემხოთ მის ფერხთით. იგი სიყვარულით ჩაგვიკრავს გულში, გაიღებს დიდ წყალობას, უმკურნალებს ჩვენს ჭრილობებს და განგვწმედს ყოველგვარი უწმიდურებისაგან.
   ბევრს არ სჯერა, რომ მაცხოვარი პირადად მიუტევებს თითოეულ ადამიანს ყველა ცოდვას და ეს დიდი შეცდომაა. ადამიანებს არ სჯერათ უფლის სიტყვისა და ეს ძალზე სამწუხაროა. ყველას, ვინც უფლის წამოყენებულ პირობებს ასრულებს, აქვს პირადი გამოცდილება უფლისაგან მიტევებისა. იგი ყველა ცოდვას პატიებს. ერიდეთ იმ აზრს, რომ უფლის აღთქმა თქვენ არ გეხებათ. იგი ყოველ ცოდვილს ეხება, რომელიც აღიარებს თავის დანაშაულს. ქრისტე გვიგზავნის ანგელოზებს, მათ კი უფლის მადლი და ძალა მოაქვთ ყოველი მორწმუნესათვის. როგორი ცოდვილიც არ უნდა იყოს ადამიანი, ქრისტე მისცემს მას ძალას, სიწმიდეს და სიმართლეს. სწორედ ის ქრისტე, რომელიც მოკვდა ჩვენი ცოდვებისათვის. ქრისტე მზადაა გახადოს თითოეულ ადამიანს ცოდვით დასვრილი და გაუწმიდურებული ტანსაცმელი და ჩააცვას თავისი სიმართლის თეთრი სამოსი, რადგან უფალი ცოდვილს სიკვდილის ნაცვლად სიცოცხლეს სთავაზობს...
   განა შეიძლება იმაზე ფიქრი, რომ უფალი სასტიკია საწყალი ცოდვილის მიმართ, რომელსაც სურს მიატოვოს თავისი დანაშაული, რომელსაც სწყურია დაბრუნება, მუხლის მოყრა და მონანიება მამის წინაშე? მოიშორეთ ამაზე ფიქრი! არაფერი ისე არ ვნებს ჩვენს სულს, როგორც ჩვენი ზეციერი მამის ასეთად წარმოდგენა... მიდით იესოსთან. და თუკი ამას მთელი გულით გააკეთებთ, შეგიძლიათ იქონიოთ მისი მადლის იმედი (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 25-27).
   ის, ვინც თავისი გამომსყიდველი მსხვერპლით მისცა ადამიანს მორალური ძალების უსასრულო მარაგი, არ წყვეტს ამ ძალების ჩვენთვის გამოყენებას (რევიუ ენდ გერალდი, 1900 წ. 30 ოქტომბერი).
-------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                         საქმე. 14

9 მაისი
ერთობა ქრისტესთან
   თქვენ ჩემში დარჩით, მე კი - თქვენში. როგორც ლერწი ვერ მოისხამს ნაყოფს თავისით, თუ ვაზზე არ დარჩება, ისევე თქვენც, თუ ჩემში არ დარჩებით (იოან. 15:4).
   ყოველი ადამიანი თავისი მოქმედებებით ან შორდება ქრისტეს, არ სურს, რომ მისი სული წარმართავდეს და მის მაგალითს მიჰყვებოდეს, ან თავდადების, რწმენისა და მორჩილების მეშვეობით პირად კავშირში შედის ქრისტესთან. თითოეულმა ჩვენთვის უნდა ავირჩიოთ ქრისტე, რადგან მან პირველმა ამოგვარჩია. ქრისტესთან კავშირი უნდა დაამყარონ მათ, ვინც თავისი ბუნებით მტრობს მას. ესაა სრული დამოკიდებულების ურთიერთობები, რომლებიც ამაყმა გულმა უნდა დაამყაროს. ესაა მეტად რთული და საკირკიტო საქმე და ბევრმა, ვინც თავს ქრისტეს მიმდევარს უწოდებს, არაფერი იცის ასეთი ურთიერთობების შესახებ. ფორმალურად ისინი ღებულობენ მაცხოვარს, მაგრამ არა როგორც მათი გულების ერთადერთ მმართველს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 46, 47).
   ძნელია გადალახო ადამიანის მიდრეკილება ცოდვისკენ. ეს ხანგრძლივი და დამღლელი ბრძოლაა.
   მასში მონაწილე ყოველმა ადამიანმა იცის, რამდენად სასტიკი და მწარეა ეს შეტაკებები. ყველაფერი, რაც ზრდას ეხება, მადლში არ არის მარტივი, რადგან წუთისოფლის სტანდარტები და პრინციპები გამუდმებით იჭედება სულსა და ღმერთის წმიდა საზომს შორის. უფალს სურს აგვამაღლოს, გაგვაკეთილშობილოს, განგვწმიდოს იმ პრინციპების დაცვის მეშვეობით, რომლებიც საფუძვლად უდევს მის მაღალ ზნეობრივ სტანდარტს, რითაც უკანასკნელი სამსჯავროს დიად დღეს გამოიცდება ყოველი ხასიათი (რევიუ ენდ გერალდი, 1884 წ. 16 დეკემბერი).
ჩვენ უნდა გავიმარჯვოთ საკუთარ “მე”-ზე, ჯვარს ვაცვათ ხორცი, ვნებები და ახირებები, და მხოლოდ მაშინ იწყება სულის ერთობა ქრისტესთან... როდესაც  ასეთი კავშირია შექმნილი, მისი შენარჩუნება შეიძლება მხოლოდ მუდმივი, თავდადებული და ენერგიული ძალისხმევის გზით...
   ყოველი ქრისტიანი გამუდმებით უნდა იდგეს საგუშაგოზე და იცავდეს თავისი სულის მისადგომებს, რათა სატანამ ვერ იპოვოს მასთან მისასვლელი. იგი ლოცვით უნდა სთხოვდეს ღმერთს დახმარებას და ამასთან ერთად გაბედულად ეწინააღმდეგებოდეს ცოდვის ჩადენის ნებისმიერ სურვილს. სიმამაცის, რწმენისა და დაუღალავი შრომის წყალობით ადამიანს შეუძლია, გაიმარჯვოს. მაგრამ მას უნდა ახსოვდეს, რომ თუ გამარჯვების მოპოვება სურს, მასში უნდა იმყოფებოდეს ქრისტე, ის კი ქრისტეში... მხოლოდ ქრისტესთან პირადი კავშირის წყალობით, მასთან ყოველდღე და ყოველ საათს ურთიერთობით მოვიტანთ წმიდა სულის ნაყოფებს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 47, 48).
-------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                           საქმე. 15

10 მაისი
ნეტარ არიან ღარიბნი სულით
ნეტარ არიან ღარიბნი სულით, ვინაიდან მათია ცათა სასუფეველი (მათ. 5:3).
   ყველას, ვინც შეიცნობს თავის ღრმა სულიერ სიღარიბეს და გრძნობს, რომ მასში არაფერია კეთილი, შეუძლია მოიპოვოს სიმართლე და ძალა, როცა იესოს უმზერს (ქრისტეს ქადაგება მთაზე, გვ. 8).
   “შესაწირავი ღმერთისა - სული მოდრეკილი. მოდრეკილისა და მორჩილის გულს შენ არ დაამცირებ, ღმერთო!” (ფსალმ. 50:19). ადამიანი უნდა გათავისუფლდეს საკუთარი “მე”-საგან მანამ, სანამ იგი ქრისტეს მიმდევარი გახდება სრული ამ სიტყვის მნიშვნელობით. როდესაც ადამიანი უარყოფს საკუთარ “მე”-ს, ქრისტე მისგან ქმნის ახალ არსებას (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 207).
   თუ ადამიანმა შესცოდა წმიდა და გულმოწყალე ღმერთის წინაშე, მაშინ არ არსებობს დანაშაულის წაშლის სხვა უფრო კეთილშობილური საშუალება, გარდა ჭეშმარიტი მონანიებისა და ცოდვების აღიარებისა ცრემლებითა და სულიერი მწუხარებით. ღმერთიც სწორედ ამას მოითხოვს ადამიანისგან. ის არაფერს ღებულობს, გარდა მოდრეკილი გულისა და მონანიებისა (მეფეები და წინასწარმეტყველები, გვ. 435, 436).
   გულით ამაყნი ცდილობენ საქმეებით დაიმკვიდრონ სასუფეველი, მაგრამ განა დავიმსახურეთ ჩვენ ზეცაში ცხოვრება? ამ კითხვაზე პასუხი ქრისტეს სიმართლით არის განპირობებული. უფალს არ ძალუძს ადამიანის განკურნება მანამ, სანამ იგი თავის უძლურებაში არ დარწმუნდება, თვითკმაყოფილებისაგან არ გათავისუფლდება და სრულად არ მიენდობა უფლის ხელმძღვანელობას. მხოლოდ მაშინ შეძლებს იგი უფლის მიერ მოცემული ამ მადლის მიღებას. ადამიანს, რომელიც შეიცნობს თავის საჭიროებას, უფალი ყველაფერს მისცემს. ასეთი ადამიანი დაუბრკოლებლივ ჰპოვებს მისადგომს მასთან, რომელშიც არის სრულყოფილება (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 223, 224).
   ერთადერთი მიზეზი, რომლის გამოც ჩვენ, შესაძლოა, ჯერ არ გვაქვს მიტევებული ადრინდელი ცოდვები, მდგომარეობს იმაში, რომ არ გვსურს, მოვიდრიკოთ ამაყი გულები და დავეთანხმოთ ჭეშმარიტების სიტყვის პირობებს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 636).
   ღმერთი ერთობ შემბრალეა, რადგან მან უწყის ჩვენი სისუსტეები და განსაცდელები; და როდესაც მასთან მივდივართ მოდრეკილი გულითა და მორჩილი სულით, ის ღებულობს ჩვენს მონანიებას და გვპირდება, რომ თუ ჩვენ მის დახმარებას მივმართავთ და მასთან მშვიდობას დავამყარებთ, ისიც შეგვირიგდება. ო, როგორი მადლიერებით, როგორი სიხარულით უნდა აღივსოს ჩვენი გულები, როდესაც ღვთის გულმოწყალებაზე ვფიქრობთ! (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 3, გვ. 239, 240).
   ღმერთისთვის კი უფრო სასიხარულო და მისაღებია, თუ მასთან საკუთარი თავის უარყოფით, ჯვრის ამაღლებითა და იესოს მიმდევრობით მოდრეკილ გულს მივიტანთ (ევანგელიზმი, გვ. 510).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                             საქმე. 16

11 მაისი
აუცილებელია გულის გარდაქმნა
ჭეშმარიტად, ჭეშმარიტად გეუბნები შენ: ვინც ხელახლად არ იშვება, ვერ იხილავს ღვთის სასუფეველს (იოან. 3:3).
   ნიკოდემოსს მეტად საპატიო, საპასუხისმგებლო და მაღალი თანამდებობა ეკავა ებრაელთა იერარქიაში... იესოს მოძღვრებამ მასზე, ისევე როგორც სხვებზე, დიდი გავლენა იქონია... და აი, მან გადაწყვიტა უფრო მეტი შეეტყო ამ საოცარ ჭეშმარიტებათა შესახებ...
   ნიკოდემოსი უფალთან საკამათოდ მოვიდა, მაგრამ იესომ დასაწყისში აუხსნა ჭეშმარიტების ძირითადი პრინციპები: შენ საჭიროებ არა ცნობისმოყვარეობის დაკმაყოფილებას, არამედ გულის განახლებას. შენ უნდა შეიძინო ახალი ცხოვრება მაღლიდან და შემდეგ შეაფასო ზეციური (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 116, 117).
   გულის გარდაქმნა, რომელსაც ხატოვნად მაღლიდან შობა ეწოდება, შეიძლება მხოლოდ სულიწმიდის ძლიერი ზეგავლენით მოხდეს. მარტო მას შეუძლია განგვწმიდოს ყოველგვარი უკეთურებისგან. თუ ნებას მივცემთ, რომ შეცვალოს და გარდაქმნას ჩვენი გული, მაშინ შევძლებთ, შევიცნოთ ღვთის სასუფევლის არსი და შევიგნოთ აუცილებლობა გარდაქმნისა, რომელიც უნდა აღსრულდეს მანამ, სანამ იქ მისვლის უფლებას მივიღებთ. სიამაყე და თავისმოყვარეობა ღვთის სულის საპირისპიროა. სულის ყოველგვარი ბუნებრივი მიდრეკილება ეწინააღმდეგება ცვლილებებს, როდესაც მტკივნეული ქედმაღლობისა და საკუთარ თავზე დიდი წარმოდგენის ნაცვლად იქ ქრისტეს სათნოება და თავმდაბლობა ისადგურებს. მაგრამ თუ გვინდა, დავადგეთ საუკუნო სიცოცხლისკენ მიმავალ გზას, არ უნდა ვუსმინოთ საკუთარი “მე”-ს ჩურჩულს. მორჩილად და მოდრეკილი გულით უნდა ვილოცოთ ჩვენი ზეციური მამის მიმართ: “სუფთა გული შეჰქმენი ჩემში, ღმერთო, და წრფელი სული განაახლე ჩემს სხეულში” (ფსალმ. 50:12). ღვთიური ნათლის მოპოვებისა და ზეციურ ანგელოზებთან თანამშრომლობისას ჩვენ, ქრისტეს ძალით განწმედილები ყოველგვარი უკეთურებისაგან, “მაღლიდან ვიშვებით” (ახალგაზრდული ხელმძღვანელი, 1897 წ. 9 სექტემბერი).
   წმიდა სულის მძლავრი ძალა სრულ გარდაქმნას ახდენს ადამიანის ხასიათში და მას ახალ ქმნილებად აქცევს ქრისტე იესოში... სიტყვები და საქციელები მაცხოვრის სიყვარულს გადმოსცემენ... წყდება ბრძოლა მაღალი მდგომარეობისათვის. საკუთარი “მე” უგულებელყოფილია. იესოს სახელი აღბეჭდილია ყველაფერზე, რასაც ის აკეთებს და რაზეც ლაპარაკობს (რევიუ ენდ გერალდი, 1902 წ. 10 ივნისი).
   განა ყველაზე დიდი სასწაული არ არის ასეთი ადამიანის გარდაქმნილი ცხოვრება? არსებობს განა საქმე, რომელსაც ვერ სძლევს ადამიანი, ვინც რწმენით მიიღო ღვთიური ძალა? (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 9, გვ. 152).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი        20:11                                                                                            საქმე. 17

12 მაისი
მორჩილი ადამიანის კურთხევები
იესომ დაუძახა ბავშვს  და ჩააყენა მათ შუა, და უთხრა: “ჭეშმარიტად გეუბნებით თქვენ: თუ არ მოიქცევით  და არ იქნებით, როგორც ბავშვები, ვერ შეხვალთ ცათა სასუფეველში” (მათ. 18:2, 3).
   უმწეო ცოდვილს მაგრად უნდა ეკიდოს ხელი ქრისტეზე, როგორც თავის ერთადერთ იმედზე. თუ ერთი წამითაც კი მოდუნდება, საფრთხის ქვეშ დააყენებს საკუთარ სულსაც და გარშემომყოფებსაც. მხოლოდ ცოცხალ რწმენაში მეცადინეობით ვიმყოფებით უსაფრთხოდ. მაგრამ ჩადენა რომელიმე ნაცნობი ცოდვისა, ცნობილი მოვალეობების უგულებელყოფა შინ ან გარეთ, ანგრევს რწმენას და ადამიანს ღმერთისგან აშორებს. 
ღმერთისთვის არაფერია უფრო საძაგელი, ვიდრე თავდაჯერებულების სული. პეტრეს ცხოვრებაში იყო სამწუხარო გაკვეთილი, რომელიც გაფრთხილება უნდა გახდეს ყველასთვის, ვინც თავს ქრისტეს მიმდევრად აღიარებს. მაცხოვარმა გულწრფელად გააფრთხილა ის მოახლოებული საფრთხის შესახებ, მაგრამ საკუთარ თავში დარწმუნებული და თავის იმედს მინდობილი პეტრე ჯიუტად ამტკიცებდა თავის უცვლელ რწმენასა და თავგამოდებას, როცა განაცხადა, რომ მზადაა, თავის მოძღვარს საპყრობილეშიც და სასიკვდილოდაც გაჰყვეს. პეტრესთვის გამოცდა მაშინ დადგა, როცა მოწაფეებს თავს დაატყდათ ქარიშხალი, როდესაც მათი მოძღვარი დაამცირეს. მწუხარეა შთაგონებული კალმით დაწერილი სიტყვები: “მაშინ ყველა მოწაფემ მიატოვა იგი და გაიქცა” (მათ. 26:56). და ფიცხმა, თავგამოდებულმა, თავის თავში დარწმუნებულმა პეტრემ რამდენჯერმე უარყო თავისი უფალი. ამის შემდეგ მან ღრმა გულწრფელობით მოინანია, მაგრამ მოცემული მაგალითი ყველასთვის უნდა იყოს გაფრთხილება, რომ მოერიდონ თავდაჯერებულობასა და თავის გამართლებას (ხელნაწერი 1, 1878 წ.).
   ადამიანები, რომლებიც თავს იმდაბლებენ პატარა ბავშვის მსგავსად, განსწავლული იქნებიან ღმერთისგან. უფალი არაა დამოკიდებული რაიმე ადამიანურ ტალანტებზე, ვინაიდან თვითონ არის ყველა სრულყოფილი ნიჭის წყარო. ყველაზე თავმდაბალი ადამიანი, თუკი მას ღმერთის სიყვარული და შიში აქვს, ფლობს ზეციურ ნიჭებს. უფალს შეუძლია გამოიყენოს ასეთი ადამიანი, რადგან იგი არ მიისწრაფის, რომ საქმე გააკეთოს დამოუკიდებლად, საკუთარი სტანდარტების თანახმად. ის მუშაობს შიშითა და თრთოლვით, რათა არ წაახდინოს ნიმუში /მაგალითი/. მისი სიცოცხლე წარმოადგენს ქრისტეს სიცოცხლის გამოხატულებას (წერილი 9, 1899 წ.).
   ჩვენ გამუდმებით უნდა ვზრდიდეთ თავმდაბლობასა და მორჩილებას, თუკი გვინდა, გვქონდეს ქრისტეს სული (ხელნაწერი 1, 1878 წ. ).
---------------------------------------------------------------------------------შაბათი                                                                                                    საქმე. 18

13 მაისი
სრულიად ახალი ცხოვრება
მიტოვებული გაქვთ წინანდელი ცხოვრება ძველი კაცისა, მაცდური გულისთქმებით გახრწნილი, და განახლებული ხართ თქვენი გონების სულით, და შეგიმოსიათ ახალი კაცი, რომელიც შექმნილია ღვთისამებრ, სიმართლითა და ჭეშმარიტების სიწმიდით (ეფეს. 4:22-24).
მოქცევა - ესაა საქმე, რომელსაც უმრავლესობა სათანადოდ არ აფასებს. არაა სახუმარო საქმე - გარდაქმნა მიწიერი, ცოდვის მოყვარული გონება და მიიყვანო ის ქრისტესმიერი გამოუთქმელი სიყვარულის შეგნებასთან, დაატყვევო მისი მადლისა და სრულყოფილი ღმერთის ზნეობრივი აღმატებულების ხიბლით ისე, რომ სული აღივსოს ღვთიური სიყვარულით და ზეციურ საიდუმლოებებს დაემორჩილოს. როდესაც ცოდვილი ამას ხვდება, წინანდელი ცხოვრება მას ამაზრზენი და საძულველი ეჩვენება. მას უჩნდება სიძულვილი ცოდვისადმი, მთელი გულით იდრიკება ღმერთის წინაშე და ქრისტეს ღებულობს, როგორც თავისი სულის სიცოცხლესა და სიხარულს. ის უარს ამბობს წინანდელ სიამოვნებებზე და იძენს ახალ გონებას, ახალ ჩვევებს, ახალ ინტერესებს, ახალ ნებას; მისი დარდი, სურვილები, სიყვარული - ყველაფერი ახლდება... ზეცა, რომელიც მას ოდესღაც არ იზიდავდა, ახლა მთელი მისი სიმდიდრითა და დიდებით ჩანს, და ადამიანი მას უყურებს, როგორც თავის მომავალ სახლს, სადაც შეეძლება უმზიროს, აქოს და უყვარდეს ის, ვინც თავისი ძვირფასი სისხლით გამოისყიდა იგი. წმიდა საქმეები, რომლებიც ადამიანს ადრე დამქანცველი ეჩვენებოდა, ახლა მასში გულწრფელ აღფრთოვანებას იწვევს. ღვთის სიტყვა, რომელიც ადრე მოსაწყენად და უინტერესოდ მიაჩნდა, ახლა მისი გამოკვლევის მთავარი საგანი, მისი მთავარი მრჩეველია. იგი მას უყურებს, როგორც წერილს ღმერთისგან, მარადცოცხალის ბეჭდით განმტკიცებულს. ახლა ამ საზომით ამოწმებს ის თავის ყველა განზრახვას, სიტყვასა და საქციელს. მოქცეული ადამიანი თრთის ბრძანებებისა და მკაცრი გაფრთხილებების წინაშე, რომლებსაც ის შეიცავს, და მას აღუძრავს სურვილს, მტკიცედ ჩაეჭიდოს მასში მოცემულ აღთქმებს, თავისთვის გამოიყენოს და გააძლიეროს თავისი სული (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 294, 295).
   როდესაც ადამიანის გულზე მოქმედებს ქრისტეს გარდამქმნელი მადლი, მაშინ მასში ინთება სამართლიანი სიძულვილი ცოდვის წინააღმდეგ, რომელიც ასე დიდხანს არ აძლევდა საშუალებას, შეეფასებინა ყველა უპირატესობა ხსნისა, რომელიც ღმერთმა მისთვის მოამზადა. მაშინ მსხვერპლად მოიტანს მთელ თავის თავს: სულსაც, სამშვინველსაც, სხეულსაც და ღვთის წყალობით შეწყვეტს სატანასთან ურთიერთობას (უწყებები ახალგაზრდობისთვის, გვ. 278).
   ყველას უნდა ესმოდეს მოქცევის პროცესი. მისი ნაყოფი შეცვლილ ცხოვრებაში ჩანს (ხელნაწერი 56, 1900 წ.).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                       საქმე. 19

14 მაისი
ცხოვრების სიწმიდე
   ეცადეთ იქონიოთ ყველასთან მშვიდობა და სიწმიდე, ურომლისოდაც ვერავინ იხილავს უფალს (ებრ. 12:14).
   მათ შორის, ვინც თავისი სიწმიდის შესახებ აცხადებს, სინამდვილეში არავინაა წმიდა. ისინი, ვინც ზეციურ წიგნებში აღნიშნულია, როგორც წმიდა, არ აცნობიერებენ ამას და არავითარ შემთხვევაში არ იქებენ თავს თავიანთი სიწმიდით (დროის ნიშნები, 1885 წ. 26 თებერვალი).
   თუ ადამიანს უჩვეულო სიტუაციებში სულიერი ექსტაზი იპყრობს, ეს ჯერ კიდევ არ ნიშნავს, რომ ის ქრისტიანია. სიწმიდე არაა გრძნობითი ეგზალტაცია; ესაა სრული მორჩილება ღმერთის ნებისადმი; იყო წმიდა, ნიშნავს, იცხოვრო ღვთის პირიდან გამომავალი ყოველი სიტყვით; ეს ნიშნავს, ასრულო ჩვენი ზეციერი მამის ნება; ეს ნიშნავს, ენდობოდე ღმერთს განსაცდელებში, წყვდიადსა და სინათლეში; ეს ნიშნავს, დადიოდე რწმენით და არა ხილვით; ეს ნიშნავს, გქონდეს ღმერთის იმედი მტკიცე დარწმუნებით და იმყოფებოდე მის სიყვარულში (მოციქულთა საქმეები, გვ. 51).
   არავის შეუძლია, იყოს ყოვლადძლიერი, მაგრამ ყველას ძალუძს, განიწმიდოს სულისა და ხორცის უწმიდურებისაგან და უფლის მოშიშებით ისწრაფოდეს სიწმიდისაკენ. ღმერთი მოითხოვს, რომ ყოველი ადამიანი სუფთა და წმიდა იყოს. ჩვენ გვაქვს მემკვიდრეობითი გადახრები ცოდვისაკენ. ეს ნაწილია ჩვენი ბუნებისა (ჩვენი “მე”-სი), რომელიც არავის უნდა ჰქონდეს. ეგოიზმის ლოლიაობა ადამიანური სისუსტეა, რადგან ეს ხასიათის ბუნებრივი თვისებაა. მაგრამ თუ არ მოიშორებთ მთელ ეგოიზმს, თუ ჯვარზე არ გააკრავთ თქვენს “მე”-ს, ვერასოდეს გახდებით წმიდა, როგორი წმიდაც ღმერთია. ადამიანებს მიდრეკილება აქვთ საეჭვო ფანტაზიებისადმი, რომლებიც იკვებებიან გარემოებებით აქტიური ზრდისაკენ. თუ წაახალისებთ ამ თვისებას, ის აფუჭებს ხასიათს და ღუპავს სულს (წერილი 9, 1899 წ.).
   ღმერთი მოითხოვს ზნეობრივ სრულყოფილებას. ისინი, ვისაც მიეცა სინათლე და შესაძლებლობა, უნდა ისწრაფოდნენ, როგორც ღვთის მსახურები, სრულყოფილებისკენ და უარყოფდნენ ნაკლებ იდეალს სიმართლისა, რომელიც მორგებულია მემკვიდრეობით მიღებულ და შეძენილ მიდრეკილებებზე ბოროტებისაკენ. ქრისტემ მიიღო ადამიანის ბუნება და ცხოვრობდა ჩვენი ცხოვრებით, რათა ჩვენთვის ეჩვენებინა, რომ შეგვიძლია, მისი მსგავსები ვიყოთ... ჩვენ უნდა ვიყოთ წმიდები, როგორი წმიდაც არის ღმერთი; როდესაც ვაცნობიერებთ ამ მტკიცებულების მთელ მნიშვნელობას და ჩვენს გულს განვაწყობთ, რომ ვასრულებდეთ ღვთის საქმეს,  ვიყოთ წმიდები, როგორიც ის არის წმიდა, ჩვენ ვუახლოვდებით სტანდარტს, რომელიც დადგენილია ყოველი პიროვნებისთვის, ვინც ქრისტეშია (იქვე).
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                             საქმე. 20

15 მაისი
სულით განმტკიცებულნი
   რომ მოგცეთ ძალა თავისი დიდების სიმდიდრით, თავისი სულით შინაგან კაცში განსამტკიცებლად (ეფეს. 3:16).
   იესო ამბობს: “ყველაფერს, რასაც ლოცვაში ითხოვთ, გწამდეთ, რომ მიიღებთ და მოგეცემათ” (მარკ. 11:24). ეს აღთქმა ერთი პირობით არის დადებული: ჩვენ უნდა ვითხოვოთ მისი ნებისამებრ. ღმერთს ჩვენი ცოდვებისაგან განწმედა სურს. მას უნდა, რომ თქვენ მხოლოდ მისი იყოთ და მოგცეთ ძალა, რათა წმიდა ცხოვრებით იცხოვროთ, ამიტომ ჩვენ შეგვიძლია ვთხოვოთ კურთხევა და ვირწმუნოთ, რომ მივიღებთ. შემდეგ კი მადლობა ვუთხრათ იმისათვის, რაც უკვე მივიღეთ. რაოდენ დიდი უპირატესობაა - მიხვიდე იესოსთან, განიწმიდო ცოდვებისაგან და დადგე უფლის კანონის წინაშე სინდისის ქენჯნის გარეშე!..
   თქვენ, უბრალოდ, უნდა დაუჯეროთ უფალს და სულიწმიდა ახალ ცხოვრებას დაგაწყებინებთ. ახლა თქვენ უკვე მისი ოჯახის წევრი ხართ და უფალს ისევე უყვარხართ, როგორც თავისი ძე. 
   ახლა, როდესაც თავი უკვე მიუძღვენით იესოს, უკან აღარ დაიხიოთ, არ მოშორდეთ მას, არამედ ყოველდღე გაიმეორეთ: “მე ქრისტეში ვარ. მე მივუძღვენი ჩემი თავი მას”. შეევედრეთ მას, აგავსოთ სულიწმიდით, დაგიცვათ მისი მადლით. და როგორც მიენდეთ და ერწმუნეთ მას და გახდით მისი შვილები, ასევე დარჩით მასში. პავლე მოციქული ამბობს: “ამიტომ, როგორც მიიღეთ ქრისტე, იესო უფალი, ასევე იარეთ მასში!” (კოლ. 2:6).
ზოგს ჰგონია, რომ ჯერ რაღაც გარკვეული გამოცდა უნდა გაიაროს და დაარწმუნოს უფალი თავის სიმართლეში, რის შემდეგაც გახდება უფლის კურთხევის ღირსი. ადამიანი, რომელსაც არა აქვს ქრისტეს სული და მადლი, რომელიც ძალას მისცემს მას, ვერ აღუდგება წინ ბოროტებას (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 25).
   სულიწმიდა გზავნის ძალას, რომელიც ამხნევებს მებრძოლ ადამიანებს ნებისმიერ ვითარებაში, ამ სიძულვილით სავსე ქვეყანაში, და ეხმარება მათ, შეიგნონ თავიანთი სისუსტე და შეცდომები. დარდსა და მწუხარებაში, როდესაც მომავალი პირქუში და გაურკვეველი ჩანს და თავს უმწეოდ და ეულად ვგრძნობთ, წმიდა სული რწმენის ლოცვის პასუხად გულში მშვიდობას გვჩუქნის (მოციქულთა საქმეები, გვ. 51).
--------------------------------------------------------------------------------------სამშაბათი                                                                                                               საქმე. 21
16 მაისი
ხასიათის საოცარი გარდაქმნა
მე სიმართლით ვიხილავ შენს სახეს, გავძღები გამოღვიძებისას შენი სახების მზერით (ფსალმ. 16:15).
სატანა ზეიმობდა, რადგან მან შეძლო ადამიანებში უფლის ხატების დამდაბლება და სწორედ ადამიანში შემოქმედის ხატების აღსადგენად მოვიდა წუთისოფელში იესო ქრისტე. არავის შეეძლო, ქრისტეს გარდა, ადამიანთა ცოდვილი ბუნების აღდგენა. იგი მოვიდა დემონთა გასაძევებლად, რომელთაც დაიმონეს ადამიანთა სულები (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 22, 23).
   უფალი იესო წყალობისა და უხვი მადლის გამოვლენის მეშვეობით სასწაულებს ახდენს ადამიანთა გულებში. ის ისეთ საოცარ გარდაქმნებს აწარმოებს, რომ სატანა მთელი თავისი მოზეიმე ბაქიაობით, ღმერთისა და მისი მმართველობის კანონთა წინააღმდეგ გაერთიანებული მთელი თავისი ბოროტი კრებულით, დგას და შეჰყურებს ამ ცვლილებებს, როგორც მისი ტყუილებისა და ცდუნებებისთვის მიუდგომელ ციხე-სიმაგრეს. ისინი მისთვის აუხსნელი საიდუმლოა. ღვთის ანგელოზები, სერაფიმები, ქერუბიმები, ღვთიური ძალები, რომლებსაც დავალებული აქვთ, ადამიანებს დაეხმარონ, გაოცებითა და სიხარულით უყურებენ, თუ დაცემული ადამიანები, ადრე რისხვის შვილები, ახლა ქრისტეს მოქმედების წყალობით, რომელიც მათ ხასიათს ღვთიურის მსგავსად ავითარებს, როგორ ხდებიან ღმერთის ძეები და ასულები და მნიშვნელოვან როლს ასრულებენ მსახურებაში და ზეცის სიხარულში (მოწმობები მქადაგებლებისათვის, გვ. 18).
   იესოს გულისათვის ითმენდნენ ბოროტებას, სიძულვილსა და ცილისწამებას. მიჰყვებოდნენ მას, მიუხედავად დიდი წინააღმდეგობისა, უარს ამბობდნენ ამქვეყნიურ სიკეთეზე და ხშირად მწარედ უცრუვდებოდათ იმედები. მწარე გამოცდილების წყალობით იცოდნენ ცოდვის სიმძიმე, მისი ძალა, დანაშაულის სიმწარის გრძნობა, რომელიც ცოდვას მოაქვს და ძლიერ სძულდათ იგი. უსაზღვროდ დიდი მსხვერპლის აღიარება, რომელიც გაღებული იქნა ცოდვისაგან გასათავისუფლებლად, ეხმარებოდა მათ მორჩილებაში და მადლიერებით და ქება-დიდებით აღავსებდა მათ გულს, რასაც ვერასოდეს შეიმეცნებენ ის წმიდანები, რომლებიც არ დაცემულან. მათი სიყვარული ძლიერია, რადგან ბევრი მიეტევათ. ქრისტეს ტანჯვათა მოზიარეებს შეუძლიათ, მისი დიდებაც გაიზიარონ (დიადი ბრძოლა, გვ. 506). ქრისტე თავის შვილებს, უნაკლოდ სუფთებს, დაულაქავებსა და სრულყოფილებს უყურებს, როგორც ჯილდოს მისი ტანჯვისათვის, მისი მორჩილებისა და სიყვარულისთვის და როგორც მისი უსასრულო დიდების მატარებლებს (მოწმობები მქადაგებლებისათვის, გვ. 18, 19).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                          საქმე. 22

17 მაისი
ჩვენი უფლის მაგალითი
   ამიტომ დავიმარხეთ მასთან ერთად სიკვდილში ნათლისღებით, რათა, როგორც მამის დიდებით მკვდრეთით აღდგა ქრისტე, ჩვენც ვიაროთ სიცოცხლის განახლებით (რომ. 6:4).
   იესო მოინათლა არა ცოდვების მონანიებისათვის. იგი ემსგავსა ცოდვილთ და აღასრულა ის, რაც ჩვენ უნდა გაგვეკეთებინა. მისი ნათლისღების შემდგომი, ტანჯვითა და უსაზღვრო მოთმინებით აღსავსე ცხოვრება მაგალითია ჩვენთვის ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 71).
   ქრისტეს, როგორც კაცობრიობის მეთაურს, უნდა გაევლო ის ეტაპები, რომელთა გავლაც ჩვენ მოგვეთხოვება. ის უცოდველი იყო, მაგრამ ჩვენთვის გახდა მაგალითი ცოდვილი მოდგმის გამოსასყიდად ყველა მოთხოვნის შესრულებაში. მან იტვირთა მთელი წუთისოფლის ცოდვები. მისი ნათლისღება მოიცავს მთელ ცოდვილ ქვეყნიერებას, რომელსაც მონანიებისა და რწმენის მეშვეობით შეიძლება მიეტევოს. “ხოლო, როცა გაცხადდა ჩვენი მაცხოვარი ღმერთის სახიერება და კაცთმოყვარეობა, მან გვიხსნა არა მართალი საქმეების გამო, რომლებიც ჩვენ ჩავიდინეთ, არამედ თავისი წყალობით, ხელახლა შობის განბანითა და სულიწმიდის მიერ განახლებით, რომელიც უხვად მოგვეფინა ჩვენი მაცხოვრის იესო ქრისტეს მიერ, რათა, მისი მადლით გამართლებულები, გავხდეთ საუკუნო სიცოცხლის მემკვიდრენი, რისი იმედიც გვაქვს. სარწმუნოა სიტყვა. მე მსურს, რომ შენ მტკიცედ იდგე ამაზე, რათა ღვთის მორწმუნენი ცდილობდნენ კეთილი საქმეების კეთებას. ეს კარგი და სასარგებლოა ადამიანთათვის” (ტიტ. 3:4-8). აღორძინების განბანვის მეშვეობით ადამიანმა ისევ ჰპოვა ღვთის მადლი. განბანვა - ესაა ქრისტესთან ერთად წყალში დამარხვა მისი სიკვდილის მსგავსად, სიმბოლო იმისა, რომ ყველა, ვინც ინანიებს ღვთის რჯულის დარღვევას, ღებულობს განწმედას წმიდა სულის მოქმედების საშუალებით. ნათლისღება წარმოადგენს ჭეშმარიტ მოქცევას სულიწმიდით განახლების მეშვეობით (ხელნაწერი 57, 1900 წ.).
   ყველამ, ვინც ნათლისღებაში დაიმარხა ქრისტესთან ერთად და აღდგა მისი აღდგომის მსგავსად, დადო აღთქმა ახალი სიცოცხლით ცხოვრებისა. “ამგვარად, თუ თქვენ აღდექით ქრისტესთან ერთად, ეძიეთ მაღლა, სადაც ქრისტე ზის ღვთის მარჯვნივ. ზეციერზე იფიქრეთ და არა მიწიერზე” (კოლ. 3:1, 2) (რჩევები მშობლებს, მასწავლებლებსა და მოსწავლეებს, გვ. 258).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                           საქმე. 23

18 მაისი
ეს არის ჩემი საყვარელი ძე
   ნათელღებული იესო მყისვე ამოვიდა წყლიდან და აჰა, გაიხსნენ ცანი და მან იხილა ღვთის სული, მტრედივით გარდმომავალი, მასზე რომ ეშვებოდა. აჰა, ხმა იყო ციდან, რომელიც ამბობდა: “ეს არის ჩემი საყვარელი ძე, რომელიც მოვიწონე მე” (მათ. 3:16, 17).
   იოანე წინ აღუდგა იესოს თხოვნას ნათლობის შესახებ და უთხრა: “მე ვსაჭიროებ შენგან მონათვლას, შენ კი ჩემთან მოდიხარ!” იესომ წყნარად, მაგრამ მტკიცედ უპასუხა: “ასე იყოს, ვინაიდან ასე გვმართებს ჩვენ მთელი სიმართლის აღსრულება”. იოანე დათანხმდა. ისინი შევიდნენ წყალში და იოანემ მონათლა იესო “ნათელღებული იესო მაშინვე ამოვიდა წყლიდან და აჰა, გაიხსნენ ცანი და მან იხილა თვთის სული, მტრედივით გარდმომავალი, მასზე რომ ეშვებოდა”... ღვთიური დიდება იგრძნო ყველამ. ხალხი მდუმარედ შესცქეროდა ქრისტეს, რომლის სახეს ღვთის ტახტიდან გამოსული ნათელი ასხივებდა. მისი სახე უჩვეულო, საოცარი დიდებით გაბრწყინდა და ზეციდან გაისმა ხმა: “ეს არის ჩემი საყვარელი ძე, რომელიც მოვიწონე მე” (მათ. 3:17). 
   იორდანესთან ქრისტეს მიმართ ნათქვამი სიტყვები... ჩვენც გვეხება. უფალმა ასე მიმართა იესოს, როგორც კაცობრიობის წარმომადგენელს. ჩვენი ცოდვებისა და უძლურების მიუხედავად, უფალმა არ უარგვყო, როგორც უღირსნი, რადგან “მოგვმადლა თავისსა საყვარელში” (ეფეს. 1:6). ქრისტეზე გადმოსული დიდება დასტურია უფლის სიყვარულისა  ჩვენს მიმართ... ჩვენს მაცხოვარზე ზეციური სიმაღლეებიდან გადმოსული ნათელი გვმოსავს ჩვენც, როდესაც ვითხოვთ შველას ცდუნებაზე გასამარჯვებლად. მისმა სიყვარულმა განწმიდა ადამიანი და მიაღწია ზეცას. იგივე ხმა, რომელიც მაშინ ზეციდან გაისმა, მიმართავს დღეს ყველა ჩვენგანს: “ეს არის ჩემი საყვარელი ძე, რომელიც მოვიწონე მე”...
   ჩვენმა მხსნელმა გაგვიკვალა გზა და ამ გზით მოარულ ყოველ ცოდვილს, გაჭირვებულს, საძულველსა და დამონებულს შეუძლია მივიდეს მამასთან. ყველა შეძლებს იმ სავანეში შესვლას, რომელიც იესომ მოგვიმზადა (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 70-73).
--------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი 20:17                                                                                                    საქმე. 24

19 მაისი
შობა წყლისა და სულისგან
   მიუგო იესომ: “ჭეშმარიტად, ჭეშმარიტად გეუბნები შენ: ვინც წყლისა და სულისგან არ იშვება, ვერ შევა ღვთის სასუფეველში” (იოან. 3:5).
   ქრისტეს მხედველობაში ჰქონდა წყლით ნათვლა და გულის სულიწმიდით განახლება (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 118).
   მონანიება, რწმენა და წყლით ნათლობა აუცილებელი ნაბიჯებია მოქცევაში... როდესაც ქრისტიანები ასრულებენ ნათლისღების წესს, ქრისტე ღებულობს მათ ფიცს, რომ გულწრფელები იქნებიან. ეს მათი ერთგულების ფიცია (ევანგელიზმი, გვ. 306, 307).
   ქრისტემ ნათლისღება აქცია მის სულიერ სამეფოში შესვლის ნიშნად. მან ის დაადგინა გარკვეული პირობით, რომელსაც უნდა დაეთანხმოს ყველა, ვისაც სურს აღიაროს მამის, ძისა და სულიწმიდის ავტორიტეტი. მანამ, სანამ ადამიანი მოიპოვებს სახლს ეკლესიაში, სანამ გადააბიჯებს ღვთის სასუფევლის ზღურბლს, მან უნდა მიიღოს ღვთის სახელის ბეჭედი, “უფალი - ჩვენი სიმართლე” (იერ. 23:6)... ადამიანები, რომლებიც ინათლებიან მამის, ძისა და სულიწმიდის როგორც ერთიანი ღმერთის სახელით, თავისი ქრისტიანული ცხოვრების დასაწყისში სახალხოდ აღიარებენ, რომ უარს ამბობენ, ემსახურონ სატანას და ხდებიან სამეფო ოჯახის წევრები, ზეციური მეფის შვილები. ისინი ემორჩილებიან ბრძანებას: “გამოდით მათგან და გამოეყავით... უწმიდურს ნუ მიეკარებით”. და მათთვის სრულდება აღთქმა: “ვიქნები თქვენთვის მამა და თქვენ იქნებით ჩემთვის ძენი და ასულნი”, ამბობს უფალი ყოვლისმპყრობელი (2კორ. 6:17, 18) (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 6, გვ. 91).
   ამიერიდან მორწმუნეს უნდა ახსოვდეს, რომ ის მიძღვნილია ღმერთის, ქრისტესა და სულიწმიდის მიმართ. ამ ახალი ურთიერთობების მხედველობაში მიღებისას მორწმუნემ ყველა ამქვეყნიურო მოსაზრება უკანა პლანზე უნდა გადადოს...
   სულიერი შეთანხმების ვალდებულებები, რომლებიც ძალაში შედის ნათლისღების დროს, ორმხრივია. როდესაც ადამიანები გულწრფელი მორჩილებით ასრულებენ ყველაფერს, რაც მათ მოეთხოვებათ, უფლებას ღებულობენ, ილოცონ: “დაე, გაცხადდეს დღევანდელ დღეს, რომ შენა ხარ ერთი ღმერთი ისრაელში”. მამის, ძისა და სულიწმიდის სახელით ჩვენი ნათლობა არის გარანტია იმისა, რომ, თუ მათ შემწეობას მიმართავთ, ისინი ნებისმიერ განსაცდელებში დაგეხმარებიან (ევანგელიზმი, გვ. 316).
-------------------------------------------------------------------------------------შაბათი                                                                                                                საქმე. 25

20 მაისი	
უფლის სიკვდილში მონათლულები და აღდგომა
   ნუთუ არ იცით, რომ ყველანი, ვინც მოვინათლეთ ქრისტე იესოში, მის სიკვდილში მოვინათლეთ? (რომ. 6:3).
   ისინი, ვინც ნათლისღების საზეიმო წესში იღებენ მონაწილეობას, ზეცას აძლევენ აღთქმას, ეძებონ მაღლა, სადაც ქრისტე ზის ღვთის მარჯვნივ. მათ დადეს პირობა, რომ თავდადებულად იშრომონ ცოდვილი ადამიანების გადასარჩენად. ღმერთი ეკითხება მათ, ვინც მის სახელს ატარებს: “საით წარმართეთ ის ძალა, რომელიც მიიღეთ ჩემი ძის სიკვდილის წყალობით?” ყველაფერს აკეთებთ თქვენი მხრიდან, რათა ახვიდეთ სულიერი აზროვნების უფრო მაღალ დონეზე? თქვენი ინტერესები და საქციელები შეთანხმებულია თუ არა მარადისობის უმნიშვნელოვანეს მოთხოვნებთან? (უწყებები ახალგაზრდობისთვის, გვ. 317).
ნათლისღება - ესაა ამ წუთისოფლის საზეიმო უარყოფა. ადამიანი, რომელმაც სახალხოდ განაცხადა ეს, კვდება ცოდვილი ცხოვრებისათვის. მოსანათლი იძირება წყალში და ზეციური სამყაროს თვალწინ იდება ორმხრივი ფიცი. მამის, ძისა და სულიწმიდის სახელით ადამიანი წვება წყლის საფლავში, ქრისტესთან ერთად იმარხება ნათლობაში და ამოდის წყლიდან იმისათვის, რათა ახლიდან იცხოვროს ერთგულებით ღმერთის მიმართ. მოწმეების როლში გამოდის სამი დიადი და ყოვლადძლიერი ზეციური პიროვნება, რომლებიც უხილავად ესწრებიან ნათლობას (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1074. ე. უაითის კომენტარები).
   ჩვენ მოვუკვდით წუთისოფელს. დავიმარხეთ ქრისტეს სიკვდილის მსგავსად და აღვდექით მისი აღდგომის მსგავსად. ამიერიდან ახალი ცხოვრებით უნდა ვიცხოვროთ. ჩვენი სიცოცხლე ქრისტეს სიცოცხლესთან უნდა იყოს დაკავშირებული (ხელნაწერი 70, 1900 წ.).
   პეტრეს მეორე წერილის პირველ თავში წარმოდგენილია ქრისტიანულ ცხოვრებაში წინსვლისთვის შრომა. ეს თავი მთლიანად წარმოადგენს უკიდურესად მნიშვნელოვან გაკვეთილს. თუ ადამიანი, რომელმაც მიაღწია ქრისტიანულ სათნოებებს, ცდილობს მათი რიცხვის შევსებას, ღმერთი ჰპირდება მათ გამრავლებას. “მადლი და მშვიდობა გაგიმრავლდეთ ღვთისა და ჩვენი უფლის იესოს ცოდნით”. ამ სამუშაოს აღსრულება მოუწევს ყველა ადამიანს, რომელიც იესო ქრისტეს რწმენას ნათლობის მეშვეობით გამოხატავს (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1074. ე. უაითის კომენტარები).
   თუ ჩვენი ფიცის ერთგულები ვართ, ჩვენთვის გახსნილია კარი, რომელიც ზეცასთან კავშირს უზრუნველყოფს. მას  ვერც ერთი ადამიანი ან სატანის მოციქული ვერ დაკეტავს (იქვე, გვ. 1075).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                    საქმე. 26

21 მაისი
უფლის ნაკვალევზე სიარულისას
   ამგვარად, თუ თქვენ აღდექით ქრისტესთან ერთად, ეძიეთ მაღლა, სადაც ქრისტე ზის ღვთის მარჯვნივ (კოლ. 3:1).
   ყოველი, ვინც ახალ ცხოვრებაში შედის, ჯერ კიდევ ნათლობამდე უნდა აცნობიერებდეს, რომ უფალი მისგან განუყოფელ ერთგულებას მოითხოვს... ჭეშმარიტებების ცხოვრებაში გატარებას უდიდესი მნიშვნელობა აქვს. ხის ხასიათზე მისი ნაყოფების მიხედვით მსჯელობენ... საჭიროა მთლიანი მოქცევა ჭეშმარიტებისაკენ (ევანგელიზმი, გვ. 308).
   არიან ბავშვები, რომლებიც აკვნიდან სწავლობენ შაბათის დაცვას. ისინი კარგი და კეთილი ბავშვები არიან, კეთილსინდისიერად ასრულებენ თავიანთ მოვალეობას მიწიერ საქმეებში, მაგრამ ამასთანავე ვერ გრძნობენ ცოდვის მხილების აუცილებლობას და არც მონანიების საჭიროებას განიცდიან... რადგანაც ხსენებული ბავშვების ცხოვრება ამ ყველაფრის ფონზე სრულიად წესიერად გამოიყურება, მით უფრო, თუ არ სჩადიან მძიმე ცოდვებს, ბავშვები საკუთარი თავით კმაყოფილები არიან, რომ თითქმის სწორ გზაზე დგანან. მე უფლება მაქვს, ამ ყმაწვილებს გამოვუცხადო: მოინანიეთ და მოიქეცით, რათა თქვენი ცოდვები წაიშალოს... თქვენ მოგეთხოვებათ, რომ მოინანიოთ, ირწმუნოთ და მოინათლოთ. ქრისტე აბსოლუტურად მართალი, უცოდველი იყო, მაგრამ მან, წუთისოფლის მხსნელმა, ადამიანს მაგალითი მისცა, როდესაც გადადგა ნაბიჯები, რომლებსაც მოითხოვს ცოდვილისგან, რომ იგი ღვთის შვილი და მარადისობის მემკვიდრე გახდეს. თუ თავად ქრისტეც კი, კაცობრიობის სუფთა და უმანკო გამომსყიდველი, იქამდე დამდაბლდა, რომ პირად მაგალითზე აჩვენა, რა უნდა გააკეთოს მონანიე და მოქცეულმა ცოდვილმა, მაშინ ძმებსა და დებს, რომელთა ცხოვრება განათებულია ჭეშმარიტების შუქით, რატომ ვერ გადაუწყვეტიათ, რომ გული დაუქვემდებარონ ღმერთს, მორჩილებით აღიარონ ცოდვები, სიტყვითა და საქმით დაამტკიცონ თავიანთი რწმენა ქრისტეს გამომსყიდველი მსხვერპლის მიმართ და შეუერთდნენ ადამიანებს, რომლებიც თავს მის მიმდევრებს უწოდებენ? (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 4, გვ. 40, 41).
   ვინც სწავლობს ქრისტეს ცხოვრებას და მისი მოძღვრების ცხოვრებაში გატარებას ცდილობს, ისინი დაემსგავსებიან ქრისტეს. მათი გავლენა იქნება მისი გავლენის ნაირი. ისინი გამოავლენენ ჯანსაღ ხასიათს. მორჩილებითა და ღვთის ნების შესრულებით ისინი გავლენას მოახდენენ, რომელიც დაამოწმებს ღვთის საქმის წინსვლაზე და სიწმიდეზე (ევანგელიზმი, გვ. 313).
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                           საქმე. 27

22 მაისი
როდის შეიძლება განმეორებითი ნათლობა 
   ახლა რაღად აყოვნებ? ადექი, მოინათლე, ჩამოირეცხე შენი ცოდვები და მოუხმე უფლის სახელს (საქმე. 22:16).
   ჩვენს დროში ბევრი ადამიანია, ვისაც უნებურად დაურღვევია ღვთის რჯულის ერთი დადგენილება მაინც. როდესაც მათ გააცნობიერეს ეს და მეოთხე მცნების მოთხოვნებიც მათი სინდისის წინაშე დადგა, ღვთის თვალში თავი ცოდვილებად დაინახეს. “ცოდვა ურჯულოებაა” და “ვინც მთელ რჯულს იცავს და ერთში შესცოდავს, იგი ყველაფერში დამნაშავე ხდება” (1იოან. 3:4; იაკ. 2:10).
   ადამიანი, რომელიც გულწრფელად მიისწრაფის ჭეშმარიტებისკენ, არ დაიწყებს თავისი ცოდვის გამართლებას რჯულის უცოდინრობით, ვინაიდან მას უკვე მოეფინა ნათელი, ღვთის სიტყვა სრულიად მისაწვდომი გახდა მისი ცნობიერებისთვის და ქრისტემ ყველას მოუწოდა, შეეცნოთ წმიდა წერილები. ნამდვილად მორწმუნე ადამიანი აფასებს ღვთის რჯულს, როგორც წმიდას, მართალსა და კეთილს, და ინანიებს მის დარღვევას. იგი რწმენით მიმართავს ქრისტეს გამომსყიდველ სისხლს და ღებულობს მიტევების აღთქმას. წარსული ნათლობა ახლა მას უკვე აღარ აკმაყოფილებს. მან თავი დაინახა ცოდვილად, ღვთის რჯულის მიხედვით ბრალდებულად, ახლიდან გამოსცადა თავისი სიკვდილი ცოდვისათვის და ახლა სურს, ქრისტესთან ერთად დამარხული იყოს ნათლობის დროს, რათა აღდგეს ახალი სიცოცხლისათვის...
   მითითებული საკითხი თითოეულმა უნდა გადაწყვიტოს ინდივიდუალურად, პირადი შემეცნებისა და ღვთის მოშიშების შესაბამისად... განმეორებით ნათლობაში მას დაარწმუნებს ღმერთი, და სხვა არავინ; ნება მიეცით ღმერთს, თავისი წმიდა სულით იმოქმედოს ადამიანების გონებაზე, რათა  თითოეულმა მათგანმა ასეთი მნიშვნელოვანი ნაბიჯი გადადგას და გადაწყვეტილება მიიღოს სრული დარწმუნებითა და კმაყოფილებით...
საჭიროა, განმეორებითი ნათლობა წარმოიდგინოთ, როგორც დიდებული უპირატესობა და კურთხევა, და სწორედ ასე უნდა უყურებდეს მას ყველა, ვინც განმეორებით ინათლება, თუკი, რა თქმა უნდა, მის შესახებ მათ სწორი წარმოდგენა აქვთ ჩამოყალიბებული (ევანგელიზმი, გვ. 372-375).
   ყოველი ქრისტიანი ვალდებულია და აქვს უპირატესობა, იცხოვროს სრული და შინაარსიანი სულიერი ცხოვრებით. “მე ნათელი ვარ წუთისოფლის, ვინც წამომყვება, ბნელში აღარ ივლის, არამედ სიცოცხლის ნათელი ექნება მას” (იოან. 8:12)... რწმენისა და მორჩილების ყოველი ნაბიჯი აახლოებს სულს სიცოცხლის ნათელთან, რომელშიც “არ არის ბნელი” (დიადი ბრძოლა, გვ. 368, 369).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                  საქმე. 28

23 მაისი
დავალება ჩვენი უფლისგან
   ახლა წადით და მოიმოწაფეთ ყველა ხალხი, მონათლეთ ისინი მამისა და ძისა და სულიწმიდის სახელით (მათ. 28:19). 
   ამგვარად, ქრისტემ დავალება მისცა თავის მოწაფეებს. მომავალი მსახურებისთვის მან ყოველმხრივ მოამზადა ისინი, ხოლო წარმატებისათვის პასუხისმგებლობა საკუთარ თავზე აიღო. სანამ ისინი მისი სიტყვით იხელმძღვანელებენ და მასთან ითანამშრომლებენ, ყოველთვის ექნებათ წარმატება. წადით ყველა ხალხთან, - მოუწოდებდა ის. წადით დედამიწის ყველაზე შორეულ კუთხეებში... იღვაწეთ რწმენით და იმედით, ვინაიდან არასოდეს მიგატოვებთ.
   მაცხოვრის დავალება, რომელიც მან თავის მოწაფეებს მისცა, ყველა მორწმუნეზე, ყველა ქრისტიანზე ვრცელდება ბოლო ჟამამდე. საბედისწერო შეცდომაა - თვლიდე, რომ ადამიანთა გადარჩენა მხოლოდ ხელდასმული მსახურის საქმეა, ყველას, ვისაც ზეციური შთაგონება მიეცა, სახარებაც მინდობილი აქვს. ყველა, ვინც სიცოცხლე ქრისტეში მიიღო, მოწოდებულია, იშრომოს მოყვასის გადასარჩენად. სწორედ ამისთვისაა შექმნილი ეკლესია და როცა ვიძლევით წმიდა აღთქმას, ქრისტეს თანამშრომლები ვხდებით (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 345, 346).
   ჩვენ უნდა გავხდეთ ადამიანები, რომელთა მეშვეობითაც ზეციური სიცოცხლე დინებას დაიწყებს სხვა ადამიანებთან. სულიწმიდა გააცოცხლებს და თავისი სულით აღავსებს მთელ ეკლესიას, განწმედს და განამტკიცებს მორწმუნეთა გულებს. ნათლობის გზით ქრისტესთან ერთად დამარხული უნდა აღდგეს ახალი სიცოცხლისათვის და ქრისტეს ცხოვრების ცოცხალი მოწმობა მიჰქონდეს ახლობლებთან. თქვენ მიძღვნილი ხართ გადამრჩენელი სახარების ქადაგებისადმი. ზეცის სრულყოფილება თქვენი ძალა უნდა გახდეს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 9, გვ. 20, 21).
   ჰერცოგ ველინგტონს ერთხელ მოუწია, დასწრებოდა შეხვედრას, სადაც ქრისტიანი მსახურები განიხილავდნენ შესაძლებლობებს წარმატებული მისიონერული საქმიანობისთვის წარმართებს შორის. მათ ჰერცოგს სთხოვეს, თავისი აზრი გამოეთქვა იმის შესახებ, რომ შესაძლებელი იყო თუ არა ამ საქმეში დანახარჯის შესაბამისი წარმატების მიღწევა. ძველმა ჯარისკაცმა ასე უპასუხა: «ჯენტლმენებო! სად არის თქვენი საბრძოლო ბრძანება? განა წარმატებაზე უნდა მსჯელობდეთ. თუ სწორად მესმის თქვენი საბრძოლო მოწოდება, მაშინ ის ასე ჟღერს: “წადით მთელ ქვეყნიერებაზე და ყოველ ქმნილებას უქადაგეთ სახარება”. ჯენტლმენებო, დაემორჩილეთ თქვენს საბრძოლო დავალებას» (სახარების მსახურნი, გვ. 115).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                                  იაკ. 1
24 მაისი
როცა ვუმზერთ, გარდავისახებით
   ჩვენ კი ყველანი ახდილი სახით ვხედავთ უფლის დიდებას, როგორც სარკეში, და გარდავისახებით იმავე სახედ დიდებიდან დიდებაში, როგორც უფლის სულისაგან (2კორ. 3:18).  
   როდესაც გონება მიპყრობილია ქრისტეზე, ხასიათი გარდაიქმნება ღვთიურის მსგავსად. აზრები ივსება მისი მადლით, მისი სიყვარულით. ჩვენ ვფიქრობთ უფლის ხასიათზე, და ის ჩვენს ყველა აზრშია. მისი სიყვარულით მოცულები ვართ. თუ წამიერად შევხედავთ მზეს, როცა ის ზენიტშია, მერე კი თვალს მოვაშორებთ, მაშინ მას დავინახავთ ყველგან, საითაც კი გავიხედავთ. იგივე ხდება, როდესაც იესოს ვუმზერთ. ყველაფერი, რასაც კი შევხედავთ, ირეკლავს მის სახეს, სიმართლის მზეს. სხვას ვერაფერს ვხედავთ, სხვა ვერაფერზე ვლაპარაკობთ. მისი სახე ცნობიერებაში იბეჭდება და მთელ ჩვენს ყოველდღიურ ცხოვრებაზე მოქმედებს, მთელ ჩვენს არსებას ანაზებს და იპყრობს. როცა ვუმზერთ, ჩვენ გარდავისახებით და ღვთის მსგავსები, ქრისტეს მსგავსებიც ვხდებით. ყველას, ვისთანაც ურთიერთობა გვაქვს, ჩვენ ვაფენთ მისი სიმართლის მკაფიო, გამამხნევებელ სხივებს. ჩვენი ხასიათი გარდაიქმნება, რადგან გული, სული და გონება ნათდება იმის ანარეკლით, ვინც შეგვიყვარა და თავისი თავი ჩვენთვის გაწირა...
   იესო ქრისტე ყველაფერია ჩვენთვის. ის არის პირველი, უკანასკნელი და ყველაფერში საუკეთესო. იესო ქრისტე, მისი სული, მისი ხასიათი თავის ანაბეჭდს ტოვებს ჩვენს მთელ ყოფაზე. ესაა მთელი ჩვენი არსების ქსოვილის საფუძველი, თვით ქსოვილი  და აგებულება. ქრისტეს სიტყვები სულის არსი და სიცოცხლეა. ჩვენ აზრებით ვერ ჩავუღრმავდებით საკუთარ თავს, ვინაიდან ჩვენ კი არ ვცხოვრობთ, არამედ ჩვენში ცხოვრობს იესო ქრისტე, დიდების სასოება. ჩვენი “მე” მოკვდა, მაგრამ ქრისტე ცოცხალი მხსნელია (მოწმობები მქადაგებლებისთვის, გვ. 388-390)
   თუკი მთელი ჩვენი არსებით მივენდობით ქრისტეს, იგი “წვიმასავით მოგვივა, ისხარივით, მიწას რომ რწყავს” (ოს. 6:3). სიმართლის მზესავით ამობრწყინდება ჩვენთვის და “კურნება იქნება მის ფრთებზე” (მალ. 4:2). მაშინ მისი ხალხი “აყვავდება, როგორც შროშანი”, მისი მორწმუნენი სიცოცხლეს მიანიჭებენ ხორბალს და “ვაზივით აყვავილდებიან” (ოს. 14:6, 8). და დასასრული არ ექნება ჩვენს სულიერ ზრდას, თუკი სრულად მივენდობით ქრისტეს, ჩვენს პირად მხსნელს (ქრისტეს იგავები, გვ. 33).
--------------------------------------------------------------------------------------ხუთშაბათი                                                                                                                იაკ. 2

25 მაისი
აიღე შენი ჯვარი
ყველას გასაგონად კი ასე თქვა: “თუ ვინმეს სურს გამომყვეს, უარყოს თავისი თავი, ყოველდღე იტვირთავდეს თავის ჯვარს და მომყვებოდეს” (ლუკ. 9:23). 
   ხსნის გეგმის საფუძველი არის მსხვერპლი. იესომ დატოვა სამეფო ტახტი და ჩვენს გამო გაღატაკდა, რათა ჩვენ გავმდიდრებულიყავით მისი სიღატაკით. ყველა, ამ ხსნის მიმღები და ღვთის ძის ასეთი ძვირფასი მსხვერპლით ნაყიდი, უნდა მიჰყვებოდეს ჭეშმარიტი ნიმუშის მაგალითს. ქრისტე არის ქვაკუთხედი დ ჩვენ ყველამ ამ საძირკველზე უნდა ვაშენოთ. თითოეული ვალდებულია, გააჩნდეს თავის უარყოფისა და თავდადების სული. დედამიწაზე ქრისტეს ცხოვრება გამოირჩეოდა უანგარობით, თავის დამდაბლებითა და თავგანწირვით. და ნუთუ გამოჩნდებიან ადამიანები, რომელთა დიადი ხსნის გულისთვის გარდმოვიდა იესო ზეციდან, ისინი კი უარს იტყვიან, რომ მიჰყვებოდნენ თავიანთ უფალს და იზიარებდნენ მის თავდადებასა და მსხვერპლს?.. განა მონა თავის ბატონზე მეტია?..
“მაშინ უთხრა იესომ თავის მოწაფეებს: ვისაც უნდა, რომ მომყვეს, უარყოს თავისი თავი, აიღოს თავისი ჯვარი და მომდიოს მე” (მათ. 16:24). უფალი გვეუბნება: “მე მიმყავხართ საკუთარი თავის უარყოფის გზით. მე არაფერს მოვითხოვ თქვენგან, ჩემო მიმდევრებო, მხოლოდ ის აკეთეთ, რასაც მე, თქვენი უფალი, ვაკეთებდი ჩემს სიცოცხლეში ამ დედამიწაზე” (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 3, გვ. 387, 388).
   თავის უარყოფა და ჯვარი უშუალოდ დევს ქრისტეს თითოეული მიმდევრის გზაზე. ჯვარი არის ის რაღაც, რაც მიდის ადამიანის ბუნებრივი სურვილებისა და ნების საპირისპიროდ (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 651).
   იესო ჩვენი მისაბაძი მაგალითია. მას რომ არ მოენდომებინა მორჩილება, ტანჯვა და დაეძახა: “თუ ვინმეს სურს, გამომყვეს, ასარგებლოს საკუთარი თავი, ისიამოვნოს წუთისოფლით, და მაშინ ის ჩემი მოწაფე იქნება”, მრავალი ადამიანი ირწმუნებდა და გაჰყვებოდა მას. მაგრამ იესო სხვაგვარად კი არ გვეცხადება, არამედ როგორც მორჩილი და ჯვარცმული. თუ გვსურს, რომ მასთან ერთად ვიცხოვროთ ზეცაში, მაშინ მას უნდა დავემსგავსოთ დედამიწაზე (ელენ უაითის ცხოვრება, გვ. 114).
   მივბაძოთ მაცხოვარს მის უბრალოებასა და თავის უარყოფაში. მოდით, სიტყვითა და წმიდა ცხოვრებით განვადიდოთ გოლგოთის გმირი (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 9, გვ. 166).
   ყველასთვის, ვინც აიღებს თავის ჯვარს და ქრისტეს გაჰყვება, ის გახდება საწინდარი უკვდავების გვირგვინისა, რომელსაც ისინი მიიღებენ (რჩევები მშობლებს, მასწავლებლებსა და მოსწავლეებს, გვ. 23).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი          20:24                                                                                        იაკ. 3

26 მაისი
სწორი ჩვევების ჩამოყალიბება
   ყოველგვარ ბოროტ გზას მოვარიდე ფეხი, რათა დავიცვა შენი სიტყვა (ფსალმ. 118:101).
   ჩვენ ჟამთა დასასრულს ვუახლოვდებით და არაფრით არ შეიძლება, მივყვებოდეთ ამქვეყნიურ გემოვნებასა და წეს-ჩვეულებებს, პირიქით, უნდა ვისწრაფოდეთ, გვქონდეს ღვთიური გონება, ვისმინოთ, რას გვეუბნება წმიდა წერილი, მერე კი მივყვეთ ნათელს, რომელსაც ღმერთი გვაძლევს (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 506).
   ახალგაზრდობას უყალიბდება ჩვევები, რომლებიც ათიდან ცხრა შემთხვევაში წინასწარ განსაზღვრავს მათ მომავალს. ზეგავლენას მათ ირგვლივ არსებული გარემოსი და საზოგადოებისა, რომელშიც ისინი ტრიალებენ, ასევე არჩეულ პრინციპებს ახალგაზრდები თან ატარებენ მთელი ცხოვრების განმავლობაში (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 4, გვ. 426).
ამ ცხოვრებაშიც და მარადისობაშიც ყველა ვიქნებით და დავრჩებით ის, ვისადაც ჩვენი ჩვევები გაგვხდის. იმათი ცხოვრება, ვინც უკვე ჩამოიყალიბა სწორი ჩვევები, უნარები და კეთილსინდისიერად ასრულებს თავის ყველა მოვალეობას, ემსგავსება ანთებულ სასანთლეს, რომელიც მკაფიო სხივებით ანათებს სხვა ადამიანთა გზას (იქვე, გვ. 452).
   თუ ჩვენი გონება გამუდმებით დაკავებულია მაღალზე ფიქრით, მაშინ არ გვემუქრება საფრთხე, რომ სულიერი ჯუჯები ვიქნებით. მაგრამ თუ მხოლოდ ვილოცებთ ხან იმაზე, ხან ამაზე, ჩვენი სულიერი საჭიროებები ვერ ჰპოვებს კმაყოფილებას. შენ უნდა გამოიმუშაო ჩვევა, რომ იფიქრო სულიერ თემებზე. ძალა ვარჯიშების წყალობით ვითარდება. ბევრი, ვინც თავს ქრისტიანს უწოდებს, სწორედ იქით მიდის, რომ ორივე სამყარო დაკარგოს. თუ გადაწყვიტავ, რომ იყო ნახევრად ქრისტიანი და ნახევრად წუთისოფლის ადამიანი, მაშინ ერთი მეასედით იქნები ქრისტიანი, ხოლო დანარჩენი ოთხმოცდაცხრა პროცენტით - წუთისოფლის ადამიანი (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 264).
   გონებამ რომ სიწმიდე შეიყვაროს, საჭიროა მისი აღზრდა და დისციპლინირება. საჭიროა წაახალისო, დიახ, სწორედ საკუთარ თავში წაახალისო სიყვარული სულიერებისადმი; მხოლოდ ასე შეძლებ, იზარდო მადლში და ჭეშმარიტების შემეცნებაში... აუცილებელია, ნებისყოფა ავარჯიშო და საჭირო მხარეს მიმართო. მე გავხდები გულწრფელი ქრისტიანი, მე შევიმეცნებ სრულყოფილი სიყვარულის სიმაღლესა და სიღრმეს. ყური დაუგდე იესოს სიტყვებს: “ნეტარ არიან სიმართლისათვის მშიერ-მწყურვალნი, ვინაიდან ისინი გაძღებიან” (მათ. 5:6). ქრისტემ უკვე იზრუნა იმაზე, რომ გააძღოს სული, რომელიც სიმართლისთვის მშიერ-მწყურვალია (იქვე, გვ. 264-266).
--------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                                          იაკ. 4           

27 მაისი
ნუ გრცხვენიათ თქვენი რწმენის
   ვინაიდან მე არ მრცხვენია სახარებისა, რადგან ღვთის ძალაა იგი ყოველი მორწმუნის სახსნელად, ჯერ იუდეველისა და მერე ბერძენისაც (რომ. 1:16). 
   ბევრ ახალგაზრდაში არ არის ქრისტეს სული. მათ გულში არ ცოცხლობს ღვთის სიყვარული, ამიტომ ყველა ბუნებრივი მისწრაფება სჯობნის მათ, ხოლო ღვთის სული და ხსნა უგულებელყოფილია.
   იესოს რელიგიის აღმსარებლებს არ შერცხვებათ ან არ შეეშინდებათ, ატარონ ჯვარი იმათ წინაშე, ვისაც მეტი გამოცდილება აქვს. თუ მათ ნამდვილად სურთ სიმართლის ქმნა, მაშინ მოინდომებენ, რომ უფრო გამოცდილი ქრისტიანებისგან ყოველნაირი დახმარება მიიღონ. ისინი სიხარულით მიმართავენ მათ დახმარებისთვის; ღმერთისადმი სიყვარულით გამთბარი გულები არ დაბრკოლდებიან მეორეხარისხოვანი რამეების გამო ქრისტიანის ცხოვრებაში. ისინი ილაპარაკებენ იმაზე, რისკენაც ღვთის სული უბიძგებს მათ. ისინი იგალობებენ და ილოცებენ ამაზე. მაგრამ სულიერი ღერძისა და წმიდა ცხოვრების არქონა აფერხებს ახალგაზრდების განვითარებას. მათ კიცხავს საკუთარი ცხოვრება; ისინი არ ცხოვრობენ ისე, როგორც ქრისტიანები უნდა ცხოვრობდნენ, ამიტომ მათ არა აქვთ სითამამე ღმერთთან და მოკრძალება ეკლესიის წინაშე (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 1, გვ. 154).
უფრო ხშირად უნდა ვუამბობდეთ ერთმანეთს უფლის სიყვარულსა და გულმოწყალებაზე; იმაზე, თუ როგორ გვეხმარება მაცხოვარი თავისი ჩვენდამი უსაზღვრო სიყვარულის გამო. ჩვენი ბაგეები მუდამ მადლიერებისა და ღვთის სადიდებელ სიტყვებს უნდა წარმოთქვამდნენ. თუკი ადამიანს მთელი სულითა და გულით, გულწრფელად უყვარს უფალი, ეს სიყვარული უეჭველად გამოვლინდება მის სიტყვებში, რადგან ამ შემთხვევაში მას არ გაუძნელდება, წარმოთქვას ის, რაც მთელ მის არსებას ავსებს (ქრისტეს იგავები, გვ. 195).
   არასოდეს შეგრცხვეთ თქვენი რწმენისა, არასოდეს გადახვიდეთ მტრის მხარეზე. “თქვენ სოფლის ნათელი ხართ” (მათ. 5:14). თქვენი რწმენა უნდა გაცხადდეს, როგორც ძვირფასი ჭეშმარიტება, რომელიც ყველას სჭირდება, რომ ჰქონდეს და რომელიც ყველას უნდა ჰქონდეს, თუკი გადარჩენა სურთ... მაგრამ ჩვენ უნდა ვიღვაწოთ რწმენის კეთილი მაგალითით და ვრჩებოდეთ მტკიცენი, ურყევნი, ყოველთვის წარმატებულნი უფლის საქმეში (იხ. 1კორ. 15:58) (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 520, 521).
   წმიდა ცხოვრების თავისთავადი, გაუცნობიერებელი გავლენა - ეს არის ყველაზე დამარწმუნებელი ქადაგება ქრისტიანის სასარგებლოდ. არგუმენტებმა, თუნდაც ყველაზე დამაჯერებელმა და უდავომ, შეიძლება საპირისპირო მოქმედება გამოიწვიოს, მაგრამ წმიდა მაგალითს აქვს ძალა, რომელსაც პრაქტიკულად ვერ აღუდგები წინ (მოციქულთა საქმეები, გვ. 511).
-------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                              იაკ. 5

28 მაისი
სურვილების სწორად გამოყენება 
   ღმერთი დაბადებს თქვენში სურვილსაც და მოქმედებასაც თავისი სათნოებით (ფილიპ. 2:13). 
   უფლის აღთქმა აცხადებს: “დამიწყებთ ძებნას და მიპოვით, თუ მთელი გულით მეძებეთ” (იერ. 29:13).
   ჩვენის მხრივ საჭიროა მთელი გულით მივენდოთ ღმერთს, რათა მან ჩვენში გარდაქმნა მოახდინოს და კვლავ დავემსგავსოთ მას (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 21).
   წმინდა რელიგიას უშუალო შეხება აქვს ადამიანის ნებასთან. ნება არის გაბატონებული ძალა ადამიანის ბუნებაში, რომელსაც დამორჩილებული ჰყავს ყველა დანარჩენი უნარი. ნება არაა გემოვნება ან მიდრეკილება, არამედ ეს არის გადაწყვეტილების უნარი, იგი ადამიანებში აწარმოებს ღმერთის მიმართ მორჩილებას ან ურჩობას (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 513).
   მაცხოვარი ამბობს: “ყოველი თქვენგანი, ვინც უარს არ იტყვის ყველაფერზე, რაც გააჩნია, ვერ შეძლებს ჩემს მოწაფედ ყოფნას” (ლუკ. 14:33). მრავალ ადამიანს იზიდავს სიმდიდრე, ფულის სიყვარული, გამდიდრების წყურვილი - სწორედ ეს არის ის ოქროს ჯაჭვი, რომლითაც ისინი მიბმულნი არიან სატანასთან. ზოგი სახელისა და დიდებისაკენ მიილტვის, ზოგს უზრუნველი ცხოვრება და უპასუხისმგებლობა გაუხდია კერპად. მონობის ეს ბორკილი უნდა დაიმსხვრეს. არ შეიძლება ნახევრად ვეკუთვნოდეთ ღმერთს და ნახევრად - წუთისოფელს. ჩვენ არ დაგვერქმევა ღვთის შვილები, თუ სრულად არ ვეკუთვნით ღმერთს...
   ძალიან კარგია სიწმიდისა და სიკეთისაკენ სწრაფვა, მაგრამ მხოლოდ სურვილი არ კმარა და არც რაიმე სარგებლობას მოგიტანთ. ბევრი დაიღუპება, მიუხედავად იმისა, რომ მათ ჰქონდათ სურვილი, ყოფილიყვნენ ქრისტიანები და თვლიდნენ კიდეც თავს ასეთად. მათ თავისი ნება არ დაუმორჩილეს ღმერთს და დღესაც ვერ გადაუწყვეტიათ, გააკეთონ არჩევანი (ქრისტესკენ მიმავალი გზა, გვ. 21-23).
   უფალს არა აქვს განზრახული, კოლექტიურად გადაგვარჩინოს. თითოეულმა პირადად უნდა გააკეთოს თავისი არჩევანი. ღვთის მადლი თითოეულმა უნდა მიიღოს თავისი სულისათვის. ერთი ვერ მიიღებს გადაწყვეტილებას სხვისთვის, თუ რომელი მიმართულებით იაროს მან (ახალგაზრდული ხელმძღვანელი, 1895 წ. 17 ოქტომბერი).
   სუფთა და კეთილშობილური ცხოვრება, უკეთური ვნებებისა და ახირებებისგან თავისუფალი ცხოვრება, - აი, რეალური შესაძლებლობა თითოეულისათვის, ვინც თავის უძლურ, არამდგრად ნებას გააერთიანებს ღმერთის ყოვლისშემძლე, უცვლელ ნებასთან (განკურნების მსახურება, გვ. 176).
-------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                          1პეტრ. 1

29 მაისი
თესვის დროა
   ნუ მოტყუვდებით: ღმერთი არ შეურაცხყოფს, ვინაიდან, რასაც დათესავს კაცი, იმას მოიმკის (გალ. 6:7). 
უფლის კანონის თანახმად, ბუნებაში მიზეზს აუცილებლად მოსდევს შედეგი. მკა მუდამ თესვის ხარისხზე მიგვითითებს... ყოველ დათესილ თესლს ნაყოფი თავისი გვარისამებრ გამოაქვს. ამიტომ მუდამ თანაგრძნობისა და სიყვარულის თესლს უნდა ვთესავდეთ. ვინაიდან, რასაც დავთესავთ, იმას მოვიმკით. ხასიათის ისეთი თვისებები კი, როგორიცაა ეგოიზმი, მხოლოდ საკუთარ თავზე ზრუნვა და გულის ყველა სურვილის შესრულებისაკენ სწრაფვა, სათანადო ნაყოფს გამოიღებს. ის, ვინც მხოლოდ საკუთარი თავისთვის ცხოვრობს, ხორციელს თესავს, ხორცი კი ხრწნადია.
   ღმერთი არავის ანადგურებს. ყოველი დაღუპული თავად ინადგურებს საკუთარ თავს. ის, ვინც თავის გულში სინდისის ხმას ახშობს, მასში ურწმუნოების თესლს თესავს, რასაც შესაბამისად მოიმკის კიდეც. უფლის პირველი გაფრთხილების უგულებელყოფით ფარაონმა გულში სიჯიუტის თესლი ჩათესა, რაც მოიმკა კიდეც (ქრისტეს იგავები, გვ. 44, 45).
   ისტორიაში ყოველ პერსონაჟს თავისი ადგილი უკავია და თავის ხვედრს ატარებს, რადგან ღმერთის დიდებულ საქმეს მის ჩანაფიქრთან ერთად ახორციელებენ ადამიანები, რომლებმაც კეთილი ან ბოროტი როლის შესასრულებლად მოიმზადეს თავი. სიმართლის მოწინააღმდეგეები იქცევიან უკეთურების იარაღად. მათ არავინ აიძულებს, ასე მოიქცნენ. ისინი არ უნდა გახდნენ უკეთურების იარაღი ისევე, როგორც ასეთი არ უნდა გამხდარიყო კაენი (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 5, გვ. 1104. ე. უაითის კომენტარები).
   ადამიანები მოქმედებენ საკუთარი ნებისამებრ, ან თავის ხასიათს აყალიბებენ ღვთის ნების შესაბამისად, ან მიჰყვებიან სატანის უხეშ მმართველობას (რევიუ ენდ გერალდი, 1900 წ. 13 ნოემბერი).
   ყოველი ჩვენი მოქმედება თუ სიტყვა არის თესლი, რომელიც ნაყოფს გამოიღებს. ჩვენი კეთილი საქმე, სხვებზე ზრუნვა, მორჩილება და თავგანწირვა სხვებში გამრავლდება, მათგან კი - სხვა კიდევ უფრო მრავალში. ასევე ყოველი ჩვენი ბოროტი საქციელი, შური თუ განხეთქილებისაკენ სწრაფვა, ბოროტ თესლად დათესილი, “მწარე ფესვს” გამოიღებს (ებრ. 12:15), რომელიც შემდგომში მრავალს გააუწმიდურებს (ქრისტეს იგავები, გვ. 45).
   ძვირფასო ახალგაზრდა მეგობრებო! რასაც დათესავთ, იმას მოიმკით. ახლა თქვენთვის თესვის დროა. როგორი იქნება მოსავალი? (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 3, გვ. 363).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                           1პეტრ. 2

30 მაისი
გული არ გაიტეხოთ!
   აჰა, მე გიბრძანებ შენ: გამაგრდი და განმტკიცდი, ნუ შედრკები და ნუ შეძრწუნდები, რადგან შენთანაა უფალი, შენი ღმერთი, ყველგან, სადაც კი წახვალ (იესო ნავ. 1:9). 
   როდესაც გავიდა იესო ქრისტეს მეორედ მოსვლის დღე, რომელსაც ელოდნენ 1844 წელს, რამდენიმე ძმა და და ერთად შეიკრიბა. ყველა ძალიან გულდამძიმებული იყო მწარე იმედგაცრუებით. უცებ შენობაში, სადაც ისინი იმყოფებოდნენ, შევიდა კაცი და ხმამაღლა დაიძახა: “გამხნევდით უფალში, ძმებო, გამხნევდით უფალში!” ის კვლავ და კვლავ იმეორებდა ამ სიტყვებს, ვიდრე იქ შეკრებილთა სახეები არ გაბრწყინდა და მათი ხმები ღმერთის საქებრად არ გაერთიანდა.
   დღეს მე მივმართავ ღვთის ყოველ მუშაკს: “გამხნევდი უფალში!”...
   ზოგიერთი ყურადღებას ამახვილებს უსიამოვნო და დამაბნეველ გარემოებებზე და ეს მიზეზია იმისა, რომ მათ სევდა ეუფლებათ. მათ ავიწყდებათ, რომ მთელ ზეცას სურს, ისინი გადააქციოს არხებად, რომელთა მეშვეობითაც ზეციური კურთხევები გადმოიღვრება ქვეყნიერებაზე, და რომ უფალი იესო არის ამოუწურავი საგანძური, რომლისგანაც ყველა ადამიანს შეუძლია, მიიღოს ძალა და სიმამაცე. საჭირო არაა დარდი და ტანჯვა მომავალზე ფიქრით. ღმერთი არასოდეს დაუშვებს, რომ სატანის ბოროტი აჩრდილი აბნელებდეს ჩვენს გზას. მტერი ყველანაირად ცდილობს, დაფაროს სიმართლის მზისგან წამოსული ნათელი. მაგრამ ჩვენმა რწმენამ უნდა გაფანტოს ეს ჩრდილი (სახარების მსახურნი, გვ. 265, 266).
   იმედი და გაბედულება აუცილებელია, რათა ღმერთისადმი ჩვენი მსახურება სრულყოფილი გავხადოთ. ეს თვისებები რწმენის ნაყოფებია. გულგატეხილობა ცოდვიანი და უგუნური გრძნობაა. ღმერთს შეუძლია და სურს, რომ თავის მსახურებს უხვად მისცეს მათთვის საჭირო ძალა ცდუნებებისა და განსაცდელების დროს...
   გულგატეხილებისთვის არსებობს საიმედო წამალი - რწმენა, ლოცვა და შრომა. რწმენა და მუშაობა ადამიანის სულში ამკვიდრებენ დღითი დღე მზარდ დარწმუნებულობასა და კმაყოფილებას... ცხოვრებაში ყველაზე უიმედო დღეებშიც კი ნუ შეგეშინდებათ. შეინარჩუნეთ რწმენა ღმერთის მიმართ (წინასწარმეტყველები და მეფეები, გვ. 164).
ქრისტეს არ დაუკარგავს მხნეობა და ძალა და მის მიმდევრებსაც ასეთივე ურყევი რწმენა უნდა ჰქონდეთ... ისინი სასოწარკვეთილებაში კი არ უნდა ჩაცვივდნენ, არამედ იმედით უნდა იცოცხლონ. თავისი შეუდარებელი სიყვარულის ოქროს ჯაჭვით დააკავშირა ისინი იესომ ღვთის ტახტთან (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 536).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                        1 პეტრ. 3

31 მაისი
თქვენი სიცოცხლის სადაზღვევო პოლისი
   ამიტომ, ძმანო, უფრო და უფრო ეცადეთ განამტკიცოთ თქვენი მოწოდება და რჩეულობა. თუ ასე მოიქცევით, არასოდეს წაიბორძიკებთ (2პეტრ. 1:10). 
   ზეციურ თათბირზე მიღებული იქნა გადაწყვეტილება, რომ ადამიანები, თუნდაც დამნაშავეები, არ უნდა დაიღუპონ ურჩობაში, არამედ ქრისტეს, როგორც თავისი შემცვლელისა და თავმდების მიმართ რწმენით შეუძლიათ, გახდნენ ღვთის რჩეულები, იესო ქრისტეს შვილობისთვის განკუთვნილები, მისი წყალობის მიხედვით. ღმერთს სურს, რომ ყველა ადამიანი გადარჩეს; ამიტომ მიღებული იქნა ყველა ზომა და მისმა მხოლოდშობილმა ძემ გადაიხადა ადამიანის გამოსასყიდი. დაიღუპებიან მხოლოდ ისინი, ვინც უარი თქვეს, გამხდარიყვნენ ღმერთის ნაშვილები ძეები და ასულები იესო ქრისტეს მეშვეობით...
ღვთის სიტყვაში არ არის უპირობო არჩევის იდეა: “ერთხელ გადარჩენილი - სამუდამოდ გადარჩენილია”. პეტრეს მეორე წერილის მეორე თავში ამის შესახებ ნათლად და გარკვევით არის ნათქვამი. იმათზე თხრობის შემდეგ, ვინც ბოროტ გზას გაჰყვა, მოცემულია განმარტება: “მიატოვეს სწორი გზა... დაადგნენ ბილყამ ბეყორის გზას, რომელმაც შეიყვარა უკეთურების საზღაური” (2პეტრ. 2:15)... მოციქული ადამიანთა ამ კატეგორიაზე შემდეგ ამბობს: “უმჯობესი იქნებოდა არ შეეცნოთ სიმართლის გზა, ვიდრე შეეცნოთ და უკუქცეულიყვნენ მათთვის გადაცემული წმიდა მცნებისაგან (2პეტრ. 2:21)...
   ადამიანები გადარჩებიან იმ პირობით, თუ ჭეშმარიტებას მიიღებენ. ღვთის მცნებების დაცვა საუკუნო სიცოცხლეა იმისთვის, ვინც ჭეშმარიტებას ღებულობს. მაგრამ წერილი გასაგებად ამბობს, რომ ადამიანს, ვინც ერთხელ შეიცნო სიცოცხლის გზა და გაიხარა ჭეშმარიტებით, ემუქრება საფრთხე, რომ უკუიქცეს მისგან და დაიღუპოს. ამიტომ არსებობს დიდი საჭიროება ღმერთთან ყოველდღიური გადამწყვეტი ურთიერთობისა. 
   ყველა, ვინც იცავს სწავლებას უპირობო არჩევის შესახებ და სჯერა, რომ ერთხელ გადარჩენილი - სამუდამოდ გადარჩენილია, ეწინააღმდეგება აშკარა მტკიცებულებას: “ასე ამბობს უფალი” (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 114, 115. ე. უაითის კომენტარები).
   თქვენი მოქმედებების მიმართულებაზეა დამოკიდებული, მიიღებთ თუ არა უპირატესობებს, რომლებიც ეძლევათ მათ, ვისაც როგორც ღვთის რჩეულებს, აქვთ სიცოცხლის სადაზღვევო პოლისი (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 944. ე. უაითის კომენტარები).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                        1პეტრ. 4

ივნისი
ახლა და მომავალში
1 ივნისი
დრო ძვირფასი საჩუქარია
ჩვენი დღეების დათვლა გვასწავლე, რათა შევიძინოთ ბრძენი გული (ფსალმ. 89:12).
ჩვენი დრო ღმერთს ეკუთვნის. ყოველი წამი მისია და ადამიანები დიდად მოვალენი ვართ, მის სადიდებლად გამოვიყენოთ იგი. ღვთის მოცემულ საბოძვართა შორის ყველაზე მკაცრი ანგარიში სწორედ რომ დროის გამოყენებისთვის მოგვეთხოვება.
დრო ფასდაუდებელია. მაცხოვარი თვლიდა, რომ ცხოვრების ყოველი წამი მეტად ძვირფასი და მნიშვნელოვანია. ასევე უნდა მივიჩნიოთ ჩვენც. ცხოვრება მეტად ხანმოკლეა იმისათვის, რომ იგი ფუჭად დავხარჯოთ. მეტად მცირე დრო გვაქვს მოცემული გამოცდისათვის და საუკუნო სიცოცხლეში შესასვლელად მზადებისათვის. ჩვენ არა გვაქვს დრო იმისთვის, რომ იგი ფუჭად ვხარჯოთ ან ჩვენი ეგოისტური მოთხოვნების დაკმაყოფილებას მოვანდომოთ. ჩვენ არა გვაქვს დრო იმისათვის, რომ ცოდვა შევიწყნაროთ. ეს არის დრო, როდესაც ხდება ჩვენი ხასიათის ჩამოყალიბება საუკუნო სასუფევლისათვის. სწორედ ახლა ხდება ჩვენი მომზადება მომავალ ღვთიურ სამსჯავროზე წარსადგენად. 
არცთუ ისე დიდი ხანი გავიდა ადამიანის შექმნის დღიდან და კაცობრიობამ კვდომა იწყო... ის, ვინც კარგად იცის მისი შრომისათვის გამოყოფილი დროის ფასი, შეძლებს ზეციურ სავანეებში - საუკუნო სასუფეველში გადასვლისათვის მომზადებას. ასეთი ადამიანი ამართლებს თავის დაბადებას. 
ღვთით ბოძებული დრო სასარგებლო საქმეებისათვის უნდა გამოვიყენოთ. ფუჭად დაკარგული წუთების დაბრუნება შეუძლებელია. უკან ერთ წამსაც კი ვეღარ დავიბრუნებთ. ერთადერთი გზა დაკარგული დროის ანაზღაურებისა - ესაა დარჩენილი დროის ვარგისიანად გამოყენება უფალთან თანამშრომლობაში კაცობრიობის გამოსყიდვის უდიდესი ღვთიური გეგმის განსახორციელებლად...
ჩვენი ცხოვრების ყოველი განვლილი წამი შედეგს მომავალ საუკუნო სიცოცხლეში გამოიღებს. ჩვენ მუდამ ფხიზლად და მზად უნდა ვიყოთ იმისათვის, რათა ვიშრომოთ იქ, სადაც უფალს დავჭირდებით. შესაძლებლობა სიცოცხლის სიტყვის თქმისა სულთათვის, რომელთაც ეს ამ მომენტში სჭირდებათ, შესაძლოა, აღარ განმეორდეს. უფალმა, შესაძლოა, უთხრას ადამიანს: “უგუნურო, ამაღამ სულს მოგთხოვენ” (ლუკ. 12:20), ის კი მზად არ აღმოჩნდეს იმის გამო, რომ ჩვენ ჩვენი მოვალეობა არ შევასრულეთ. და რა გვექნება სათქმელი უფლის იმ დიად დღეს, როცა ღვთის სამსჯავროზე წარვდგებით? (ქრისტეს იგავები, გვ. 198, 199).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი       20:30                                                                                         1პეტრ. 5

2 ივნისი
სიზარმაცის საწინააღმდეგო წამალი 
იბეჯითეთ და ნუ დაიღლებით. სულით აღეგზნეთ. ემსახურეთ უფალს (რომ. 12:11). 
ქრისტეს ცხოვრება სიყმაწვილის წლებიდანვე აქტიური შრომისმოყვარეობით გამოირჩეოდა. იგი მუდამ სხვებზე ზრუნავდა და არა საკუთარ თავზე. თუმცა იგი უზენაესი ღმერთის ძე იყო, თავის მიწიერ მამას, იოსებს, სახელოსნოში სადურგლო საქმეებში შველოდა. მისი ეს საქმიანობა მეტად მრავლისმეტყველი და ყურადსაღები იყო: იგი მოვიდა წუთისოფელში, როგორც ადამიანის ხასიათის აღმშენებელი და ამიტომ მის ყოველ მოქმედებას სრულყოფილების ბეჭედი ესვა. ყოველი მისი ამქვეყნიური საქმიანობა ისეთივე სრულყოფილი იყო, როგორც მისი ღვთიური ძალით გარდაქმნილ ადამიანთა ხასიათი. ქრისტე ჩვენი მაგალითია (ქრისტეს იგავები, გვ. 200, 201).
ყოველი ქრისტიანის მოვალეობაა, გამოიმუშაოს თვისებები, რომლებიც ხელს შეუწყობს, იყოს მოწესრიგებული, ბეჯითი და სრულყოფილი. არავის ეპატიება ნებისმიერი საქმის ან სამუშაოს გაჭიანურება. როდესაც ადამიანი გამუდმებით შრომობს, მაგრამ საქმეს თავს ვერ ართმევს, ეს იმის ნიშანია, რომ იგი მას უგულოდ, ენთუზიაზმის გარეშე აკეთებს... ნებისყოფის ასეთი გამოცდა ხელებსაც გაავარჯიშებს და მოხერხებულობასა და სიმარდესაც შესძენს მათ (ქრისტეს იგავები, გვ. 200).
ბიბლია არ იწონებს ჩვენს უსაქმოდ ყოფნას. ესაა კაცობრიობის დიდი უბედურება, რაც მძიმე წყევლად ადევს მთელ წუთისოფელს. ყოველი ჭეშმარიტად მოქცეული ადამიანი - კაცი თუ ქალი, ღვთიურ საქმეთა მუყაითი შემსრულებელი უნდა იყოს.
ჩვენი კუთვნილი დროის სრულყოფილად გამოყენებაზეა დამოკიდებული ჩვენი წარმატება სათანადო ცოდნის მიღებისა და გონებრივ შესაძლებლობათა განვითარების საქმეში. ინტელექტის განვითარებას ხელს ვერ შეუშლის ვერც სიღარიბე, ვერც ადამიანის უბრალო წარმოშობა და ვერც არახელსაყრელი გარემო და პირობები. საჭიროა მხოლოდ ერთი რამ: კარგად გვესმოდეს, თუ რაოდენ ძვირფასია ყოველი წუთი. რამდენ ასეთ ძვირფას წუთს ვკარგავთ უაზროდ უმიზნო საუბრებში, დილაობით ლოგინში გვიანობამდე ნებივრობისას, მოგზაურობასა და ტრანსპორტის მოლოდინში, სურსათ-სანოვაგისათვის გაუთავებელ რიგებსა და იმ პირთა მოლოდინში, რომლებიც დანიშნულ შეხვედრაზე დროულად არ ცხადდებიან. დროის ეს ნაწილი წმიდა წერილების კითხვასა და წაკითხულზე მსჯელობას რომ მოვანდომოთ, რაოდენ სასარგებლო საქმეს გავაკეთებდით. დასახული მიზნებისაკენ სწრაფვა, ბეჯითი შრომა, დროის დაზოგვა და შეუპოვრობა შესაძლებლობას მისცემს ადამიანს, შეიძინოს ღრმა ცოდნა, მოიწესრიგოს გონება და მოემზადოს იმისათვის, რომ ნებისმიერ ვითარებაში კეთილი ზეგავლენის მოხდენა და დიდი სარგებლობის მოტანა შეძლოს (ქრისტეს იგავები, გვ. 199, 200).
--------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                                  2პეტრ. 1

3 ივნისი
ფულის ჭეშმარიტი ფასეულობა
პატივი მიაგე უფალს შენი ქონებიდან და მთელი შენი ჭირნახულის პირველნაყოფიდან, და გაივსება შენი ბეღლები მოსავლით და მაჭარი შენი საწნახელიდან გადმოვა (იგავ. 3:9, 10).
ეს ბიბლიური სტრიქონები გვეუბნება, რომ ღმერთი, ყველა სიკეთის მომცემი, უფლებებს აცხადებს მათზე, და პირველ რიგში მის მოთხოვნებს უნდა გავუწიოთ ანგარიში; მას, ვინც პატივისცემით ექცევა ღვთის მოთხოვნებს, განსაკუთრებული კურთხევები ელოდება.
ამ მოთხოვნებს საფუძვლად უდევს პრინციპი, რომლითაც ღმერთი ხელმძღვანელობს ადამიანთან ურთიერთობებში. მან ჩვენი წინაპრები დაასახლა ედემის ბაღში, მისცა ყველაფერი, რაც მათ ბედნიერებას შეუწყობდა ხელს, და თავი გამოუცხადა, როგორც ყველაფრის მეუფე. ამ ბაღში მან დარგო ყოველგვარი ხე, შესახედავად ლამაზი და კეთილი ნაყოფების მომცემი; მაგრამ მათ შორის მხოლოდ ერთ ხესთან მისვლა და მიკარება აუკრძალა მან ადამსა და ევას. ღმერთმა გააფრთხილა ისინი: “მისი ნაყოფი არ უნდა ჭამოთ”. ეს იყო ღმერთისადმი მათი სიყვარულისა და ერთგულების გამოცდა.
თავის ძეში ღმერთმა გვიბოძა ყველა ზეციური საუნჯე და დედამიწის სიმდიდრეების ყველა სიუხვე ჩვენი კეთილლდღეობისთვის (რჩევები რესურსების მართვის თაობაზე, გვ. 65).
   ღმერთი ადამიანს ფულად სახსრებსაც ანდობს და აძლევს მას ქონების შეძენისა და მისი სიუხვისათვის...
ფულსა და სხვა მატერიალურ საშუალებებს ღმერთი იმიტომ კი არ გვაძლევს, რომ საკუთარი თავი განვადიდოთ, არამედ, როგორც უფლის ერთგულმა მნეებმა, იგი ღმერთის სადიდებლად გამოვიყენოთ. ზოგს ჰგონია, რომ ღმერთს მათი შემოსავლის მხოლოდ ის ნაწილი ეკუთვნის, რომელსაც ისინი რელიგიური საქმეებისა და ქველმოქმედებისათვის გამოყოფენ, სხვა დანარჩენს კი მიიჩნევენ თავის საკუთრებად, რომელსაც საკუთარი სურვილისამებრ მოიხმარენ. მაგრამ აქ ისინი ძლიერ ცდებიან. ყოველივე, რაც კი გაგვაჩნია, უფლის საკუთრებაა და ჩვენ მის წინაშე პასუხს ვაგებთ იმის გამოყენებაზე, რაც მან მოგვანდო. თითოეული ცენტის მიმართ დამოკიდებულება თვალსაჩინოდ მეტყველებს, გვიყვარს თუ არა ღმერთი ყველაზე მეტად და მოყვასი - ვითარცა თავი ჩვენი. 
ფული - ეს მეტად მნიშვნელოვანი მატერიალური საშუალებაა, ვინაიდან მისი მეშვეობით მრავალი კეთილი საქმის გაკეთებაა შესაძლებელი. ღვთის შვილთა ხელში იგი არის საკვები მშიერთათვის, სასმელი მწყურვალთათვის და სამოსელი შიშველთათვის... მაგრამ იგი არაფერია, თუკი მას აუცილებელ ცხოვრებისეულ მოთხოვნილებათა დასაკმაყოფილებლად, სხვათა საკურთხებლად და ღვთის საქმის წინსვლისათვის არ გამოვიყენებთ (ქრისტეს იგავები, გვ. 205).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                   2პეტრ. 2

4 ივნისი
გაღვიძებული სინდისი
გამოფხიზლდით ჯეროვნად და ნუ სცოდავთ. ვინაიდან თქვენდა სამარცხვინოდ ვამბობ, რომ ზოგიერთები არ იცნობენ ღმერთს (1კორ. 15:34). 
ერთ ქალაქში ჩვენს მიერ ჩატარებულმა შეკრებებმა სულიერების, ღვთისმოსაობის, სიყვარულისა და აქტიურობის არაჩვეულებრივი ზრდა გამოიწვია. ქადაგებების თემა იყო ის, რომ დაუშვებელია ღმერთის გაქურდვა მეათედებსა და შესაწირავებში...
   ბევრმა ადამიანმა აღიარა, რომ მრავალი წლის განმავლობაში არ აბრუნებდა მეათედს; ჩვენ კი ვიცით, რომ ღმერთს არ შეუძლია აკურთხოს ისინი, ვინც მას ქურდავს, და რომ ეკლესია ზარალდება მისი ცალკეული წევრების ცოდვების გამო...
ერთმა ძმამ გვიამბო, რომ ის დაახლოებით ორი წლის განმავლობაში არ აბრუნებდა თავის მეათედებს და სასოწარკვეთილ მდგომარეობაში იმყოფებოდა; მაგრამ როდესაც აღიარა თავისი ცოდვა, ისევ მოიპოვა იმედი. “რა უნდა გავაკეთო?” - იკითხა მან.
მე ვუპასუხე: “ეკლესიის ხაზინადარს წარუდგინეთ თქვენი საქმიანი ანგარიში”.
მას ეს მოთხოვნა უცნაურად მოეჩვენა, მაგრამ დაჯდა და დაწერა: “პირობას ვდებ, რომ გადავიხდი მიღებული ფასეულობებისთვის”. მერე თვალები აღაპყრო, თითქოს ეკითხებოდა, ასეთ ფორმაში უნდა წარედგინა ანგარიში ღმერთისთვის?
   “დიახ, უპასუხა თავის თავს, - მიღებული ფასეულობებისთვის. განა არ ვღებულობდი კურთხევებს ღმერთისგან ყოველდღე? განა ანგელოზები არ მიცავდნენ? განა არ მაკურთხებდა უფალი სულიერი და მატერიალური სიკეთეებით? პირობას ვდებ, მიღებული ფასეულობებისთვის ეკლესიის ხაზინაში გადავიხადო 571 დოლარი და 50 ცენტი”. წერა რომ დაამთავრა, უბრალოდ, ბედნიერი ადამიანი ჩანდა. მომდევნო რამდენიმე დღის განმავლობაში მან გადახედა თავის ყველა ფინანსურ საბუთს და საგანძურში შეიტანა მეათედი, აგრეთვე საშობაოდ ეკლესიას 125 დოლარის ღირებულების საჩუქარიც გაუკეთა.
სხვა ძმამ მოამზადა ათასი დოლარის ანგარიში იმ იმედით, რომ რამდენიმე კვირის განმავლობაში შეიტანდა; და კიდევ ერთი ანგარიში - სამას დოლარზე...
თუ თქვენ ქურდავდით ღმერთს, იჩქარეთ ზარალის ანაზღაურება. ეცადეთ გამოასწოროთ წარსული შეცდომები და მხსნელს მხურვალედ სთხოვეთ, მოგიტევოთ. და უფალს აუცილებლად მანამ დაუბრუნეთ ის, რაც მას ეკუთვნის, სანამ ეს წელი მარადისობაში წავა ვალების ჩანაწერის ტვირთიანად (რჩევები რესურსების მართვის თაობაზე, გვ. 95-98). 
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                           2პეტრ. 3

5 ივნისი
ცოცხალი ქველმოქმედება
ყველაფერი გიჩვენეთ თქვენ, რომ ასეთი შრომით უნდა შეეწიოთ უძლურებს და გახსოვდეთ უფალ იესოს სიტყვა, როგორც მან თქვა: “გაცემა მეტი ნეტარებაა, ვიდრე მიღება” (საქმ. 20:35). 
ჩვენ თავი უნდა ჩავთვალოთ ღვთის ქონების მმართველებად, ხოლო ღმერთი - მთავარ მფლობელად, რომელსაც უნდა მივცეთ მისი კუთვნილი, როცა ის ამას მოითხოვს...
ღვთის მორჩილები ყოველდღე უნდა უანდერძებდნენ თავის ნებას კეთილი საქმეებისა და ღმერთისთვის შესაწირავების სახით (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 4, გვ. 480, 481).
სიკვდილისწინა ანდერძები უბადრუკი შენაცვლებაა ქველმოქმედებისა, რომელიც საჭირო იყო, მთელი სიცოცხლის განმავლობაში მომხდარიყო (იქვე).
სიმდიდრის დაგროვება, თუკი იგი თვითმიზანს წარმოადგენს, არა მხოლოდ უსარგებლოა, არამედ უბედურების მომტანიც. მაშინ იგი სულის მახეა, რომელსაც ჩვენი ყურადღება ზეციური საგანძურიდან სხვა რამეზე გადააქვს. უფლის სამსჯავროს დიადი დღის დადგომისას ეს სიმდიდრე იქნება მოწმობა გამოუყენებელი ტალანტებისა და შესაძლებლობებისა... ის, ვისაც კარგად ესმის, რომ მისი ქონება და ფული - ეს უფლის მიერ ბოძებული ძღვენი და ძალაა, უფრო ეკონომიურად დახარჯავს მას და თავს ვალდებულად ჩათვლის, გადაინახოს იგი, რათა საჭიროების შემთხვევაში გასცეს (ქრისტეს იგავები, გვ. 205).
საშინელი უგუნურებაა, მარადისობისთვის მომზადების გადადება საკუთარი მიწიერი სიცოცხლის უკანასკნელ საათამდე. ასევე დიდ შეცდომას სჩადის ის, ვინც ღვთის მოთხოვნების შესრულებას, რომ მისი საქმისთვის უხვად უნდა გასცეს, გადადებს იმ დრომდე, როცა სხვა ადამიანებზე მოუწევს თავისი ქონების მართვის გადაცემა. მათ, ვისაც თქვენი ფულადი ტალანტების მართვას ანდობთ, შესაძლოა, არ განკარგონ ის ისე გონივრულად, როგორც თქვენ შეძლებდით ამის გაკეთებას. როგორ შეუძლიათ ასეთ მდიდარ ადამიანებს, წავიდნენ ასეთ დიდ რისკზე?! ის, ვისაც არ სურს, სიკვდილამდე შეელიოს თავის ქონებას, ამ სიმდიდრეს უფრო სიკვდილს უანდერძებს, ვიდრე ღმერთს. ასე მოქცევით ბევრი მოქმედებს იმ გეგმის საპირისპიროდ, რომელიც ღმერთმა ნათლად გადმოსცა თავის სიტყვაში. თუ მათ სურთ აკეთონ კეთილი საქმე, მაშინ უნდა მოეჭიდონ ახლანდელ ოქროს წამებს და მთელი ძალისხმევით იშრომონ, თითქოს ეშინოდეთ, რომ შეიძლება ეს სასიკეთო შესაძლებლობა გამოტოვონ... 
   თუ გვინდა, რომ მოვიპოვოთ მომავალი საუკუნო სიცოცხლე, ყველა უნდა ვმდიდრდებოდეთ კეთილი საქმეებით ამ მიწიერ ცხოვრებაში. როდესაც მსაჯულები დასხდებიან და წიგნები გადაიშლება, თითოეულს მათი საქმეებისამებრ მიეზღვება (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 4, გვ. 480, 481).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                             1იოან. 1

6 ივნისი
მცირედში ერთგული 
უთხრა მას: “კარგი, კეთილო მონავ, რაკი მცირედზე ერთგული იყავი, ათ ქალაქზე გქონდეს ხელმწიფება” (ლუკ. 19:17).
მსახურების პროცესში ტალანტები კიდევ უფრო მეტად მრავლდება. წარმატება - ეს არც შემთხვევითობაა და არც ბედი; ის უფლის წინასწარხედვისა და ხელმძღვანელობის, რწმენისა და გონიერების, სიკეთისა და გულმოდგინების შედეგია. უფალს სურს, რომ მის მიერ ჩვენთვის ბოძებული ყოველი ნიჭი სრულად გამოვიყენოთ. და, თუ ასე მოვიქცევით, უფალი უფრო მეტად გვაკურთხებს და ტალანტებსაც გაგვიმრავლებს. მაგრამ თავისი სასწაულებრივი ძალით იგი არ მოგვანიჭებს ისეთ ახალ თვისებებს, რომელიც ადრე საერთოდ არ გაგვაჩნდა. ჩვენში არსებული ნიჭების დანიშნულებისამებრ გამოყენების შემთხვევაში კი თავად ღმერთი იშრომებს ჩვენში და ჩვენს შესაძლებლობებსაც დიდად გააფართოებს და განავითარებს...
საოცარია, რაოდენ ძალას იძენს სუსტი ადამიანიც კი ყოვლადძლიერი ღმერთისადმი რწმენით, რა მტკიცე გადაწყვეტილებებს იღებს თავის საქმეებში და რა უხვი და მნიშვნელოვანია ნაყოფი მისი ძალისხმევისა. ვინც მსახურებას თავისი მცირე, მოკრძალებული ცოდნით იწყებს და თავისი თავმდაბლობის გამო მხოლოდ იმაზე საუბრობს, რაც იცის და, ამავე დროს, უფრო მეტის შეცნობისაკენ ისწრაფვის, აღმოაჩენს უმდიდრეს ზეციურ საგანძურს, რომელიც მის განკარგულებას ელის. და რაც უფრო მეტი ზეციური ნათლის გაცემას შეეცდება, მით უფრო მეტი მიეცემა...
კაცი, რომელმაც ერთი ტალანტი მიიღო, “წავიდა, ამოთხარა მიწა და დაფლა თავისი ბატონის ვერცხლი”.
ამ უმცირესი ძღვნის მიმღებმა თავისი ტალანტი ვერ გამოიყენა. ეს გაფრთხილებაა ყველასათვის, ვისაც თავისი ნიჭი იმდენად მცირედ მიაჩნია, რომ ამართლებს თავის საქციელს, როცა ქრისტესათვის მსახურებას გაურბის. მათ რომ დიდი საქმეების კეთების შესაძლებლობა და ნიჭი ჰქონოდათ, ფიქრობენ ისინი, რა დიდი სიხარულით შეუდგებოდნენ მას. მაგრამ, მათი აზრით, იმდენად მცირე ნიჭი აქვთ, რომ ქრისტესადმი მათი მსახურება სრულიად უმნიშვნელოა, ამიტომ მათს ძალისხმევას არავითარი აზრი არა აქვს. მაგრამ აქ ისინი დიდად ცდებიან. ტალანტების განაწილებით უფალი ჩვენს ხასიათს სცდის. კაცმა, რომელმაც თავისი ერთი ტალანტის გამრავლებაზე არ იზრუნა, თავი ორგულ მსახურად გამოავლინა. ამ ადამიანს ხუთი ტალანტიც რომ მიეღო, ხუთივეს იმ ერთის მსგავსად მიწაში ჩაფლავდა. მისი დამოკიდებულება თავისი ერთადერთი ტალანტისადმი ცხადყოფს, რომ იგი საერთოდ უგულებელყოფს ზეციურ საგანძურს.
თქვენი უმცირესი ტალანტისთვისაც კი აქვს უფალს გამოძებნილი განსაზღვრული ადგილი. თქვენთვის ბოძებული იმ ერთადერთი ტალანტის ბრძნულად გამოყენება შესანიშნავად შეასრულებს მისთვის განკუთვნილ საქმეს. უმნიშვნელო დავალების შესრულებისას სიბეჯითის გამოვლენასთან ერთად ჩვენი ნიჭების ზრდისთვისაც უნდა ვიზრუნოთ და უფალი ღმერთიც გაგვიმრავლებს მათ. და ეს მცირე საქმეები, საერთო ჯამში, უფლის საქმეში ჩადებულ ძვირფას განძად იქცევა (ქრისტეს იგავები, გვ. 207-212).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                           1იოან. 2

7 ივნისი
მთელი სიცოცხლის წყარო
რადგან შენთან არის წყარო სიცოცხლისა, შენი შუქით ვხედავთ სინათლეს (ფსალმ. 35:10).   
მის მიერ შექმნილი ყოველი არსება ცოცხლობს და მოძრაობს ღვთის ნებითა და ძალით. იგი ღმერთზეა დამოკიდებული და სიცოცხლეს მისგან ღებულობს. ამაღლებული სერაფიმიდან დაცემულ მიწიერ არსებამდე ყველა ამ სიცოცხლის წყაროდან იკვებება (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 617).
ახალგაზრდებისთვის აუცილებელია, შეიცნონ ღრმა ბიბლიური ჭეშმარიტება, რომ ღმერთშია “წყარო სიცოცხლისა” (ფსალმ. 35:10). იგი არა მარტო ყველაფრის შემქმნელი, არამედ სიცოცხლის მიმცემიც არის ყველასთვის, რაც ცოცხლობს. ეს მისი სიცოცხლე გვმატებს ძალებს მზის ნათებით, სუფთა, სასიამოვნო ჰაერით ან საკვებით. ეს მისი სიცოცხლის წყალობით ვარსებობთ ჩვენ ყოველ საათს, ყოველ წამს. მისი ყველა ძღვენი, თუ ის ცოდვით არ არის გაუწმიდურებული, მიმართულია სიცოცხლის, ჯანმრთელობისა და სიხარულისკენ (აღზრდა, გვ. 197, 198).
   ფარული ძალა, რაც კვებავს მთელ ბუნებას, - ესაა სიცოცხლე, რომელიც იცავს ურიცხვ სამყაროებს მთელ მათ უსასრულობაში, ძალა, რომელიც იმყოფება უმცირეს ატომში, ზაფხულის ცხელი, ნაზი ნიავის ქროლვაში, მიმართულებას რომ აძლევს მერცხლის ფრენას და კვებავს მჩხავანა ყვავის ბახალებს, სიცოცხლე, რომელიც გადაშლის კოკორს და ყვავილიდან ნაყოფი გამოაქვს.
იგივე ძალა, რომელიც ბუნებას მართავს, მოქმედებს ადამიანშიც... კანონები, რომელთა მიხედვითაც ფეთქავს გული და რეგულირდება სისხლის მიმოქცევას ორგანიზმში, არის კანონები ყოვლისშემძლე გონებისა, რომელსაც აქვს უფლება, განსაჯოს ადამიანი. მისგან გამოდის სიცოცხლე. ღვთის ყველა ქმნილება არსებობს ერთი დაურღვეველი პირობით - თუ მათი არსებობა დაცულია ღვთის ძალით. მხოლოდ შემოქმედის ნებასთან თანხმობაშია შესაძლებელი სრულფასოვანი ნამდვილი სიცოცხლე. ამ კანონის დარღვევა - ფიზიკურის, გონებრივის ან ზნეობრივის, ნიშნავს სამყაროსთან ჰარმონიის გაწყვეტას...
მისთვის, ვინც ამას გაიგებს, მთელი ბუნება გახსნილი გახდება; წუთისოფელი - ეს სახელმძღვანელოა, ცხოვრება კი - სკოლა. ადამიანის ერთიანობა ბუნებასთან, ღმერთთან და სამყაროს კანონებთან, კანონის დარღვევის შედეგები - ეს ყველაფერი აუცილებლად ზეგავლენას ახდენს ადამიანის გონებაზე და ხასიათის ჩამოყალიბებაზე(იქვე, გვ. 99, 100).
-----------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                       1იოან. 3

8 ივნისი
ის ჩვენზე ყოველ წამს ზრუნავს
უწყოდეთ, რომ უფალი ღმერთია; მისი შექმნილები ვართ და არა ჩვენი, მისივე ხალხი ვართ და ცხვარი ვართ მისი სამწყსოსი (ფსალმ. 99:3).
შეუძლებელია, დაბადება აიხსნას მეცნიერული თვალსაზრისით. როგორ შეუძლია მეცნიერებას, განმარტოს სიცოცხლის საიდუმლო? (განკურნების მსახურება, გვ. 414).
სიცოცხლე ღვთის საჩუქარია (რჩევები ჯანსაღი ცხოვრების წესის შესახებ, გვ. 41).
ბიოლოგიური სიცოცხლე ყოველ წამს დაცულია ღვთის ძალით, მაგრამ შენარჩუნებულია არა სასწაულებრივი სახით, არამედ  ყველა ჩვენთაგანისთვის ხელმისაწვდომი კურთხევების დახმარებით (მოციქულთა საქმეები, გვ. 248).
მაცხოვარი თავის სასწაულებში ავლენდა ძალას, რომელიც მუდმივად მოქმედებდა ადამიანის სასიკეთოდ, რათა მისთვის სიცოცხლე შეენარჩუნებინა და განეკურნა იგი. ღმერთი მოქმედებს ბუნებრივი ფაქტორების გამოყენებით, დღითი დღე, ყოველ საათს, ყოველ წუთს იცავს ჩვენს სიცოცხლეს, განამტკიცებს და აღადგენს ჩვენს ჯანმრთელობას. როგორც კი ჩვენი სხეულის რომელიმე ნაწილს დაზიანების საფრთხე ემუქრება, უმალვე იწყება განკურნების პროცესი; ყველა საშუალება, რაც კი ბუნებას გააჩნია განკარგულებაში, იწყებს მოქმედებას, რათა ორგანიზმს ჯანმრთელობა დაუბრუნოს. მაგრამ ამ საშუალებების დახმარებით მოქმედი ძალა არის ღვთის ძალა. სიცოცხლის მომცემი მთელი ძალა მისგან მოდის. როდესაც ადამიანი იკურნება დაავადებისგან, ეს ნიშნავს, რომ თვით ღმერთმა განკურნა იგი. სნეულება, ტანჯვა და სიკვდილი - მტრული ძალის სამუშაოა. სატანა არის დამანგრეველი, ღმერთი კი - აღმშენებელი (განკურნების მსახურება, 112, 113)
ბევრ რამეს ვისწავლით, როდესაც შევიცნობთ ჩვენს დამოკიდებულებას ღმერთისადმი და მის დამოკიდებულებას ჩვენდამი (ჯანსაღი კვების საფუძვლები, გვ. 56).
ყოველი ადამიანი პირველ რიგში არის ინდივიდუალური, სხვა პიროვნებისგან განსხვავებული. ვერავინ შეურევს თავის ინდივიდუალურობას სხვა ადამიანის პიროვნულობაში. ყველა ვალდებულია, იფიქროს და იმოქმედოს დამოუკიდებლად, საკუთარი გონების ნების თანახმად. ყოველი ჩვენგანი პასუხისმგებელია მხოლოდ ღმერთის წინაშე, ვინაიდან მან მოგვცა სიცოცხლე. ჩვენ მას ვეკუთვნით, რადგან მან ეს უფლება მოიპოვა ჩვენი შექმნითა და გამოსყიდვით. თვით ჩვენი სხეულიც არაა ჩვენი საკუთრება, და უფლება არ გვაქვს, ისე მოვექცეთ, როგორც მოგვინდება, ზიანი მივაყენოთ ისეთი ჩვევებით, რომლებიც გვირღვევს ჯანმრთელობას და გვიკარგავს იმის უნარს, რომ ღმერთს სიწმიდესა და უმანკოებაში ვემსახუროთ. ჩვენი სიცოცხლე და ნიჭები მას ეკუთვნის. ის გამუდმებით, ყოველ წამს ზრუნავს ჩვენზე, როცა ამ რთულ ცოცხალ მექანიზმს მუშა მდგომარეობაში ინახავს. მან ერთი წამითაც რომ მოგვანდოს მისი მართვა, ჩვენ დავიღუპებოდით. ჩვენ ყველაფერში და ყველგან აბსოლუტურად ღმერთზე ვართ დამოკიდებული (იქვე).
--------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი      20:34                                                                                             1იოან.4

9 ივნისი
სიცოცხლის დიადი მიზანი
ვილტვი მიზნისაკენ, ღვთის უზენაესი მოწოდების პატივისაკენ ქრისტე იესოში (ფილიპ. 3:14). 
შექმნილი ადამი თავისი ფიზიკური, გონებრივი და სულიერი ბუნებით იყო შემოქმედის მსგავსი. “შექმნა ღმერთმა ადამიანი თავის ხატად” (დაბ. 1:27), რათა სამუდამო სიცოცხლით  დღითი დღე უფრო და უფრო სრულად განეცხადებინა თავისი შემოქმედის სახე და აერეკლა მისი დიდება. ყველა ნიჭი ჰარმონიულად განვითარდებოდა, მისი ყველა უნარი და ენერგია მუდმივად უნდა გაზრდილიყო. ყოვლისმომცველი იყო მათი განხორციელების სფერო, ხოლო დარგი, გამოკვლევისთვის გახსნილი, - დიდებული. ხილული სამყაროს საიდუმლო, “სასწაულები ცოდნაში სრულისა” (იობ. 37:16), ადამიანის ცოდნისმოყვარეობას იზიდავდა თავისი გამოცანებით. შემოქმედთან ახლო ურთიერთობა მისთვის უდიდესი უპირატესობა იყო. ის რომ ღმერთის ერთგული დარჩენილიყო, ყველაფერი მუდამ ასე იქნებოდა. მთელი თავისი დაუსრულებელი სიცოცხლის განმავლობაში იგი შეიძენდა ცოდნის ახალ საუნჯეებს, გახსნიდა ბედნიერების ახალ-ახალ წყაროებს და მიიღებდა სულ უფრო ნათელ შემეცნებას ღვთის სიყვარულის სიბრძნესა და ძლიერებაზე. სულ უფრო და უფრო სრულად განახორციელებდა იგი... აირეკლავდა შემოქმედის დიდებას. 
შემოქმედისადმი ურჩობის გამო დაკარგა მან ეს ყველაფერი. ღვთის მსგავსება ცოდვამ დაამახინჯა და თითქმის წაშალა. ადამიანი ფიზიკურად დასუსტდა, დაიწყო გონებრივად დეგრადირება, სულიერი ხედვა ჩაქრა. იგი ახლა სიკვდილს დაექვემდებარა. მაგრამ ღმერთმა ადამიანთა მოდგმა არ დატოვა უიმედოდ. უსასრულო სიყვარულითა და წყალობით შემუშავდა დაცემული ადამიანის ხსნის გეგმა და მიეცა სიცოცხლე გამოსაცდელი ვადით. მხოლოდ გამოსყიდვას შეეძლო ადამიანისთვის დაებრუნებინა მისი შემოქმედის სახე და ის სრულყოფილება, რომელშიც იყო შექმნილი, ხელი შეეწყო მისი გონების, სხეულისა და სულის განვითარებისთვის ისე, რომ მისი შექმნის პირველდაწყებითი ჩანაფიქრი განხორციელებულიყო. აი, ესაა აღზრდის მიზანი, აი, ესაა სიცოცხლის დიადი მიზანი (აღზრდა, გვ. 15, 16).
განადიდებდე ქრისტეს, ემსგავსებოდე მას, შრომობდე მისთვის - აი, სიცოცხლის უმაღლესი მიზანი და უდიდესი სიხარული (აღზრდა, გვ. 297).
--------------------------------------------------------------------------------------შაბათი                                                                                                                    1იოან. 5

10 ივნისი
სიცოცხლის ერთი ტალანტი
გახსოვდეს შენი გამჩენი შენი სიჭაბუკის დღეებში, სანამ არ მოსულა ავი დღეები და არ დამდგარა წლები, როცა იტყვი: “არა მწადიან ისინი!” (ეკლ. 12:1). 
სიცოცხლე წმიდა საიდუმლოა. ესაა გამოვლინება თავად ღმერთისა, სიცოცხლის წყაროსი. მისი შესაძლებლობები ძვირფასია, და ისინი თავგამოდებით უნდა გამოვიყენოთ. ერთხელ დაკარგული, სამუდამოდ დაკარგული ხდება.
   ღმერთმა წინ გადაგვიშალა მარადისობა თავისი წმიდა რეალიებით და მოგვცა უნარი, ვწვდებოდეთ უკვდავ, უხრწნელ ჭეშმარიტებებს. იგი წარმოგვიდგენს ფასეულ, გამაკეთილშობილებელ ჭეშმარიტებას, რათა შეგვეძლოს,  უსაფრთხო და საიმედო გზით წავიდეთ წინ და მივაღწიოთ მიზანს, რაც ჩვენი ყველა უნარის ბეჯითი გამოყენების შესაფერისი იქნება.
   ღმერთი უყურებს ნამცეცა თესლს, რომელიც თვითონ შექმნა და ხედავს მასში ჩადებულ მშვენიერ ყვავილს, ბუჩქს ან მაღალ, ტოტებგაშლილ ხეს. ასევე ხედავს თითოეული ადამიანის შესაძლებლობებსაც. ჩვენ ამქვეყნად ვცხოვრობთ გარკვეული მიზნის მისაღწევად. მან მოგვცა თავისი გეგმა მთელი ჩვენი ცხოვრებისთვის და სურს, რომ განვითარების უმაღლეს დონემდე მივიდეთ.
ღმერთს სურს, რომ ჩვენ გამუდმებით ვიზრდებოდეთ სიწმიდეში, ბედნიერებაში, მოყვასთათვის სიკეთის მოტანის უნარში. ყველა ადამიანს აქვს უნარები, რომლებსაც ისე უნდა მოექცნენ, როგორც საკუთარ წმიდა ძღვენს, დიდად დააფასონ, როგორც ღვთის საჩუქარი და სწორად გამოიყენონ. მას სურს, ახალგაზრდობა ავითარებდეს თავისი ბუნების ყველა ძალას და აქტიურად იყენებდეს თავის ყოველ უნარს. მას სურს, რომ ახალგაზრდები ტკბებოდნენ ყველაფრით, რაც სასარგებლო და ძვირფასია ამ ცხოვრებაში, იყვნენ კეთილები და აკეთებდნენ სიკეთეს, აგროვებდნენ ზეციერ საუნჯეებს მომავალი სიცოცხლისათვის.
ახალგაზრდები უნდა ისწრაფოდნენ, რომ იყვნენ წინ მუდამ და ყველაფერში, რაც უანგარო, ამაღლებული და კეთილშობილურია. დაე, მათ ქრისტეს უყურონ, როგორც ნიმუშს, რომელსაც უნდა ემსგავსებოდნენ. ისინი საკუთარ თავში სათუთად უნდა ინახავდნენ წმიდა მისწრაფებას, რომელიც უფლის ცხოვრებაში დაინახეს, მისწრაფებას, რომ გააუმჯობესონ სამყარო, რომელშიც ცხოვრობენ. აი, სამუშაო, რომლისკენაც ჭაბუკები და ქალიშვილები არიან მოწოდებული (განკურნების მსახურება, გვ. 397, 398). ღმერთმა სამართავად მოგვცა მხოლოდ ერთი ტალანტი სიცოცხლისა; და თითოეულმა ჩვენგანმა საკუთარ თავს უნდა დაუსვას კითხვა: “როგორ დავაბანდო ის, რომ მან რაც შეიძლება, მეტი დიდება მოუტანოს ღმერთს და სარგებლობა - ჩემს ახლობლებს?” ვინაიდან სიცოცხლეს ფასი აქვს მხოლოდ იმ შემთხვევაში, თუ ის ამ მიზნების მიღწევას ეძღვნება (თავშეკავება, გვ. 137).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                       2იოან. 1
11 ივნისი
ცხოვრების კულისებს მიღმა
ვატარებ ბრმებს გზით, რომელიც არ იცოდნენ, მათთვის უცნობი ბილიკებით წავიყვან, მათ წინაშე სიბნელეს სინათლედ ვაქცევ და ოღრო-ჩოღროებს - ვაკეებად (ეს. 42:16).
იმპერიების აღმავლობა და დაცემა ისეა წარმოდგენილი ისტორიულ მატიანეებში, თითქოს ყველაფერი ხდებოდა მთავარსარდლის ნებისა და გონიერების წყალობით, ხოლო მოვლენათა მსვლელობა განსაზღვრულია მისი ძალაუფლებით, პატივმოყვარეობით ან ახირებით. მაგრამ ღვთის სიტყვა ფარდას ხსნის და ჩვენ ვხდებით მოწმეები ადამიანთა ინტერესების და ვნებების რთული ბრძოლისა, სადაც ყველაფერში, ყველაფრისთვის და ყველაფერზე მოქმედებენ ზეციური მაცნეები, რომლებიც შეუმჩნევლად, მაგრამ დაუღლელად შრომობენ და ასრულებენ მოსიყვარულე ღმერთის ნებას...
   ის, ვინც ქერუბიმებზე მაღლა ზის, დედამიწაზეც მართავს მოვლენებს, რადგან იმყოფება ხალხების ბრძოლისა და ამბოხების შუაგულში... ყოველი ერისთვის და ყოველი თანამედროვე ადამიანისთვის ღმერთმა გაითვალისწინა ადგილი ხსნის თავის დიად გეგმაში... მთელი ერების ბედი და თითოეული სულდგმულის სიცოცხლე იწონება იმის ხელში, ვინც არ ცდება. თითოეული თვითონ წყვეტს თავის ხვედრს, მაგრამ ყველა მოვლენაზე ბატონობს ღმერთი, თავისი მიზნებისა და ჩანაფიქრის განხორციელებით.
ისტორია, რომელიც “მე ვარ”-მა წინასწარ გამოსახა თავის სიტყვაში და რგოლი რგოლთან შეაერთა წინასწარმეტყველურ ჯაჭვში წარსულის მარადისობიდან მომავლის მარადისობამდე, მოგვითხრობს, თუ სად ვიმყოფებით ამჟამად საუკუნეთა მსვლელობაში და რას შეიძლება ველოდოთ მომავალში.
ყველაფერი, რაც დღემდე არის წინასწარმეტყველებაში ნაუწყები, ასრულდა და ისტორიის ფურცლებზე დამკვიდრდა. შეგვიძლია დარწმუნებული ვიყოთ: ის, რაც ჯერ კიდევ უნდა მოხდეს, ახდება თავისი ზუსტი თანმიმდევრობით...
საჭიროა შევისწავლოთ, თუ როგორ ხორციელდებოდა ღვთის გეგმა ხალხთა ისტორიაში, რათა მომავლის გამოცხადებაში შევიმეცნოთ ხილულისა და უხილავის ჭეშმარიტი ფასეულობა. ჩვენ უნდა გავაცნობიეროთ, თუ რაში მდგომარეობს სიცოცხლის ჭეშმარიტი მიზანი, რათა მარადისობის ფონზე დროებითის განხილვისას ჩვენი ძალები სწორი და კეთილშობილური სახით გამოვიყენოთ (აღზრდა, გვ. 173, 178, 184)
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                                3იოან. 1
12 ივნისი
იცოცხლე, სანამ არის შესაძლებლობა
ყოველივე, რასაც შენი ხელი მისწვდება გასაკეთებლად, შენი ძალისამებრ გააკეთე, რადგან არ არის საქმე და ჩანაფიქრი და ცოდნა და სიბრძნე შავეთში, სადაც შენ მიდიხარ (ეკლ. 9:10).
ღირსეულად მოკვდე - სერიოზული საქმეა, მაგრამ უფრო სერიოზული საქმეა - ღირსეულად იცოცხლო. არც ერთი ჩვენი აზრი, არც ერთი სიტყვა ან საქციელი არ ჩაივლის უკვალოდ. მთელ უსასრულო მარადისობაში დავრჩებით ისეთები, როგორებადაც თავი გავიხადეთ ჩვენთის მოცემულ გამოსაცდელ ვადაში. სიკვდილი სხეულს ხრწნის, მაგრამ არანაირად არ ცვლის ჩვენს ხასიათს. ქრისტეს მოსვლა არ შეცვლის ჩვენს ხასიათს, არამედ მხოლოდ ბეჭედს დაასვამს მას ისე, რომ უკვე ვეღარაფერი შეიცვლება...
მე... ეკლესიის წევრებს მოვუწოდებ, იყვნენ ქრისტეს მსგავსი ქრისტიანები. იესო თავისთვის კი არ შრომობდა, არამედ ადამიანებისთვის. იგი შრომობდა, რათა ეკურთხებინა და გადაერჩინა დაღუპული. თუ ქრისტიანები ხართ, მაშინ მის მაგალითს მიბაძავთ...
გემუდარებით, გაიღვიძეთ სასიკვდილო ძილისგან. ახლა უკვე მეტად გვიანაა, რომ გონების, სულისა და სხეულის ძალები საკუთარი თავის მსახურებას მიუძღვნათ. უკანასკნელმა დღემ არ მოგისწროთ ისე, რომ წართმეული გქონდეთ ზეციური საუნჯე. ისწრაფეთ, დაამკვიდროთ ჯვრის გამარჯვება, ესწრაფეთ, გაანათლოთ სულები, იშრომოთ თქვენს მოყვასთა გადასარჩენად, და თქვენი საქმე გაუძლებს ცეცხლით გამოცდას (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 466, 467).
მოდით, გვახსოვდეს, რომ თუნდაც საქმეს, რომელსაც ვაკეთებთ, შესაძლოა, არ ვასრულებდეთ საკუთარი ნებით, მაგრამ უნდა ვღებულობდეთ ისე, როგორც ღმერთის მიერ არჩეულს ჩვენთვის. გვსიამოვნებს თუ არა ეს, ჩვენ უნდა ვასრულოთ ვალდებულებები, რომლებიც ამჟამად გვაკისრია. “ყოველივე, რასაც შენი ხელი მისწვდება გასაკეთებლად, შენი ძალისამებრ გააკეთე, რადგან არ არის საქმე და ჩანაფიქრი და ცოდნა და სიბრძნე შავეთში, სადაც შენ მიდიხარ” (ეკლ. 9:10).
   თუ უფალს სურს, რომ უწყება მიგვქონდეს ნინევიაში, მას არ მოეწონება, თუ წავალთ იაფოში ან კაპერნაუმში. მას აქვს მიზეზები, რომ გაგვაგზავნოს იმ ადგილას, საითკენაც გეზი გვაქვს აღებული. სწორედ იმ ადგილას შეიძლება აღმოჩნდეს ვინმე, ვისაც ესაჭიროება დახმარება, რომელიც სწორედ ჩვენ შეგვიძლია აღმოვუჩინოთ (განკურნების მსახურება, 472, 473).
როგორიც არ უნდა იყოს ჩვენი სამუშაო, ღვთის სიტყვა გვასწავლის: “იბეჯითეთ და ნუ დაიღლებით. სულით აღეგზნეთ. ემსახურეთ უფალს”... “იცოდეთ, რომ მემკვიდრეობას მიიღებთ უფლისაგან საზღაურად, ვინაიდან უფალ ქრისტეს ემსახურებით” (რომ. 12:11; კოლ. 3:24). (ქრისტეს იგავები, გვ. 201).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                                 იუდ. 1

13 ივნისი
ზეციური საუნჯის ძებნა
ზეციერზე იფიქრეთ და არა მიწიერზე (კოლ. 3:2). 
უფალი თვით ადამიანს უცხადებს, თუ როგორ აფასებს ეს უკანასკნელი დროებითსა და მარადიულს, მიწიერსა და ზეციერს. იგი ასე გვმოძღვრავს: “დოვლათი, ოდეს გაიზარდოს, ნუ მიაქცევთ ყურადღებას” (ფსალმ. 61:11). სიმდიდრეს მხოლოდ მაშინ აქვს ფასი, როდესაც გამოიყენება ადამიანების სასიკეთოდ და ღმერთის განდიდებისათვის; მაგრამ არანაირი მიწიერი სიმდიდრე არ უნდა იქცეს თქვენს წილხვედრად, თქვენს ღმერთად ან მხსნელად (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 5, გვ. 261).
ღმერთი სხვადასხვანაირად ცდის ადამიანებს. ის ზოგიერთებს აძლევს უხვ კურთხევებს, ზოგს კი დროებით ართმევს მატერიალურ კეთილდღეობას. ის უყურებს, ეყვარებათ თუ არა მდიდრებს ყველა სიკეთის მომცემი ღმერთი და მოყვასები, როგორც საკუთარი თავი. ღმერთი კმაყოფილია, როდესაც ადამიანი სწორად განკარგავს ამ სიუხვეს; ასეთ შემთხვევაში შეუძლია, უფრო მეტი პასუხისმგებლობა დააკისროს მას (იქვე).
ადამიანი, ღმერთისგან შორს მყოფი, განიცდის მუდმივ სურვილს, მიიღოს ის, რაც ჯერ კიდევ არ აქვს. ეს ჩვეულებად ექცევა და ჯიუტად მიისწრაფის, რომ თავისი თავი უზრუნველყოს ყველაფრით სამომავლოდ, და რაც უფრო ემატება წლები, მით უფრო თავგამოდებით ცდილობს შეიძინოს ყველაფერი, რაც კი შესაძლებელია...
ეს ყველა თვისება - სიჯიუტე, კატეგორიულობა, ძალაუფლებისკენ სწრაფვა - არის ადამიანური უნარების დამახინჯების შედეგი. უფლისგან მოცემული უნარები უნდა განვითარდეს ამაღლებული მიზნების მისაღწევად, ზეციური, მარადიული სიცოცხლისთვის, ყველაფრის უმჯობესი საუკუნო დიდებისთვის. წუთისოფლის ადამიანებში ფესვგადგმული ჩვევები, რაც ვლინდება მისწრაფებაში, რომ ძალების მაქსიმუმი დახარჯონ და ნებისმიერი შესაძლებლობა გამოიყენონ გამდიდრებისათვის,  გაკვეთილი უნდა იყოს მათთვის, ვინც თავს ღვთის შვილებად თვლიან, ეძებენ მარადიულ დიდებას, პატივსა და უკვდავებას. წუთისოფლის შვილები გარკვეულწილად უფრო გონიერები არიან, ვიდრე ნათლის შვილები. მაგრამ რაშია მათი სიბრძნე? მათი მიზანია მიწიერი სიმდიდრეები, ამას ახმარენ მთელ თავის ძალებს. მაშ, განა უფრო მეტი თავგამოდებით არ უნდა ვიშრომოთ მარადიული სიმდიდრეების შესაძენად?! (რჩევები რესურსების მართვის თაობაზე, გვ. 149).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                                რომ. 1

14 ივნისი
სიკვდილის ისარი
სიბრძნე რომ ჰქონოდათ, მიხვდებოდნენ ამას, განჭვრეტდნენ თავიანთ ბოლოს (რჯლ. 32:29). 
უფალი “თავისი ნებით როდი აყენებს ტანჯვას და ამწუხრებს ადამიანის ძეთ” (გოდ. 3:33). “როგორც მამა შეიწყნარებს შვილებს, ისე შეიწყნარა უფალმა მოშიშნი მისნი; ვინაიდან უწყის აგებულება ჩვენი, ახსოვს, რომ მტვერი ვართ ჩვენ” (ფსალმ. 102:13, 14). ის იცნობს ჩვენს გულს, ვინაიდან კითხულობს ჩვენი სულის ყველა საიდუმლოს... მან იცის დასასრული დასაბამიდან. ბევრი მანამ განისვენებს, სანამ მოვა ცეცხლოვანი გამოცდა მწუხრის ჟამს, რომელიც თავს დაატყდება ჩვენს წუთისოფელს...
   თუკი იესო, წუთისოფლის მხსნელი, ასე ლოცულობდა: “მამაო ჩემო, თუ შესაძლოა, ამარიდე ეს სასმისი, - და დასძინა: - მაგრამ არა როგორც მე მსურს, არამედ როგორც შენ” (მათ. 26:39); მაშინ  ჩვენ, მოკვდავ არსებებს შეგვფერის, იგივე გავაკეთოთ - დავეყრდნოთ ღვთის ნების სიბრძნეს (რჩევები ცხოვრების ჯანსაღი წესის თაობაზე, გვ. 375, 376).
ყველაზე ხანგრძლივი სიცოცხლეც კი მხოლოდ მოკლე წამია აქ, დედამიწაზე, და არ ვიცით, როდის განგმირავს ჩვენს გულს სიკვდილის ისარი. არ ვიცით, რამდენ ხანში მოგვიწოდებენ, რომ დავტოვოთ წუთისოფელი და ყველა მისი ინტერესი. ჩვენს წინაშე გადაშლილია მარადისობა. მალე ფარდა აიხდება. სულ რამდენიმე მოკლე წელიწადი და ყველა ამჟამად ცოცხალი ადამიანისთვის გაიჟღერებს: “უსამართლო კვლავ უსამართლობდეს და... მართალი კვლავ მართლობდეს და წმიდა კვლავ წმიდობდეს! (გამოცხ. 22:11).
ვართ თუ არა მზად? შევიცანით თუ არა ღმერთი, ზეცის მმართველი, რჯულმდებელი და იესო ქრისტე, რომელიც მან თავის წარმომადგენლად მოავლინა წუთისოფელში? როდესაც ჩვენი სიცოცხლე და შრომა, რომელსაც ძირითადად ვთვლიდით, დასასრულს მიუახლოვდება, შევძლებთ თუ არა, ისე ვთქვათ, როგორც ქრისტე, ჩვენი მაგალითი ამბობდა: “მე განგადიდე მიწაზე იმ საქმის აღსრულებით, რომელიც მომეცი, რომ გამეკეთებინა... შენი სახელი გამოვუცხადე ადამიანებს” (იოან. 17:4-6)?
ღვთის ანგელოზები ცდილობენ, ყურადღება გადაგვატანინონ საკუთარი თავიდან და ამქვეყნიურიდან. დაე, მათი შრომა არ ყოფილიყოს ამაო (განკურნების მსახურება, გვ. 454).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                              რომ. 2

15  ივნისი
სინათლე სიბნელეში
რადგან, თუ დაამწუხრებს, შეიბრალებს კიდევაც თავისი დიდი მოწყალებით. რადგან არა თავისი ნებით აყენებს ის ტანჯვას და ამწუხრებს ადამიანის ძეთ (გოდ. იერ. 3:32, 33).
როდესაც ჩემი უფროსი ვაჟი თექვსმეტი წლის იყო, განუკურნებელი დაავადება გაუჩნდა. ექიმებმა აღიარეს, რომ ბიჭის სიცოცხლეს საფრთხე ემუქრება, ამიტომ მან თავის საწოლთან მოგვიხმო და გვითხრა: “მამა, დედა, თქვენთვის მძიმე იქნება უფროს ვაჟთან გამოთხოვება. თუ უფალი ჩათვლის, რომ თქვენი გულისთვის სიცოცხლე შემინარჩუნოს, მე ბედნიერი ვიქნები. თუ ჩემს სასიკეთოდ და მისი სახელის სადიდებლად ჩემი სიცოცხლე ახლა უნდა დასრულდეს, ვიტყვი: ეს კარგია ჩემთვის. წადით თქვენს ოთახებში და ილოცეთ. და მიიღებთ პასუხს ჩვენი საყვარელი მაცხოვრის ნებით”. ბიჭს ეშინოდა, რომ თუ ერთად მოვიყრიდით მუხლს, მაშინ ჩვენი თანაგრძნობა განმტკიცდებოდა და დავიწყებდით იმის თხოვნას, რაც უფალს არ მიაჩნდა მისთვის საუკეთესოდ...
ჩვენ არ მიგვიღია იმის მოწმობა, რომ შვილი გამოჯანმრთელდება. ის მოკვდა, მთლიანად იესოს, ჩვენი მხსნელის სასოებით. მისი სიკვდილი ჩვენთვის მძიმე დარტყმა იყო, მაგრამ მან სიკვდილშიც გამარჯვება მოიპოვა, რადგან მისი სიცოცხლე დაფარული იყო ღმერთში ქრისტესთან ერთად.
ჩემი უფროსი ვაჟის სიკვდილამდე ცოტა ხნით ადრე ჩემს უმცროს ვაჟს სასიკვდილო დაავადება შეეყარა. ჩვენ ვლოცულობდით და იმედი გვქონდა, რომ უფალი დაიცავდა ჩვენს ძვირფას შვილს; მაგრამ მას თვალები დავუხუჭეთ და დავასაფლავეთ, რათა განესვენა იესოში, სანამ მოვიდოდა სიცოცხლის მომცემი, რომელიც გააღვიძებს მათ, ვინც უყვარს და მისცემს განდიდებულ უკვდავებას. 
შემდეგ ჩემმა ქმარმა, იესო ქრისტეს ერთგულმა მსახურმა, რომელიც ჩემს გვერდით ოცდათექვსმეტი წელი იყო, დატოვა წუთისოფელი და მე მომიწია, მარტოს მეშრომა. ჯეიმსი განისვენებს იესოში, და მე არ მაქვს ცრემლები, რომ მის საფლავზე დავღვარო. მაგრამ როგორ მაკლია ის!..
უფალი ხშირად მარიგებდა, რომ ამ ქვეყნიდან ბევრი ბავშვი წავა მწუხრის ჟამის დადგომამდე. მაგრამ ჩვენს შვილებს ისევ ვნახავთ. ჩვენ მათ შევხვდებით ზეციურ დარბაზებში და ვიცნობთ მათ. მიენდე უფალს და ნუ გეშინია (რჩეული უწყებები, ტ. 2, გვ. 258, 259). 
--------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი   20:38                                                            რომ. 3

16 ივნისი
ნეტარ არიან მკვდარნი
გავიგონე ხმა ციდან, რომელიც მეუბნებოდა: “დაწერე: ნეტარ არიან მკვდარნი, რომელნიც ამიერიდან უფალში იხოცებიან. დიახ, ამბობს სული, რათა განისვენონ თავიანთ შრომათაგან. მათი საქმეები თან წაჰყვება მათ” (გამოცხ. 14:13).
მიძნელდება, ვიპოვო შესაფერისი სიტყვები*. შენი ცოლის გარდაცვალების ამბავმა გამაოგნა. ძნელად დავიჯერე, მაგრამ აქამდე ვერ შევეგუე ამ აზრს. გასულ შაბათს, ღამით ღმერთმა მომცა ხილვა, და ამის შესახებ გიამბობ...
ვიხილე, რომ შენი ცოლი იმყოფება ბეჭედდასმულთა შორის და საფლავიდან გამოვა ღვთის ხმაზე, დადგება მიწაზე 144 ათას გამოსყიდულთან ერთად. მე მივხვდი, რომ არ უნდა ვიდარდოთ მასზე; ის განსვენებული იქნება მწუხრის ჟამს. ერთადერთი, რაც შეიძლება ვინანოთ, ისაა, რომ დროებით შეწყვეტილი გვექნება მასთან ურთიერთობა. მე ვიხილე, რომ მისი სიკვდილი სასიკეთო გახდება მისთვის.
მე ვაფრთხილებ ფ-ს და დანარჩენ ბავშვებს: ემზადეთ იესოსთან შესახვედრად. მაშინ ისევ შეხვდებით თქვენს დედას, რათა უკვე აღარასოდეს დაშორდეთ მას. ო, ბავშვებო, ყური უგდეთ დედის კეთილ გაფრთხილებას, რომელიც მან მოგცათ სანამ ის ჯერ კიდევ თქვენთან იყო, და ნუ დაემსგავსება ღმერთისადმი აღვლენილი მისი ლოცვები მიწაზე დაღვრილ წყალს! მოემზადეთ იესოსთან შესახვედრად და ყველაფერი კარგად იქნება. თქვენი გული მიუძღვენით ღმერთს, ნუ მოდუნდებით ერთი დღითაც კი, სანამ არ მოიპოვებთ მტკიცე დარწმუნებულობას  იმაში, რომ გიყვართ იესო. ძვირფასო ძმაო, ჩვენ ვლოცულობდით ღმერთის მიმართ, რათა შემოგსარტყლოს, განგამტკიცოს და დაგეხმაროს, გადაიტანო ეს დანაკარგი. ღმერთი შენთან იქნება და გაგამხნევებს. ოღონდ გწამდეს...
ნუ დამწუხრდები, როგორც სხვები, ვისაც არა აქვს იმედი. საფლავი მას მხოლოდ ცოტა ხნით დაფარავს. მიენდე ღმერთს და გამხნევდი, ძვირფასო ძმაო, და მალე შენ შეხვდები მას. ჩვენ გავაგრძელებთ ლოცვას ღვთის კურთხევებზე შენთვის და შენი ოჯახისთვის. ღმერთი იქნება შენი მზე და ფარი. ის შენ გვერდით იქნება მწუხარებასა და განსაცდელში. მამაცურად გადაიტანე გამოცდა, და შენი ცხოვრების თანამგზავრთან ერთად მიიღებ დიდების გვირგვინს ქრისტეს მოსვლის დღეს. მაგრად გეჭიროს ის, რაც გაქვს, და შენს მეუღლესთან ერთად დაჯილდოვდები დიდებით, ღირსებით, უკვდავებითა და საუკუნო სიცოცხლით (რჩეული უწყებები, ტ. 2, გვ. 263, 264).
*სიტყვები მიმართულია გარდაცვლილი ცოლისა და დედის ქმარ-შვილის მისამართით.
--------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                                                                       რომ. 4

17 ივნისი
უბრალო მოკვდავი ადამიანი
შეიძლება ადამიანი ღმერთზე მართალი იყოს? შეიძლება ადამიანი თავის შემოქმედზე წმიდა იყოს? (იობ. 4:17). 
ადამიანი მხოლოდ და მხოლოდ მოკვდავი არსებაა და სანამ ის თავის თავს მეტისმეტად გონიერად თვლის, რომ იესო მიიღოს, მოკვდავად დარჩება (დროის ნიშნები, 1912 წ. 13 თებერვალი).
ფიზიკური სიცოცხლე... არ არის მარადიული და უხრწნელი, რადგან ღმერთი, როგორც სიცოცხლის მომცემი უფლებას იტოვებს, ის უკან წაიღოს... ადამიანი ამ სიცოცხლეს არ იღებს მემკვიდრეობით (მდა კომენტარები, ტ. 5, გვ. 1130. ე. უაითის კომენტარები).
ღვთის სიტყვა არსად ამბობს, რომ ადამიანის სული უკვდავია (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 1, გვ. 344).
   როდესაც ხიზკია ლოცვით შეევედრა უფალს, მისი სიცოცხლე თხუთმეტი წლით გაეგრძელებინა და უფალმაც შეუსრულა სურვილი, მადლიერმა მეფემ მადლი და ქება-დიდება შესწირა უზენაესს ამ უდიდესი წყალობისათვის: “რადგან შავეთი არ გმადლობს შენ, სიკვდილი არ დაგიწყებს დიდებას, ქვესკნელში ჩამავალთ აღარა აქვთ შენი სიმტკიცის იმედი. ცოცხალი, მხოლოდ ცოცხალია, რომ გმადლობს შენ, როგორც მე დღეს” (ეს. 38:18, 19). გავრცელებული თეოლოგია წარმოგვიდგენს მკვდარ მართალს ზეცაში, რომელიც მარად ადიდებს ღმერთს იქ, მაგრამ ხიზკია ვერ ხედავდა ამ ბრწყინვალე პერსპექტივას სიკვდილში... 
პეტრე მოციქულმა ორმოცდამეათე დღეს თქვა, რომ პატრიარქი დავითი “აღესრულა და დაიკრძალა, და დღევანდლამდე ჩვენს შორისაა მისი სამარხი”. “რადგან დავითი არ ამაღლებულა ზეცად” (საქმ. 2:20, 34). დავითის სამარხში ყოფნა მოწმობს იმას, რომ სიკვდილის შემდეგ მართლები არ მიდიან ზეცაში. მხოლოდ მკვდართა აღდგომისას და იმის წყალობით, რომ ქრისტე აღდგა, მიეცემა დავითს ღმერთის მარჯვნივ დაჯდომის შესაძლებლობა (დიადი ბრძოლა, გვ. 424, 425).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                          რომ. 5

18 ივნისი
ადამიანის მდგომარეობა სიკვდილის შემდეგ
რადგან ცოცხლებმა იციან, რომ მოკვდებიან, ხოლო მკვდრებმა არაფერი არ იციან და არა აქვთ მეტად საზღაური, რადგან დავიწყებულია მათი ხსენება. მათი სიყვარულიც, მათი სიძულვილიც, მათი შურიც უკვე გაქრა და მათ საუკუნოდ აღარა აქვთ წილი აღარაფერში, რაც მზის ქვეშ ხდება (ეკლ. 9:5, 6).
თეორია სულის უკვდავების შესახებ მიეკუთვნება ერთ-ერთ იმ ცრუ სწავლებათაგანს, რომელიც რომმა წარმართთაგან მიიღო და შემდეგ ქრისტიანულ რელიგიაში დანერგა. მარტინ ლუთერი ამ სწავლებას თვლიდა “სულელურ იგავებად, რომელნიც რომის ბრძანებულებათა ნაკელის გროვაა და მეტი არაფერი”. რეფორმატორი კომენტარს უკეთებს ეკლესიასტეს წიგნიდან სოლომონის სიტყვებს იმის შესახებ, რომ “მკვდრებმა არაფერი იციან, რადგან მათი ხსოვნა დავიწყებას მიეცა” და წერს: “კიდევ ერთი ადგილი, რომელიც ამტკიცებს, რომ მკვდრები... არაფერს არ გრძნობენ. იქ არ არსებობს პასუხისმგებლობის გრძნობა, მეცნიერება, ცოდნა და სიბრძნე. ამიტომ ამბობს სოლომონი, რომ მათ სძინავთ და ვერაფერს ვერ გრძნობენ. რადგან მკვდრები წვანან და არ ითვლიან არც დღეებს, არც წლებს, ხოლო, როდესაც ისინი გაიღვიძებენ, მოეჩვენებათ, რომ მხოლოდ ერთი წამით ჩასთვლიმეს” (დიადი ბრძოლა, გვ. 427).
წამებულმა თინდეილმა მიცვალებულთა მდგომარეობაზე თქვა: “მე გულახდილად ვაღიარებ: სრულებით არა ვარ დარწმუნებული, რომ ისინი ზეცად ამაღლებულნი არიან დიდებით ქრისტესა და ღვთის რჩეულ ანგელოზთა მსგავსად. ჩემი რწმენა არ ეთანხმება ამას, რადგან ეს რომ ასე იყოს, მაშინ რაღა საჭიროა ქადაგება ხორციელად აღდგომის შესახებ?”(დიადი ბრძოლა, გვ. 425).
პოპულარული სწავლების თანახმად, ზეცაში მყოფი გადარჩენილნი თვალყურს ადევნებენ ყველაფერს, რაც დედამიწაზე ხდება, განსაკუთრებით კი მათ მიერ დატოვებული მეგობრებისა და საყვარელი ადამიანების ცხოვრებას. მაგრამ, როგორ შეუძლიათ გადარჩენილთ, ზეცაში ბედნიერად იგრძნონ თავი, თუ ისინი ხედავენ თავიანთი ახლობლების გასაჭირს, მათ ჩადენილ ცოდვებს, მათ  მწუხარებას, იმედების გაცრუებას და ტანჯვას? შეიძლება კი ისინი ბედნიერნი იყვნენ, თუკი ხედავენ ყოველივე ამას? და, რა საშინელებაა იმის დაჯერება, რომ, როგორც კი სიცოცხლე ტოვებს ადამიანის სხეულს, მოუნანიებელი სული მაშინვე ჯოჯოხეთის ალში ეხვევა! და რა სულიერი ტრავმა უნდა განიცადონ მათ, ვინც ხედავს, რომ მათ მეგობრებს თვიანთი ცოდვებისათვის საუკუნო ტანჯვა ელით! (დიადი ბრძოლა, გვ. 424).
თავის მორწმუნე შვილებს ქრისტე სიკვდილს ძილად წარმოუდგენს. მათი ცხოვრება დაფარულია უფალში ქრისტესთან ერთად. და უკანასკნელი საყვირის ხმის გაგონებამდე ყველა მიცვალებული ასე იქნება მასში დასვენებული (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 408).
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                                 რომ. 6

19 ივნისი
ღვთის სამსჯავროს სიკეთე
ნუ გეშინიათ მათი, ვინც სხეულს კლავენ, სულის მოკვლა კი არ ძალუძთ. უფრო მეტად გეშინოდეთ, ვისაც სხეულის დაღუპვაც შეუძლია გეენაში და სხეულისაც (მათ. 10:28). 
   რა შორს არის სიყვარულისაგან, მოწყალებისაგან და, ჩვენი გაგებით, სამართლიანობისგანაც კი სწავლება იმის შესახებ, რომ მკვდარი ცოდვილნი მარადიული ცეცხლის ალში იტანჯებიან და რომ თავიანთი ხანმოკლე, მიწიერი ცხოვრების შეცდომებისათვის საუკუნოდ უნდა იტანჯონ...
წმიდა წერილის რომელ ადგილას წერია ასეთი სწავლება? ნუთუ ზეცაში მყოფ გამოსყიდულთ აღარ ექნებათ არავითარი შებრალებისა და თანაგრძნობის, ან, უბრალოდ, ჰუმანურობის გრძნობა? ან, იქნებ, ამ გრძნობებს გულგრილობა და ველური სისასტიკე შეცვლის? არამც და არამც, არავითარ შემთხვევაში! არაფერი ამის მსგავსი არ არსებობს ღვთის წიგნში...
მარადიული ტანჯვის თეორია - ეს არის ერთ-ერთი ცრუ სწავლება, ბაბილონის საძაგელი ღვინო (დიადი ბრძოლა, გვ. 416, 417).
და თუკი იმასაც გავითვალისწინებთ, თუ როგორ ცრუდ სახავს სატანა უფალს, განა უნდა გაგვიკვირდეს, რომ ჩვენი მოწყალე შემოქმედის ეშინიათ და ხშირად სძულთ კიდეც? (დიადი ბრძოლა, გვ. 417).
სიკეთის, მოწყალებისა და სიყვარულის პრინციპები, რომელიც მაცხოვარმა საკუთარი მაგალითით შეგვამეცნებინა, ზუსტად ასახავს ღმერთის არსს... ღმერთი გამოიჩენს თავის სამართლიანობას უწმიდურთა მიმართ და აღასრულებს მას მთელი სამყაროს კეთილდღეობისთვის და მათთვისაც, ვინც სამსჯავროზე წარდგება...
ის, ვინც თავის წინამძღოლად სატანა აირჩია და მისი ნების მორჩილია, არ არის მზად ღმერთის სახის წინაშე წარსადგომად...
განა გაუძლებენ ისინი ღმერთისა და კრავის დიდებას? არა და კიდევ არა; მათ მთელი წლები მიეცათ გამოსაცდელად, რათა თავიანთი ხასიათი ზეცისთვის მოემზადებინათ. მაგრამ არ შეიყვარეს სისპეტაკე; ვერ შეისწავლეს ზეციური ენა. ახლა კი, უკვე ძალზე გვიანია (დიადი ბრძოლა, გვ. 422).
ყოველგვარი ცოდვის მიმართ “ჩვენი ღმერთი მჭამელი ცეცხლია” (ებრ. 12:29). ღვთის სული ყოველ მის მორჩილში აღმოფხვრის ცოდვას. მაგრამ თუკი ადამიანები ვერ დათმობენ უწმიდურებას, მაშინ უფალი მასთან ერთად გაანადგურებს ადამიანსაც (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 68).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                                 რომ. 7

20 ივნისი
ცოდვილის ხვედრი 
ყველა სული ჩემია, როგორც სული მამისა, ასევე სული ძისა, შემცოდავი სული კი მოკვდება (ეზეკ. 18:4).
სიცოცხლე მართალთა მემკვიდრეობაა, სიკვდილი კი უწმიდურთა ხვედრია (დიადი ბრძოლა, გვ. 423).
შემცოდავი სული მოკვდება საუკუნო სიკვდილით - სიკვდილით, რომელიც მარადიულად გრძელდება, რომლის შემდეგაც არ არის აღდგომის იმედი; მაშინ ღვთის რისხვა დაცხრება (ადრეული ნაწარმოებები, გვ. 51).
მე მუდამ მაკვირვებდა ის წარმატება, რომლითაც სატანა ახერხებდა და ადამიანს აჯერებდა იმას, რომ ღმერთის სიტყვები “შემცოდავი სული მოკვდება”, სინამდვილეში ნიშნავს, რომ შემცოდავი სული არ მოკვდება, არამედ სამარადისოდ ტანჯვაში იქნება. ანგელოზმა თქვა: “სიცოცხლე არის სიცოცხლე, თუნდ იყოს მრავალტანჯული, თუნდ ბედნიერი. სიკვდილში კი არ არის არც ტკივილი, არც სიხარული, არც სიძულვილი” (იქვე, გვ. 218).
ქრისტემ მიიღო მოწამებრივი სიკვდილი ყველაზე დამამცირებელ გარემოებებში, რათა ჩვენ გვქონოდა სიცოცხლე. მან თავისი ძვირფასი სიცოცხლე მისცა სიკვდილზე გასამარჯვებლად. მაგრამ ის აღდგა სამარხიდან, და ანგელოზთა გუნდი მოვიდა იმის სანახავად, ვინც მიიღო გაცემული სიცოცხლე და გაიგონეს მოზეიმე სიხარულის სიტყვები, როდესაც ის აღდგა იოსების სამარხიდან და განაცხადა: “მე ვარ აღდგომა და სიცოცხლე” (იოან. 11:25).
კითხვაზე: “კვლავ იცოცხლებს ადამიანი, თუ მოკვდა?” გაცემული იქნა პასუხი: ქრისტემ მიიღო ცოდვის სასჯელი, ჩავიდა საფლავში, განწმიდა სამარხი იმათი გულისთვის, ვინც რწმენაში მოკვდა. ღმერთმა ადამიანის სახე მიიღო, წუთისოფელში სიცოცხლე და უკვდავება მოიტანა სახარების მეშვეობით. ქრისტემ თავისი სიკვდილით მოიპოვა საუკუნო სიცოცხლე მათთვის, ვისაც იგი სწამს. მან თავისი სიკვდილით მსჯავრი დასდო ცოდვისა და ღალატის მამამთავარს და მიუსაჯა საუკუნო სიკვდილი, როგორც ცოდვის საზღაური.
საუკუნო სიცოცხლის მფლობელი და მომცემი ქრისტე იყო ერთადერთი პიროვნება, რომელსაც შეეძლო სიკვდილზე გამარჯვება. ის ჩვენი გამომსყიდველია (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 6, გვ. 230, 231).
ქრისტე - ეს თავად სიცოცხლეა. ის, ვინც გამოსცადა სიკვდილი, რათა გაენადგურებინა სიკვდილის არსებული სამეფო, არის ყოველგვარი სასიცოცხლო ძალის წყარო. იგი გალაადის მალამო და დიდებული ექიმია (იქვე).
--------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                              რომ. 8

21 ივნისი
სიცრუე ბუნებრივი უკვდავების შესახებ
განძეულობის მოხვეჭა მატყუარა ენით სიკვდილის მძებნელთა წარმავალი ქროლვაა (იგავ. 21:6). 
უდიდესი ტყუილი, რომელიც მან [სატანამ] ევას უთხრა ედემის ბაღში: “არა, არ მოკვდებით”, იყო პირველი ქადაგება სულის უკვდავების შესახებ. ეს ქადაგება წარმატებით დაგვირგვინდა და საშინელ შედეგებამდე მივიდა. მან ადამიანებს ჩააგონა, რომ ეს დიდი ჭეშმარიტებაა, და ახლა ეკლესიის მსახურები ქადაგებენ ბუნებრივი უკვდავების შესახებ, გალობენ ჰიმნებს და ამის გამო მადლობას იხდიან ლოცვებში (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 1, გვ. 342).
მაგრამ ადამიანთა დაცემის შემდეგ სატანამ უბრძანა თავის ანგელოზებს, დაერწმუნებინათ ისინი ადამიანის ბუნებრივ უკვდავებაში და შეძლო კიდეც მათი დარწმუნება იმაში, რომ ცოდვილს ჯოჯოხეთის მარადიული ტანჯვა-წამება ელის. ახლა ბნელეთის მეუფე მოქმედებს თავისი მიმდევრებით და ახასიათებს ღმერთს, როგორც შურისმგებელ ტირანს, ამტკიცებს, რომ იგი ცეცხლის ტბაში ყრის ყველას, ვინც მას არ მოსწონს...
ბევრი ადამიანი, საუკუნო ტანჯვის შესახებ სწავლებით აღშფოთებული, სხვა, საწინააღმდეგო ცდუნებაში ვარდება. ისინი ხედავენ, რომ უფალი, რომელსაც წმიდა წერილი წარმოგვიდგენს, აღსავსეა სიყვარულით და მოწყალებით და მათ არ შეუძლიათ დაიჯერონ, რომ იგი თავის შექმნილ არსებას საუკუნო ტანჯვისათვის გაიმეტებს. მაგრამ, იზიარებენ რა იმ აზრს, რომ სული თავისი ბუნებით უკვდავია, მიდიან იმ დასკვნამდე, რომ, ბოლოსდაბოლოს, მთელი კაცობრიობა გადარჩება. ბევრი ბიბლიაში მოცემულ გაფრთხილებებს უყურებს, როგორც დაშინებისა და დამორჩილების საშუალებას, მაგრამ არა სჯერათ, რომ იგი ასრულდება. გამოდის, რომ ცოდვილს შეუძლია იცხოვროს, როგორც მას სიამოვნებს, უგულებელყოს ღმერთის კანონები და, ამავე დროს, იმედი ჰქონდეს უფლის მისდამი კეთილგანწყობისა...
   ღმერთმა გაუხსნა ადამიანს თავისი ხასიათი და, ამავე დროს, დაანახა ცოდვის მიმართ თავისი დამოკიდებულება... “იცავს უფალი ყველა თავის მოყვარულს და ყველა ბოროტს მოსპობს” (ფსალმ. 144:20)... მით უმეტეს, რომ ყოველი სამსჯავრო სამართლიანი იქნება, რაც უფლის მოწყალე, მრავლისმომთმენ და თანამგრძნობ ხასიათს შეესატყვისება...
და ყველა, ვისაც სწორი წარმოდგენა აქვს მასზე, აღივსება მისი სიყვარულით და თაყვანს სცემს მას (დიადი ბრძოლა, გვ. 415, 417, 418, 421).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                               რომ. 9

22 ივნისი
დღესაა ღვთის დრო
ვინაიდან ის ამბობს: “მოწყალების ჟამს შეგიწყნარე და ხსნის დღეს შეგეწიე”. აჰა, ახლაა მოწყალების ჟამი, აჰა, ახლაა ხსნის დღე (2კორ. 6:2).
ღმერთმა დაადგინა კანონები, რომლებიც არა მხოლოდ ცოცხალ არსებებს, არამედ ბუნებაში მიმდინარე ყველა პროცესს მართავს. ყველაფერი შემოქმედის უცვლელ კანონებს ემორჩილება...
ანგელოზთა მსგავსად, ედემის მკვიდრნიც გამოიცადნენ. ისინი მხოლოდ იმ შემთხვევაში იქნებოდნენ ბედნიერნი, თუკი შემოქმედის კანონს დაიცავდნენ. ან დაემორჩილებოდნენ მას და იცოცხლებდნენ, ან უარყოფდნენ და მოკვდებოდნენ. უფალმა მათ მემკვიდრეობად უხვი კურთხევა უბოძა, მაგრამ მისი ნების ჯიუტად უარმყოფელთ იგი არ შეიწყალებს, როგორც არ შეიწყალა შემცდარი ანგელოზები. ცოდვა ღვთის კურთხევების მიღების უფლებას წაართმევდა და ტანჯვასა და სიკვდილს მოუტანდა მათ (პატრიარქები და წინასწარმეტყველები, გვ. 21).
ადამმა და ევამ დაარღვიეს ღვთის რჯული. წარმოიშვა აუცილებლობა მათი გაძევებისა ედემიდან და სიცოცხლის ხისგან, რათა შეცოდების შემდეგ მისი ნაყოფების შეჭმით არ უკვდავეყოთ ცოდვა...
წუთისოფელში სიკვდილი შემოვიდა ცოდვის შედეგად. მაგრამ ქრისტემ თავისი სიცოცხლე გაიღო, რათა ადამიანს კიდევ ერთი შანსი გასჩენოდა. იგი ჯვარზე მოკვდა არა ღვთის რჯულის გასაუქმებლად, არამედ იმიტომ, რომ ადამიანისთვის მეორე გამოსაცდელი ვადა მიეცა. იგი მოკვდა არა იმიტომ, რომ ცოდვა მარადიული გაეხადა, არამედ იმის უფლებისთვის, რომ გაენადგურებინა სიკვდილის არსებული სამეფო, ანუ ეშმაკი (მოწმობები მქადაგებლებისთვის, გვ. 133, 134).
სიკვდილის შემდეგ სულის ხსნა უკვე შეუძლებელია... მხოლოდ ეს ცხოვრება მიეცა ადამიანს მარადისობისთვის მოსამზადებლად (ქრისტეს იგავები, გვ. 47).
გამოსაცდელი ვადა ეძლევა ყველას, რათა ყველას ჰქონდეს დრო, ჩამოიყალიბოს მარადისობისთვის ვარგისი ხასიათი. ყველა მიიღებს შესაძლებლობას, აირჩიოს, სიცოცხლე თუ სიკვდილი... გამოსაცდელი ვადა იმათთვის, ვინც ირჩევს სიცოცხლეს ცოდვაში და უგულებელყოფს მისთვის შეთავაზებულ დიად ხსნას, დასრულდება მაშინვე, როგორც კი დამთავრდება ქრისტეს შუამდგომლური მსახურება მის გამოცხადებამდე ცის ღრუბლებზე (მოწმობები ეკლესიისთვის, ტ. 2, გვ. 691).
მათი გამოსაცდელი დრო გრძელდება, მაგრამ ახლა დადგა მათთვის ხსნის დღე. ახლა, დღესაა ღვთის დრო (იქვე, გვ. 102).
-------------------------------------------------------------------------------------
პარასკევი   20:40                                                                                                რომ. 10

23 ივნისი
ქრისტე - პირმშო მიცვალებულთა შორის
და თუ ჩვენ მხოლოდ ამ ცხოვრებაში ვართ ქრისტეს მოიმედენი, ყველა ადამიანზე საცოდავნი ვყოფილვართ. მაგრამ მკვდრეთით აღდგა ქრისტე, განსვენებულთა ნათავარი (1კორ. 15:19, 20).
ქრისტე აღდგა მკვდრეთით, როგორც პირმშო მიცვალებულთა შორის. იგია აღსრულება, რასაც  მიუთითებდა “ძნა შესარხევი” და აღდგა სწორედ იმ დღეს, როდესაც “არხევდნენ ძნას” უფლის წინაშე. ეს ცერემონია თითქმის ათასი წლის განმავლობაში სრულდებოდა. დამწიფებულ ყანებში კრეფდნენ პურის პირველ ძნებს და, როდესაც იუდეველები იერუსალიმში მიდიოდნენ პასექის დღესასწაულზე, უფლის წინაშე არხევდნენ მათ, როგორც შესაწირავს მადლიერების ნიშნად. სანამ ეს წესი არ შესრულდებოდა, არ შეიძლებოდა პურის ყანის მომკა და ძნებად მოგროვება. ღმერთის წინაშე მოტანილი ძნა მკის დაწყების სიმბოლო იყო. ასევე ქრისტე, პირველი ნაყოფი, წარმოადგენდა უდიდეს სულიერ სამკალს, რომელსაც ღვთის სასუფევლისათვის მოაგროვებენ. მისი აღდგომა სიმბოლო და საწინდარია იმისა, რომ ყველა მართალი მიცვალებული აღდგება  (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 618).
იესოს აღდგომა იყო ნიმუში უკანასკნელ დღეს აღდგომისა ყველასი, ვინც მასში განისვენა. მაცხოვრის აღმდგარი სხეული, მისი საქციელი და ლაპარაკი - ეს ყველაფერი იცნეს მისმა მოწაფეებმა. ამავე სახით გაცოცხლდებიან ისინიც, ვინც იესოშია მიცვალებული. ჩვენ ვიცნობთ ჩვენს მეგობრებს იმის მსგავსად, როგორც მოწაფეებმა იცნეს იესო. თუმცა ამ ცხოვრებაში მათი სხეულები შეიძლებოდა დამახინჯებულიყო დაავადებით, მაგრამ მათ აღმდგარ და განდიდებულ სხეულებში შემონახული იქნება მათი ინდივიდუალური თავისებურებები. სახეებში, რომლებიც იესოს სახიდან მჩქეფარე სინათლეს ირეკლავენ, ჩვენ ამოვიცნობთ იმათ ნაკვთებს, ვინც გვიყვარდა (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1092. ე. უაითის კომენტარები).
უფლის მეორედ მოსვლისას ყველა მართალი მოისმენს მის ხმას და გამოვა დიდებული, უკვდავი სიცოცხლისათვის. იგივე ძალა, რომელმაც ქრისტე მკვდრეთით აღადგინა, აღადგენს მის ეკლესიასაც, განადიდებს მას და აიყვანს ყველა ძალაუფლებაზე, ყველა ხელმწიფებაზე მაღლა - არა მხოლოდ ამ საუკუნეში, არამედ მარადიულობაში (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 619).
იგი ჩვენ პატივით მიგვიღებს. ჩვენ გვაჩუქებენ დიდების უჭკნობ გვირგვინს (დროის ნიშნები, 1902 წ. 9 ივლისი).
--------------------------------------------------------------------------------------
შაბათი                                                                       რომ. 11

24 ივნისი
“სიკვდილი შთაინთქა ძლევით” 
ვინაიდან, ერთხელაც, ამ კარავში ტვირთქვეშ ვოხრავთ, რადგან გახდა კი არა გვსურს, არამედ შემოსვა, რათა მოკვდავი შთაინთქას სიცოცხლის მიერ (2 კორ. 5:4). 
სიცოცხლის მომცემი მალე უნდა მოვიდეს, რათა გაწყვიტოს საფლავის ბორკილები. იგი მალე აღადგენს ტყვეებს და გამოაცხადებს: “მე ვარ აღდგომა და სიცოცხლე” (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1093. ე. უაითის კომენტარები).
ვერსად წმიდა წერილში ჩვენ ვერ ვპოულობთ იმის დადასტურებას, რომ მართლები გარდაცვალებისთანავე ღებულობენ თავიანთ ჯილდოს, უწმიდურნი კი - თავიანთ სასჯელს. არც პატრიარქებს და არც წინასწარმეტყველებს არ დაუტოვებიათ ჩვენთვის ასეთი რწმუნება. ქრისტეს და მოციქულებს გადაკვრითაც კი არაფერი უთქვამთ რაიმე ამის შესახებ. ბიბლია ნათლად გვასწავლის, რომ მიცვალებულნი ზეცაში არ მიდიან სიკვდილისთანავე. მათზე საუბარია, როგორც მკვდრეთით აღდგომამდე მიძინებულებზე. იმ დღეს, როდესაც წყდება ვერცხლის საბელი და ტყდება ოქროს ჭურჭელი, ადამიანის ყოველგვარი საფიქრალი ქრება. ქვესკნელში ჩასული ადამიანი სიჩუმეშია და მას აღარაფერი ესაქმება იმასთან, რაც მზის ქვეშ ხდება. ნეტარი დასვენებაა დაქანცულ მართალთათვის! დიდხანს იქნებიან ისინი ამ მდგომარეობაში თუ ცოტა ხანს, მათთვის ის მაინც ერთი წამია. მათ სძინავთ, მაგრამ უფლის საყვირი გააღვიძებს მათ დიდებისა და უკვდავებისათვის. «ვინაიდან დასძახებს საყვირი და მკვდრები აღდგებიან უხრწნელად, ხოლო ჩვენ შევიცვლებით, ვინაიდან ეს ხრწნადი უხრწნელობით შეიმოსება და ეს მოკვდავი - უკვდავებით, მაშინ ახდება დაწერილი სიტყვა: “სიკვდილი შთაინთქა ძლევით”» (1კორ. 15:52-54). და ღრმა ძილიდან აღმდგარნი, თავიანთ არსებობას დაიწყებენ სიკვდილის მომენტიდან. მათი ცნობიერების უკანასკნელი წამი სასიკვდილო ტანჯვით იყო დაბნელებული; მათი უკანასკნელი გაფიქრება იყო იმის შესახებ, რომ ისინი ქვესკნელში მიდიან. ხოლო როდესაც აღდგებიან, მათი სიხარულით აღსავსე ფიქრები გამარჯვების ამოძახილში გადაიზრდება: “სად არის, სიკვდილო, შენი ნესტარი? სად არის, ჯოჯოხეთო, შენი ძლევა?” (მუხ. 55) (დიადი ბრძოლა, გვ. 427, 428).
სასიკვდილო ტანჯვა იყო უკანასკნელი, რასაც ისინი განიცდიდნენ... გაღვიძებულები ტკივილს არ გრძნობენ... იღება ღვთის ქალაქის კარიბჭე... ღვთის რჩეული გამოსყიდულები გადიან ქერუბიმებისა და სერაფიმების რიგთა შორის. მათ ქრისტე ესალმება და აკურთხებს: “კარგი, კეთილო და ერთგულო მონავ!.. შედი შენი ბატონის სიხარულში” (მათ. 25:21) (ჩემი ცხოვრება დღეს, გვ. 349).
--------------------------------------------------------------------------------------
კვირა                                                                                                                       რომ. 12
25 ივნისი
განსაკუთრებული აღდგომა
და მრავალი მიწის მტვერში მიძინებულთაგანი გამოიღვიძებს, ზოგი საუკუნო სიცოცხლისათვის, ზოგი საუკუნო გმობისთვის და შერცხვენისთვის (დან. 12:2). 
შუაღამისას გამოაჩენს უფალი ძალას თავისი ხალხის გასათავისუფლებლად. გამოჩნდება მზე თავისი დამაბრმავებელი ბრწყინვალებით. ერთმანეთს შეენაცვლება სასწაულები და ნიშნები. ურჯულოები შიშითა და განცვიფრებით უყურებენ ყოველივე ამას. მართლები კი საზეიმო სიხარულით ადევნებენ თვალყურს მათი გათავისუფლების ნიშნებს. თითქოსდა ბუნებაში ყველაფერმა შეცვალა თავისი ჩვეული მსვლელობა. მდინარეები შეჩერდნენ. შავი, მძიმე ღრუბლები ერთმანეთს ეჯახებიან. განრისხებული ზეცის შუაგულში ენით აუწერელი დიდების ზოლი მოჩანს, საიდანაც ისმის უფლის ხმა, მრავალი წყლის ჩხრიალის მსგავსი, რომელმაც წარმოთქვა: “აღსრულდა”! (გამოცხ. 16:17)...
ამ ხმისაგან ტორტმანობს ცა და დედამიწა და იწყება “დიდი მიწისძვრა, როგორიც არ მომხდარა მას შემდეგ, რაც ადამიანი გაჩნდა დედამიწაზე. ასეთი დიდი იყო ის მიწისძვრა!” (გამოცხ. 16:18)... მთელი მიწა მაღლდება და დაბლა ეშვება ზღვის ტალღების მსგავსად. მისი ზედაპირი სკდება, ძირი მორყეულია... 
სამარხები იხსნება და “მრავალი მიწაში მიძინებული გამოიღვიძებს, ზოგი საუკუნო სიცოცხლისათვის, ზოგი - საუკუნო გმობისათვის და შერცხვენისათვის” (დან. 12:2). და ყველანი, რწმენაში მკვდარნი, მესამე ანგელოზის დაძახილზე დიდებით შემოსილნი გამოდიან სამარხებიდან, რათა მოისმინონ უფლის მშვიდობის აღთქმა მათდამი, ვინც იცავდა მის მცნებებს” (დიადი ბრძოლა, გვ. 496, 497).
ის ადამიანები, რომლებიც იცავდნენ შაბათს და მესამე ანგელოზის უწყების გამოცხადების დროს დაიხოცნენ რწმენაში, გამოვიდნენ თავიანთი ბნელი სამარხებიდან (ადრეული ნაწარმოებები, გვ. 285).
აღდგებიან “ისინიც, რომელთაც განგმირეს იგი” (გამოცხ. 1:7), რომელნიც დასცინოდნენ მის სასიკვდილო ტანჯვას, აღდგებიან ღვთის ჭეშმარიტებისა და უფლის ხალხის სასტიკი მოწინააღმდეგენი, რათა საკუთარი თვალით დაინახონ ის დიდება და პატივი, რომელიც ღვთის ერთგულთ მიეცემათ...
   ზეციდან ისმის ღვთის ხმა, რომელიც საზეიმოდ აცხადებს ქრისტეს მოსვლის დღეს, საათს და მარადიულ აღთქმას უდებს ერთგულ ქრისტიანებს... და როდესაც ნეტარ ადამიანებად გამოცხადდებიან ისინი, ვინც უფლის გზით იარა და ვინც მისი შაბათი შეინახა, გამარჯვების შეძახილები აღმოხდებათ (დიადი ბრძოლა, გვ. 499).
--------------------------------------------------------------------------------------
ორშაბათი                                                                                                              რომ. 13

26 ივნისი
აღდგომა უკვდავებისთვის
ვინაიდან თუ გვწამს, რომ იესო მოკვდა და აღდგა, მაშინ ღმერთი იესოში განსვენებულებსაც მოიყვანს მასთან ერთად (1თეს. 4:14). 
მორწმუნისათვის ქრისტე არის აღდგომა და სიცოცხლე. ცოდვის მიზეზით დაკარგული სიცოცხლე აღდგა მაცხოვარში, რადგან მასშია სიცოცხლე, რათა გააცოცხლოს ყველა, ვისაც მოისურვებს. მას აქვს ხელმწიფება უკვდავების მინიჭებისა. იგი კვლავ იბრუნებს სიცოცხლეს, რომელიც კაცობრიობისათვის გაწირა და აძლევს ადამიანებს (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 618).
როდესაც ქრისტე მოვა, რათა ერთგულნი თავისთან წაიყვანოს, მაშინ დასძახებს უკანასკნელი საყვირი, და მთელი დედამიწა, დაწყებული ყველაზე მიუვალი მთების მწვერვალებიდან და დამთავრებული მიწისქვეშა გვირაბებით, გაიგონებს მას. მკვდარი მართლები გაიგონებენ უკანასკნელი საყვირის ხმას და თავიანთი საფლავებიდან წამოდგებიან (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 7, გვ. 909. ე. უაითის კომენტარები).
სამარხებიდან გამოსულთა გარეგნობა ისეთივეა, როგორიც ჰქონდათ მათ სიკვდილის წინ. აღმდგართა შორის ადამი გამოირჩევა დიდი სიმაღლით და დიდებული ტანადობით, უფლის ძეზე ოდნავ დაბალია იგი; მკვეთრად განსხვავდება ადამიანთა შემდგომი თაობებისაგან და აქედანაც კი ცხადად ჩანს, თუ რამდენად დაკნინდა ცოდვისაგან ადამიანთა თაობები. მაგრამ ახლა მარადიული ახალგაზრდობის, სიცოცხლისა და სილამაზის ბეჭედი აზის ყველა მკვდრეთით აღმდგარის გარეგნობას... ადამიანის მოკვდავი, სილამაზეს მოკლებული, ხრწნადი სხეული სრულქმნილი, მშვენიერი და უკვდავი გახდება... გამოსყიდულთ დაუბრუნდებათ უფლება ედემში დიდი ხნის წინათ დაკარგულ სიცოცხლის ხეზე და “ისინი გაიზრდებიან” (მალ. 4:2) და განვითარდებიან, სანამ სრულქმნილებასა და დიდებას არ მიაღწევენ, რომელიც ადამიანს დასაბამიდან ჰქონდა...
ცოცხალი მართლები “უცბად, ერთ წამში შეიცვლებიან”. მათ მიიღეს უფლის დიდება მისი ხმის გაგონებისთანავე, ახლა კი, უკვდავებით მოსილნი, მკვდრეთით აღმდგარ წმიდანებთან ერთად, ატაცებულნი იქნებიან ჰაერში... წმიდა ანგელოზები ხელში აყვანილთ მიუყვანენ დედებს თავიანთ შვილებს. მეგობრები, რომელნიც სიკვდილმა დააშორა ერთმანეთს, შეხვდებიან, რათა აღარასოდეს დაშორდნენ და, სიხარულის შეძახილებით ამაღლდებიან ღვთის ქალაქისაკენ (დიადი ბრძოლა, გვ. 502, 503).
ყველა ძვირფასი მკვდარი ადამიანი, დაწყებული მართალი აბელიდან, უკანასკნელ გარდაცვლილ წმინდანამდე, აღდგება დიდებული უხრწნელი სიცოცხლისათვის (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 5, გვ. 1110. ე. უაითის კომენტარები).
--------------------------------------------------------------------------------------
სამშაბათი                                                                                                              რომ. 14

27 ივნისი
აღდგომა განსჯისათვის
რადგან ბოროტმოქმედნი ამოწყდებიან და უფალზე მინდობილნი დაიმკვიდრებენ ქვეყნიერებას (ფსალმ. 36:9).
ათასი წლის გასრულების შემდეგ იქნება მეორე აღდგომა. მაშინ აღდგებიან მკვდრეთით უწმიდურნი და წარდგებიან სასამართლოს წინაშე... გამოცხადების ავტორი იოანე მართალთა მკვდრეთით აღდგომის აღწერისას ამბობს: “სხვა მკვდრები კი არ გაცოცხლდნენ, ვიდრე არ შესრულდა ათასი წელი” (გამოცხ. 20:5) (დიადი ბრძოლა, გვ. 515).
შემდეგ იესომ წმიდა ანგელოზებისა და ყველა გამოსყიდული წმიდის თანხლებით დატოვა ქალაქი. ანგელოზები გარს შემოერტყნენ თავიანთ მბრძანებელს, მათ კი გამოსყიდული წმიდები მოჰყვებოდნენ. თავზარდამცემი და შიშისმომგვრელი დიდებულებით იესომ სასიცოცხლოდ გამოიძახა მკვდარი უწმიდურები. ისინი გამოვიდნენ იმავე დაუძლურებული, დასნეულებული სხეულით, რომლითაც საფლავში ჩავიდნენ. რა საცოდავი სანახაობაა! რა საოცარი კონტრასტია! პირველ აღდგომაში ყველა გამოვიდა უკვდავი, ძალებით აღსავსე, მაგრამ მათ, ვინც მეორე აღდგომისას აღდგა, სხეულზე წყევლის კვალი ემჩნეოდათ. მეფეები და დიდებულები, მდაბიოები, სწავლულები და უვიცები - ყველა ერთად გამოდის. ყველა ხედავს კაცის ძეს; ისინიც, ვინც დასცინოდნენ და მასხარად იგდებდნენ მას, ვინც მის წმიდა თავს ეკლის გვირგვინი დაადგა და თავში ჯოხით სცემდა, ხედავენ მას მთელ მის მეფურ დიდებულებაში. ადამიანები, ვინც აფურთხებდნენ მას ტანჯვის მომენტში, ახლა თვალს ვერ უსწორებენ მის გამჭოლ მზერასა და მისი სახის დიდებას. ისინი, ვინც მას ხელებსა და ფეხებში ლურსმნებს ასობდა, ახლა უყურებენ ჯვარცმის ნაკვალევს. ისინი, ვინც მას ფერდი შუბით განუგმირეს, მის სხეულზე ხედავენ თავიანთი სისასტიკის კვალს. მათ იციან, რომ ეს სწორედ ის კაცია, რომელიც ჯვარს აცვეს და რომელსაც დასცინოდნენ მისი საშინელი ტანჯვის დროს. მაშინ მათ მკერდიდან სასოწარკვეთილების ერთი დიდი კვნესა აღმოხდებათ და გარბიან, რათა დაემალონ მეფეთ მეფეს და უფალთ უფალს (ადრეული ნაწარმოებები, გვ. 292).
ცეცხლი ჩამოვა ციდან და დაწვავს მათ (უწმიდურებს) ფესვიდან ტოტებამდე. სატანა ფესვია, ხოლო მისი შვილები - ტოტები. იგივე ცეცხლი, რომელიც უწმიდურებს შთანთქავს, დედამიწასაც განწმედს (ადრეული ნაწარმოებები, გვ. 52).
უწმიდურთა ბედს მათი საკუთარი არჩევანი გადაწყვეტს. მათ თავიანთი ნებით უარყვეს ზეცა, ღმერთი კი კვლავაც უცვლელი რჩება: სამართლიანი და მოწყალე, და არ დაუშვებს მათ იქ, სადაც ყოფნა შეუძლებელი იქნებოდა მათთვის (დიადი ბრძოლა, გვ. 422).
-------------------------------------------------------------------------------------
ოთხშაბათი                                                                                                           რომ. 15

28 ივნისი
სიცოცხლის მომცემი მოდის! 
როცა მოკვდება კაცი, განა გაცოცხლდება? მთელი ჩემი კვეთების დღეებს დავიცდიდი, ვიდრე არ დადგებოდა ჩემი ფერისცვალება (იობ. 14:14).
   სიცოცხლის მომცემი თავის გამოსყიდულ მონაპოვარს პირველ აღდგომაში გამოიძახებს, ხოლო იმ ამაღლებულ მომენტამდე, როდესაც დასძახებს საყვირი და დიდძალი ხალხი გამოვა საფლავებიდან, რათა იზეიმოს საუკუნო გამარჯვება, ყოველი მიძინებული წმინდანი სათუთად არის შენახული, როგორც ძვირფასი ქვა, და ღმერთმა თითოეულის სახელი იცის. ძალით მაცხოვრისა, რომელიც მართლებში მკვიდრობდა მათი სიცოცხლის დროს, ასევე იმის წყალობით, რომ ღვთის ბუნების მოზიარეები გახდნენ, ისინი აღდგებიან მკვდრეთით (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 4, გვ. 1143. ე. უაითის კომენტარები).
ჩვენი ყველაზე სანუკვარი ოცნებები ხშირად იმსხვრევა. ჩვენი ახლობლები სიკვდილს მიჰყავს. მათ ჩვენ ვუხუჭავთ თვალებს, ვამზადებთ დასაკრძალავად და ვმარხავთ. მაგრამ ჩვენს სულს იმედი მაინც ამხნევებს. ჩვენ მათ სამუდამოდ არ ვეთხოვებით, არამედ შევხვდებით ჩვენს ახლობლებს, ქრისტეში განსვენებულებს. ისინი დაბრუნდებიან მტრის ქვეყნიდან. მოვა სიცოცხლის მომცემი. წმიდა ანგელოზთა გუნდები თან ახლავს მას გზაში. იგი წყვეტს სიკვდილის ბორკილებს, ამსხვრევს საფლავის მარწუხებს, და ძვირფასი ტყვეები გამოდიან ჯანმრთელები, უკვდავი სილამაზით გაბრწყინებულები (ახალგაზრდული ხელმძღვანელი, 1858 წ. აპრილი).
აღდგომისას ჩვენი ინდივიდუალობა შენარჩუნდება, თუმცა აღარ ვიქნებით შემდგარი იმავე მატერიისგან, რომლისგანაც შევდგებოდით, როდესაც საფლავში ჩაგვიშვეს... აღდგომისას ყოველი ადამიანი თავის ხასიათს შეიძენს. თავის დროზე ღმერთი საფლავებიდან გამოიძახებს მკვდრებს, ისევ მისცემს სიცოცხლის სუნთქვას და გამხმარ ძვლებს უბრძანებს, გაცოცხლდნენ (მდა ბიბლიური კომენტარები, ტ. 6, გვ. 1093. ე. უაითის კომენტარები).
მაშინ ჩვენი დიადი ოჯახი ისევ შეერთდება. მკვდრებს რომ ვუყურებთ, შეგვიძლია ვიფიქროთ იმ დილაზე, როდესაც დასძახებს უფლის საყვირი და “მკვდრები აღდგებიან უხრწნელად, ხოლო ჩვენ შევიცვლებით” (1კორ. 15:52) (რევიუ ენდ გერალდი, 1906 წ. 22 ნოემბერი).
წყევლისა და ცოდვის უკანასკნელი ნაკვალევი წაიშლება და ქრისტეს ერთგულნი წარდგებიან “ჩვენი უფლის დიდებაში”. და გონებით, სულით და სხეულით დაემსგავსებიან თავიანთ უფალს (დიადი ბრძოლა, გვ. 502).
ვართ თუ არა მზად, რომ თუკი მოულოდნელად მოვა სიკვდილი, მოვკვდეთ იესო ქრისტეს იმედით? (ჩემი ცხოვრება დღეს, გვ. 349).
--------------------------------------------------------------------------------------
ხუთშაბათი                                                                                                            რომ. 16

29 ივნისი
მწუხარება იმედით
გვსურს იცოდეთ, ძმებო, სიმართლე განსვენებულთა შესახებ, რათა არ ინაღვლოთ სხვებივით, რომელთაც სასოება არ გააჩნიათ (1თეს. 4:13). 
ვინც იტანჯება, იმათ ვეტყოდი: იქონიეთ ნუგეში აღდგომის დილის იმედით. წყალი, რომელსაც სვამ, შენთვის ისეთივე მწარეა, როგორც მარას წყალი ისრაელიანებისთვის უდაბნოში, მაგრამ იესოს თავისი სიყვარულით შეუძლია, ის დაატკბოს...
ღმერთს ყოველი ჭრილობის მალამო აქვს. არის მალამო გალაადში, იქვეა ექიმიც. ახლა შეისწავლი წერილებს ისე, როგორც ადრე არასდროს? ნებისმიერ კრიტიკულ სიტუაციაში უფალთან ეძებე სიბრძნე. ყოველ განსაცდელში ევედრე იესოს, გაჩვენოს გამოსავალი შენი უბედურებიდან, მხოლოდ მაშინ აგეხილება თვალი, დაინახავ სამკურნალო საშუალებას და სწორად გამოიყენებ განკურნების აღთქმებს, მის სიტყვაში ჩაწერილს. ამგვარად, მტერი ვერ ჩაგაგდებს დარდსა და ურწმუნოებაში, ვინაიდან გაგიჩნდება წმიდა რწმენა, იმედი და სიმამაცე უფალში. წმიდა სული მოგცემს მკაფიო ხედვას, რათა შეიცნო და მიიღო ყველა კურთხევა, რომლებიც მოქმედებენ, როგორც დარდის საწინააღმდეგო წამალი, როგორც სამკურნალო რტო, ჩვენს ბაგეებზე სიმწარის ყოველი წვეთის დამაშრობელი. მწუხარების თითოეული წვეთი ერწყმის ქრისტეს სიყვარულს და ჩივილის ნაცვლად მიხვდები, რომ იესოს სიყვარული და მადლი მთლიანად ფარავს მწუხარებას და რომ ეს უკანასკნელი სათნო, წმინდა სიხარულად გადაქცეულა.
როდესაც ჰენრი უაითი, ჩვენი უფროსი ვაჟი, სასიკვდილო სარეცელზე იწვა, თქვა: “ავადმყოფის საწოლი ძვირფასი ადგილია, თუ მის გვერდით ქრისტე იმყოფება”. როდესაც დარდის მწარე წყლის დალევა გვიწევს, მწუხარებიდან სასიხარულოსა და ნათელისკენ შებრუნდი. მადლს შეუძლია, ადამიანის სულს განსაცდელში მისცეს რწმუნებულობა; და როდესაც სასიკვდილო სარეცელთან ვდგავართ და ვხედავთ თუ რა მამაცურად გადააქვს ქრისტიანს ტანჯვა და გადის სიკვდილის ველზე, ძალას ვიძენთ... წარუმატებლობასაც ვლახავთ, არც იმედს ვკარგავთ, ადამიანების ქრისტესთან მიყვანის საქმეში (რჩეული უწყებები, ტ. 2, გვ. 273, 274).
--------------------------------------------------------------------------------------პარასკევი      20:40                                                                                                 1კორ. 1

30  ივნისი
როდის იწყება საუკუნო სიცოცხლე
ეს არის მოწმობა, რომ ღმერთმა მოგვანიჭა საუკუნო სიცოცხლე და ეს სიცოცხლე მის ძეშია. ვისაც ძე /ღვთისა/ ჰყავს, სიცოცხლე აქვს. ვისაც ძე ღვთისა არა ჰყავს, სიცოცხლე არა აქვს (1იოან. 5:11, 12).
იესომ წარმოთქვა: “მე ვარ აღდგომა და სიცოცხლე!” ქრისტეში იყო სიცოცხლე - დასაბამიდან მასში მყოფი და ჭეშმარიტი. ვისაც ძე /ღვთისა/ ჰყავს, აქვს სიცოცხლე” (1იოან. 5:12). ქრისტეს ღვთიურობა საუკუნო სიცოცხლის გარანტიაა ყოველი მორწმუნისათვის. “ჩემი მორწმუნე, - თქვა მან, - კიდეც რომ მოკვდეს, იცოცხლებს”. “ყველა, ვინც ცოცხლობს ჩემში და სწამს ჩემი, არ მოკვდება უკუნისამდე” (იოან. 11:25, 26) (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 411).
მორწმუნისათვის სიკვდილი არაფერს ნიშნავს. ქრისტე მას ხანმოკლე წამს უწოდებს. “ვინც ჩემს სიტყვას იცავს, იგი არ იხილავს სიკვდილს უკუნისამდე”. “არ იგემებს სიკვდილს უკუნისამდე”. ქრისტიანისათვის სიკვდილი - ეს ძილია, სიბნელისა და მდუმარების წამი. “თქვენი სიცოცხლე დაფარულია ქრისტესთან ღმერთში”. “როცა გამოჩნდება ქრისტე, თქვენი სიცოცხლე, მაშინ თქვენც გამოჩნდებით მასთან ერთად დიდებით” (იოან. 8:51, 52; კოლ. 3:4) (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 619).
ის, ვინც სულ მალე თავად ჯვარცმით უნდა მომკვდარიყო, ახლა იდგა... რომელმაც დაამარცხა სიკვდილი და დაამტკიცა მარადიული სიცოცხლის მიცემის უფლებამოსილება (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 411).
   “მე მას აღვადგენ უკანასკნელ დღეს”. ქრისტე ხორციელად დაგვემსგავსა ჩვენ, რათა სულიერად მისი მსგავსნი გავხდეთ. სწორედ ამ კავშირის წყალობით უნდა აღვდგეთ მკვდრეთით - და არა მხოლოდ იმის გამო, რომ ქრისტე გამოავლენს თავის ძალას, იმიტომ, რომ მისდამი რწმენით მისი სიცოცხლე ჩვენში შემოვიდა. მას, ვინც ქრისტეს ჭეშმარიტი არსი შეიცნო და შეუშვა გულში, საუკუნო სიცოცხლე აქვს. ქრისტე ჩვენში სულით ცოცხლობს და რწმენით მიღებული ღვთის სული არის სწორედ მარადიული სიცოცხლის დასაწყისი (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 294).
ქრისტე კვლავაც ეძახის მწყურვალთ... “მწყურვალი მოვიდეს და მსურველმა უსასყიდლოდ აიღოს სიცოცხლის წყალი”. “ვინც დალევს წყლიდან, რომელსაც მე მივცემ მას, მასში გადაიქცევა წყლის წყაროდ, რომელიც საუკუნო სიცოცხლედ იდინებს” (გამოცხ. 22:17; იოან. 4:14) (ქრისტე - წუთისოფლის იმედი, გვ. 349).
--------------------------------------------------------------------------------------შაბათი                                                                                                                     1კორ. 2





